

1

نام کتاب: درس عقائد مؤلف: آیة اللد مصباح یز دی مترجم بضمیر حسین بهاولپوری تصحیح مرغوب عالم عسکری سمند بوری نظر ثانی: فیروز حیدر فیضی پیشکش: معاونت فر جنگی،ادارهٔ ترجمه ناشر: مجمع جهانی اہل بیت (ع) قال رسول الله : "انی تارك فیكم الثقلین، كتاب الله، وعترتی اهل بیتی ما ان تمسكتم بهمالن تضلّوا ابد اوا نهمالن یفتر قاحتی یر دا علی الحوض"۔ حضرت رسول اكرم نے فرمایا: میں تمہارے درمیان دوگر انفذر چیزیں چھوڑے جاتا ہوں: (ایک) كتاب خدا اور (دوسری) میری عترت اہل بیت (علیم السلام)، اگرتم انھیں اختیار كئے رہوتو بھی گمراہ نہ ہوگے، یہ دونوں بھی جدا نہ ہوں گے یہاں تك كہ حوض كوثر پر میرے پاس پنجیں ۔ (صحیح مسلم: ۱۲۲۷، سنن دارمی: ۳۲۲۲، مند احمد: ج۰، ۲۵، ۲۰، ۲۰، ۲۰، ۳۰ و بسم اللدالر حمن الرحيم حرف اول جب آ فتاب عالم تاب افق پر نمودار ، وتا ہے کا ئنات کی ہر چیز اپنی صلاحیت وظرفیت کے مطابق اس سے فیضیاب ، وتی ہے حقی نتھے نتھے پود بے اس کی کرنوں سے سبز کی حاصل کرتے اور غنچہ وکلیاں رنگ ونکھار پیدا کر لیتی ہیں تاریکیاں کا فور اور کو چہ وراہ اجالوں سے پر نور ہوجاتے ہیں، چنا نچہ متمدن دنیا سے دور عرب کی سنگلاخ واد یوں میں قدرت کی فیاضیوں سے جس وقت اسلام کا سورج طلوع ہوا، دنیا کی ہر فر داور ہر قوم نے قوت دقابلیت کے اعتر بار

اسلام کے مبلغ وموسس سرورکا ئنات حضرت محد صطفی غار حراء سے مشعل حق لے کرآئے اورعلم وآگہی کی پیاسی اس دنیا کو چشمہ 'حق وحقیقت سے سیراب کردیا، آپ کے تمام اللّٰہی پیغامات ایک ایک عقیدہ اور ایک ایک عمل فطرت انسانی سے ہم آ ہنگ ارتفائے بشریت کی ضرورت تھا، اس لئے ۲۳ برس کے مختصر عرصے میں ہی اسلام کی عالمتاب شعاعیں ہر طرف پھیل گئیں اور اس وقت دنیا پر حکمران ایران و روم کی قدیم تہذیبیں اسلامی قدروں کے سامنے ماند پڑ گئیں، وہ تہذیبی اصنام جو صرف دیکھنے میں ایچھے لگتے ہیں اگر حرکت وعمل سے عاری ہوں اورانسانیت کوسمت دینے کا حوصلہ، ولولہ اورشعور نہ رکھتے تو مذہب عقل وآگہی سے روبرو ہونے کی توانائی کھودیتے ہیں یہی وجہ ہے کہ کہ ایک چوتھائی صدی سے بھی کم مدت میں اسلام نے تمام ادیان ومذا ہب اور تہذیب وروایات پرغلبہ حاصل کرلیا۔ اگر چہرسول اسلام کی بیگرانمہا میراث کہ جس کی اہل ہیت علیہم السلام اوران کے پیرووں نے خود کو طوفانی خطرات سے گزار کر حفاظت و یا سبانی کی ہے، وقت کے ہاتھوں خود فرزندان اسلام کی بے توجہی اور نا قدری کے سبب ایک طویل عرصے کے لئے متلَّنا ئیوں کا شکار ہوکر ا پنی عمومی افادیت کو عام کرنے سے محروم کردئی گئی تھی ، پھر بھی حکومت وسیاست کے عمّاب کی پروا کئے بغیر مکتب اہل ہیت علیہم السلام نے اپنا چشمہ فیض جاری رکھا اور چودہ سوسال کے عرصے میں بہت سے ایسےجلیل القدر علماء و دانشور دنیائے اسلام کو نقدیم کئے جنھوں نے بیرونی افکار دنظریات سے متاثر اسلام وقر آن مخالف فکری ونظری موجوں کی زدیرا پنی حق آ گین تحریروں اور تقریروں سے مکتب اسلام کی پشتینا ہی کی ہےاور ہر دوراور ہر زمانے میں ہوتشم کے شکوک دشبہات کا از الہ کیا ہے، خاص طور پر عصر حاضر میں اسلامی انقلاب کی کا میابی کے بعد ساری دنیا کی نگاہیں ایک بار پھراسلام وقر آن اور مکتب اہل ہیت علیہم السلام کی طرف اکٹھی اور گڑی ہوئی ہیں، دشمنان اسلام اس فکری ومعنوی قوت واقتد ارکوتو ڑنے کے لئے اور دوستداران اسلام اس مذہبی اور ثقافتی موج کے ساتھا پنارشتہ جوڑنے اور کامیاب و کامراں زندگی حاصل کرنے کے لئے بے چین وبے تاب ہیں، بیز مانہ ملمی اورفکری مقابلے کا زمانہ ہےاور جو مکتب بھی تبلیغ اورنشر واشاعت کے بہتر طریقوں سے فائد ہاٹھا کرانسانی عقل وشعور

کوجذب کرنے والے افکار ونظریات دنیا تک پہنچائے گا، وہ اس میدان میں آگے نکل حائے گا۔ (عالمی اہل بیت کوسل) مجمع جہانی اہل بیت علیہم السلام نے بھی مسلمانوں خاص طور پر اہل ہیت عصمت وطہارت کے پیرووں کے درمیان ہم فکری ویجہتی کوفر وغ دینا وقت کی ایک اہم ضرورت قراردیتے ہوئے اس راہ میں قدم اٹھایا ہے کہ اس نورانی تحریک میں حصہ لے کر بہتر انداز سے اپنا فریضہ ادا کرے، تا کہ موجودہ دنیائے بشریت جو قرآن وعترت کے صاف وشفاف معارف کی پیاسی ہےزیادہ سے زیادہ عشق ومعنویت سے سرشاراسلام کے اس مکتب عرفان دولایت سے سیراب ہو سکے ہمیں یقین ہے عقل دخرد پراستوار ماہراندانداز میں اگراہل ہیت عصمت وطہارت کی ثقافت کو عام کیا جائے اور حریت و بیداری کے علمبر دار خاندان نبوت 💥 ورسالت کی جاوداں میراث اینے صحیح خدوخال میں دنیا تک پہنچادی جائے تواخلاق وانسانیت کے دشمن، انانیت کے شکار، سامراجی خوں خواروں کی نام نہاد تہذیب و ثقافت اورعصر حاضر کی ترقی یافتہ جہالت سے تھکی ماندی آ دمیت کوامن ونجات کی دعوتوں کے ذریعہ ام عصر (عج) کی عالمی حکومت کے استقبال کے لئے تیار کیا جا سکتا ہے۔ ہم اس راہ میں تمام علمی وخفیقی کوششوں کے لئے محققتین ومصنفین کے شکر گزار ہیں اورخود کو مولفين ومترجمين كاادني خدمتكارتصوركرتي بي، زيرنظر كتاب، مكتب ابل بيت عليهم السلام کی ترویج واشاعت کے اسی سلسلے کی ایک کڑی ہے، آیت اللہ مصباح یز دی کی گرانفذر کتاب درس عقائد کومولا ناضمیر حسین نے اردوزبان میں اپنے ترجمہ سے آراستہ کیا ہے جس

کے لئے ہم دونوں کے شکر گزار ہیں اور مزید تو فیقات کے آرز ومند ہیں ، اسی منزل میں ہم ایپ نمام دوستوں اور معاونین کا بھی صمیم قلب سے شکر بیادا کرتے ہیں کہ جنھوں نے اس کتاب کے منظر عام تک آنے میں کسی بھی عنوان سے زحمت اٹھائی ہے، خدا کرے کہ ثقافتی میدان میں بیاد ٹی جہادرضائے مولی کا باعث قرار پائے۔ والسلام مع الا کرام مدیرا مور ثقافت ، مجمع جہانی اہل بیت علیہم السلام

7

#### بسم اللدالرحمن الرحيم

## پیش لفظ تما محمد و ثنا اس خدا کے لئے ہے جس نے اس عالم ہت کی کو وجود بخشا، اور انسانوں کی ہدایت کے لئے پے در پے انبیاء کو معود فرمایا، تا کہ انسانوں کے مختار ہوتے ہوئے اُنہیں انتہا تی کمال تک پہنچا دیں تا کہ اُن کا شار اشرف المخلوقات میں ہوجائے ، انسان کے انتہا تی کمال تک پنچنے میں صحیح عقائد کا بہت بڑا عمل و دخل ہے جب تک انسان کے عقائد صحیح نہ ہوں، اُس وقت تک انتہا تی کمال تک پنچنا ناممکن ہے اور اسلام کے دشمن ہمیشہ اس بات پر اپن پوری تو انائیاں صرف کرتے چلے آرہے ہیں تا کہ مسلمانوں میں فاسد عقائد رائج کر کے اُن درمیان پھوٹ ڈال دیں اور انہیں صراط المتنقیم سے مخرف کر کے رہ گا دیں۔ افسوس کا مقام ہے بڑے بڑے دانشمند بھی فاسد عقائد کے سیلا ب میں بہتے ہوئے نظر آت ہیں، یہاں تک کہ محض تو خدا اور اس کے معود کئے ہوئے رسولوں کے متعلق شک و تر دید

بھی بدتر ، بعض پیغیروں کی طرف گناہان کبیرہ کی نسبت دے کراُن کے تل پر آمادہ ہو گئے تا کہ اپنے باطل عقائد اورخود ساختہ خداوُل کا دفاع کر سکیں اور اپنے باطل عقائد کاعلم ہوتے ہوئے بھی اس پرڈٹے رہے چونکہ اگروہ پیغیبر برحق کوتسلیم کر لیتے تو اُن کی شہرت ، سلطنت و ریاست خطرے میں پڑ جاتی۔

لہذاانہوں نے دنیا کی لالچ میں آ کراپنی آخرت کو تباہ و برباد کرکے ہمیشہ اپنے لئے جہنم کے درد ناک عذاب کوخرید لیا اور دنیا کی چند روزہ فانی زندگی کو آخرت کی ابدی زندگی پر ترجیح دے دی

- زیرنظر کتاب اُن صحیح عقائد پرمشتمل ہے جو ہادیان برحق کی زبانوں سے بیان ہوئے ہیں جن پرعمل کر کےانسان دنیاوآ خرت کی سعادتیں حاصل کر سکتا ہے۔
- اس کتاب کے مؤلف حضرت آیت اللہ مصباح یز دی دامت بر کا تہ کسی تعارف کے مختاج نہیں ہیں ، آپ کا شارعصر حاضر کے بزرگترین دانشمندوں میں ہوتا ہے ،علم منطق ، فلسفہ وکلام، میں آپ کا چر جاہر عام وخاص پر عیاں ہے۔

میں نے اُن کی اس کتاب کواردوداں حضرات کے لئے مناسب سمجھ کراردو کے قالب میں ڈ ھالنے کی کوشش کی ہے، تا کہ صحیح عقائد کے متلاشی حضرات اِن پرعمل کرتے ہوئے دنیا و آخرت کی سعاد تیں حاصل کرسکیں ۔

اگر چپاس کتاب میں علمی اصطلاحات زیادہ استعمال ہوئیں ہیں تاہم میں نے اُن کوآ سان کفظوں میں بیان کرنے کی کوشش کی ہےتا کہتمام قارئین حضرات بصورت احسن مستفیض ہوسکیں۔ ۔ آخر میں قارئین گرامی سے گزارش ہے کہ جہاں کہیں غلطی کا شائبہ ملاحظہ فر مائیں تو بطور اصلاح ہمیں مطلع فر مائیں تا کہآئندہ اڈیشن میں اصلاح ہو سکے۔

10

آپ کې دعاؤں کا طالب ضميرحسين

بسم اللدالرحمن الرحيم

مقدمهمولف

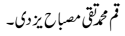
الحمد للله رب العالمين والصلوة والسلام على خير خلقه محمد و آله الطاهرين لاسيما بقية الله فى الارضين عجل الله تعالى فرجه و جعلنا من اعوانه و انصارة. بنيادى عقائدوا فكار جربا ارزش اوراجتماعى وسياسى نظام كى بنيا و پر موت بيل، بيعقائد انسانى كردار واخلاق كوسنوار في ميل، سو فيصد يا ال سے كمتر اثر انداز موت بيل، الى وجه سے اسلام كے باارزش نظام كى بنيا دول كو ستحكم كرنے كے لئے ال درخت كريشوں يعنى نظام عقيدتى كودلوں ميں استواركرنا موگا، تاكم بميشہ مثبت نتائج حاصل موسكيں، اور دو جہال كى كاميا بى فسيب موسك

اسی وجہ سے اسلامی مفکرین نے آغاز اسلام سے اسلامی عقائد کو مختلف اسلوب اور شکل و صورت میں بیان کیا اور منجملہ علماء کلام نے اس سلسلہ میں مختلف کتابیں کھیں، اس دور میں بھی نے شکوک وشبہات کے پیدا ہونے کی وجہ سے مختلف کتابیں معرض وجود میں آئیں، لیکن غالباً یہ کتابیں دومختلف اور متفاوت سطح پر کھیں گئیں ہیں، ان کتابوں کی ایک قسم نہایت سادہ اور زیادہ سے زیادہ توضیحات پر مشتمل ہے اور دوسری قسم پیچیدہ اصطلاحات، سخت بیانات اور سنگین عبارتوں پر مشتمل ہے، کیکن اس کے درمیان ایسی کتابیں جومتوسط درجہ کی

اور قابل تدریس ہوں ، نہیں ہیں اسی وجہ ہے دینی مدارس میں برسوں سے ایسی کتا ہوں کی کمی کا احساس کیاجا تار ہاہے۔ اسی وجہ سے سازمان تبلیغات اسلامی کے ذمہ دارافرا داورا دارۂ درراہ حق کے فضلا اور علما کی مدد سے اس کتاب کومرتب کیا گیاہے،جسکی چندخصوصیات درج ذیل ہیں۔ ۱۔ اس کتاب میں اس بات کی کوشش کی گئی ہے کہ مطالب منطقی ترتیب پر منظم ہوں اور تا حد امکان مسائل کو بیان کرنے کے دوران آئندہ کے حوالہ جات سے پر ہیز کیا جائے۔ ۲ ۔عبارتوں کوآسان اور سادہ کرنے کے لئے نہایت کوشش کی گئی ہے، پیچیدہ اصطلاحات اوردشوار عبارتوں سے پوری طرح پر ہیز کیا گیا ہے لہذا مطلب کو واضح کرنے کے لئے ادبی عبارتوں کوترک کردیا گیاہے۔ ۳۔مطالب کو ثابت کرنے کے لئے روثن دلائل اور محکم تعابیر کا استعال کیا گیا ہے متعد داور ست دلائل سے پر ہیز کیا گیاہے۔ ٤ ۔مطالب کی توضیح میں زائد دضاحت کو پڑھنے والوں کی طبیعت کے خستہ حال نہ ہونے کا خاص خیال رکھا گیا ہے ہ۔چونکہ بیرکتاب متوسط طح کےلوگوں کے لئےککھی گئی ہےلہٰذاا یسے میق استدلالات کہ جسے سمجھنے کے لئے فلسفہ تنسیر یا فقہ الحدیث جیسے علوم سے آ شائی کی ضرورت ہے پر ہیز کیا گیا ہے لیکن جہاں کہیں ایسے استدلالات کی ضرورت پڑی وہاں صرف اختصار کے ساتھ

ساد لے لفظوں میں وضاحت کر دی گئی ہے اور کامل استدلال کے لئے فقط دوسری کتابوں کے حوالے پراکتفا کیا گیا ہے تا کہ پڑھنے والوں میں جستجو و تحقیق کی امنگ جا گتی رہے۔ ۲ ۔اس کتاب کے مطالب کو دروس کی شکل میں تقسیم اور متوسط تنہا ایک جلسہ ( درس ) کے برابر ذکر کیا گیا ہے۔

- ۷ \_ بعض دروس کے مہم مطالب کی دوسرے دروں میں کیداً تکرار کی گئی ہے تا کہ پڑھنے والےاچھی *طرح س*جو سکیں۔
- ۸ ہر درس کے آخر میں اسی درس سے مربوط سوالات درج کئے گئے ہیں جو درس کی تفہیم اور اسے پوری طرح سبحصنے میں نہایت مفید و مدد گارثابت ہوتے ہیں ۔ ۹ لیکن جو بات مسلم ہے وہ بیہ کہ مذکورہ کتاب بھی ضعف سے خالی نہیں ہوگی لہٰذا امید ہے کہ ۱سا تذہ محترم اپنی تنقیدات کے ذریعہ ہماری مدد کریں تا کہ آئندہ طبع میں اس کا خیال رکھا جا سکے، اس کے ساتھ ساتھ حضرت ولی عصر اروا حنالہ الفد اء کی بارگاہ میں بید دخواست ہے کہ حقیر کی اس ناچیز خدمت کو شرف قبولیت عطاء ہوا ور اس طرح سے حوز ہُ علمیہ اور شہداء والا مقام کے حقوق میں سے ایک حق ادا ہوجائے۔



درس عقائد

## پہلا درس دین کیا ہے؟ ۱۔ دین کامفہوم ۲ ۔اصول دین اور فر وع دین ۔ ۳ ۔ جہاں بینی اور آئیڈیا لو جی ۔ ۶ ۔ الہی ومادی جہاں بینی ۔

ا- دین کے امفہوم اس کتاب کاہدف عقائد اسلامی کا بیان کرنا ہے جسے اصول دین کے نام سے یاد کیا جاتا ہے، لہذا کسی بھی وضاحت سے پہلے مناسب یہ ہے کہ کلمہ دین اور اس سے مشابہ الفاظ کی ایک وضاحت کر دی جائے، اس لئے کہ علم منطق میں مبادی تصوری (تعریفات) کا مقام تمام مطالب پر مقدم ہے۔ دین ایک عربی کلمہ ہے جس کے معنی لغت میں اطاعت اور جزائے ہیں اور اصطلاح میں اس جہان، انسان کے پیدا کرنے والے پر عقیدہ رکھنا اور ان عقائد سے متناسب دستورات عملی پر اعتقاد رکھنے کے معنی میں ہے، اسی وجہ سے وہ لوگ جو اس جہان کے خالق پر مطلق اعتقاد نہیں رکھتے اور اس جہان کی خلقت کو اتفاقی حادثہ یا مادی وطبیعی فعل وا نفعالات کا نتیجہ سجھتے ہیں انہیں بے دین کہا جاتا ہے، لیکن وہ لوگ جو اس جہان کے خالق پر اعتقاد رکھتے ہیں، مگر اپنے اعمال و کر دار میں انحراف و کج روی کے شکار ہیں انھیں بادین کہا جاتا ہے، اس طرح روئے زمین پر موجودہ ادیان حق و باطل میں تقسیم کئے جاتے ہیں، لہذا دین حق ایس قوانین کا مجموعہ جو حقح عقائد پر مشتمل اور واقعیت کے مطابق ہوں نیز ایسے اعمال کا حکم دے کہ جن کی صحت میں کافی صادت پائی جاتی ہو۔

۲۔ اصول دین اور فروع دین گذشتہ مفہوم دین کی توضیحات کے پیش نظریہ بات روشن ہو گئی کہ کوئی بھی دین ہودو حصوں میں تقسیم ہوتا ہے۔ ۲۔ عقائد : جو پایہ واساس کے حکم میں ہیں۔ ۲ \_ قوانین عملی : جوانھیں اساس کے مطابق اور انھیں کے ذریعہ وجود میں آئے ہوں۔ لہذا ہیہ بات پوری طرح روشن ہے کہ کسی بھی دین میں اس کے عقائد کو اصول اور احکام عملی کو (فروع) کا نام دیا جاتا ہے جیسا کہ اسلامی دانشہندوں نے ان دو اصطلاحوں کو عقائد اور احکام اسلامی کے لئے استعال کیا ہے۔ ۳۔جہاں بینی(تصومر خلقت)او مرآئیڈیالوجی۔ جہاں بینی ادرآئیڈیالوجی کی اصطلاح کم دبیش ایک ہی معنی میں استعال ہوتی ہے، جہاں بین

بہلائی ہیں اور میڈیو رون کا مسطوع کی اور میں ہیں کا حک میں مسلم میں اور آئیڈیالو جی کے معنی سیر ہیں (جہان وانسان کے مطابق چند اعتقادات اور بطور کلی ہستی )اور آئیڈیالو جی کے معنی سیر ہیں (انسانی کردار سے مطابق چند کلی نظریات اور آرا)۔

ان دونوں معنی کو کمحوظ ارکھتے ہوئے ، کسی بھی عقیدتی اور اصولی نظام کو اس دین کی جہان بینی اور اس کے احکام عملی کے نظام کو آئیڈیا لوڑی کا نام اور انھیں دین کے اصول وفر وع پر تطبیق دی جاتی ہے، لین میڈ کتہ پیش نظر رہے کہ آئیڈیا لوجی کی اصطلاح احکام جزئی کو شامل نہیں ہوتی جس طرح کہ جہان بینی کی اصطلاح بھی جزئی اعتقادات کے لئے استعال نہیں ہوتی۔ ایک دوسرائکتہ کہ جس کی طرف تو جہ ضروری ہے وہ میہ ہے کہ کلمہ آئیڈیا لوجی عام معنی میں بھی استعال ہوتا ہے، کہ جو جہان بینی کو بھی شامل ہوتا ہے۔(ا)

(۱)جہان بینی اورآئیڈیا لوجی کے سلسلہ میں زیادہ معلومات کے لئے رجوع کیا جائے ، کتاب کا نام آئیڈیا لوجی طبیقی، درس اول۔

کے الٰہی ومادی جہان بینی۔ انسانوں کے درمیان جہان بینی کی مختلف قشمیں پائی جاتی ہیں لیکن ان سب کو ماوراء طبیعت کے قبول یا اسے انکار کرنے کی بنیاد پر دو حصوں میں تقسیم کیا جا سکتا ہے، الہی جہان بینی، اور مادی جہان بین ۔ گذشتہ ادوار میں مادی جہان بینی کے پیروکاروں کو تعصی بیخ طبیعی اور دہریہ، اور بھی بیخ زندیق اور ملحد، کے نام سے یاد کیا جاتا تھا، کیکن انھیں ہمارے زمانہ میں مادی اور ماٹر یالیٹ کہا جاتا ہے، مادی گری کی بھی مختلف شاخیں ہیں، جس میں سے مشہور ترین (مٹریلزم ڈیلٹیک) ہے کہ جو (مارکسیزم) کا ایک حصہ ہے۔ اس ضمن میں یہ بھی روش ہو گیا کہ جہان بینی کا استعال دینی عقائد سے بھی زیادہ وسیع ہے اس لئے کہ بیالحادی عقائد کو بھی شامل ہے جیسا کہ آئیڈیا لو جی کی اصطلاح بھی دینی مجموعہ احکام سے محصوص نہیں ہے۔

صآسمانی ادیان اور ان حسے اصول۔ تاریخ ادیان، جامعہ شناسی اور عوام شناسی کے دانشمندوں کے درمیان پیدائش ادیان کی کیفیت کے سلسلہ میں اختلاف ہے، لیکن اسلامی اسناد کے ذریعہ جو پچھ بچھ میں آتا ہے وہ یہ ہے کہ دین کا وجود انسان کی پیدائش کے ساتھ ہوا اور پہلے انسان (حضرت آ دم بلا ابوالبشر) خدا کے رسول، تو حیدو یکتا پر سی کے منادی تھے، اور بقیہ شرک آلودادیان تحریفات، سلیقوں کے اختلاف فر دی اور گروہی اغراض کی وجہ سے وجود میں آئے ہیں۔ (۱)

(۱) بعض آسانی ادیان میں جباروں اور شمگروں کی رضایت حاصل کرنے کے لئے بعض

تحریفات پچھاس طرح ہیں کہ، دین کے دائر ے کوخدا کے ساتھ انسان کے رابطہ میں محدود اوراحکام دین کوخاص مذہبی مراسم سے مخصوص، سماج کی سیاست اور اس کے امور کو دائر ہ دین سے خارج کر دیا گیا ہے جبکہ ہر دین آسانی معاشرہ کی تمام ضرور توں کو برطرف کرنے کا ذمہ دارہوتا ہے

تا کہ دنیوی واخروی سعادت حاصل ہو سکے جنھیں سیجھنے کے لئے عام انسانوں کی عقلیں ناکافی ہیں، اس مطلب کی توضیح انشاء اللہ آئندہ آئے گی، اور خدا کی جانب سے مبعوث ہونے والے آخری پیغیبر پر واجب ہے کہ وہ قیامت تک کے وہ تمام دستورات جوانسانوں کے لئے ضروری ہیں، بیان کریں، اس وجہ سے اسلامی تعلیمات میں اجتماعی و سیاسی اور اقتصادی تعلیمات کا ایک بڑا حصہ موجود ہے۔

ادیان توحیدی ہی ادیان آسانی ہیں، جوتین کلی اصول میں مشتر ک ہیں۔

۱۔ خدائے بکتا پراعتقاد۔ ۲۔ عالم آخرت میں ہرانسان کے لئے ابدی حیات، اور جو پچھاس جہان میں انجام دیا گیا ہے اس کی جزایا سز اکا پانا۔ ۳۔ بعثت انبیاء پراعتقا درکھنا تا کہ بشر کوانتہائی کمال اور سعادت دنیوی واخروی کی طرف ہدایت مل سکے میتینوں اصول دراصل ان سوالوں کے جواب میں جو ہرایک آگاہ انسان کے لئے پیش آئے ہیں، میں کا مبد ااور آغاز کیا ہے؟ زندگی کا خاتمہ کیا ہے؟ کس روش کے ذریعہ اچھی زندگی گذارنے کا طریقہ حاصل کیا جا سکتا ہے، وحی کے ذریعہ جود ستورالعمل پیش کیا جاتا ہے وہ وہی دینی آئیڈیا لوجی ہے جوالہی جہان بینی کا نتیجہ ہے۔

اصلی عقائد لازم وملز وم اورتوابع وتفاصیل سے متصف ہیں جو دینی عقید تی نظام کوتشکیل دیتے ہیں انھیں اعتقادات میں اختلاف مختلف مذا تہب اور فرقوں کی پیدائش کا سبب واقع تہوئے ہیں جیسا کہ بعض انبیاء کی نبوت اور آسانی کتاب کے تعین میں اختلاف، ادیان یہودی ، سیحی اور اسلام کے درمیان تفرقہ کا باعث بنا اور اسی اختلاف کی وجہ سے عقائد واعمال میں ایسے اختلافات المطح کہ جو کسی طرح بنیا دی اعتقاد سے حمائگی نہیں رکھتے جیسے، عقید ہ شایث جو تو حید کے بالکل ضد ہے، اگر چہ سیحیوں نے اس کی توجیہ کرنے کی پوری کوشش کرڈ الی ہے، یا پھر تعین جانشینی پنج سر کا مسلہ کہ اسے خدا انتخاب کرے یا عوام الناس جو شیعہ اور سی کر ڈ الی ہے، یا میں شدید اختلاف کا باعث تہ وا۔

متیجہ: توحید ونبوت اور معاد کو تمام آسانی ادیان میں اساسی عقائد میں سے شار کیا گیا ہے، لیکن وہ عقائد جواساسی عقائد کے تجربہ وتحلیل کے ذریعہ حاصل ہوئے ہیں، یا خصیں کا ایک حصہ ہیں، ایک خاص اصطلاح کے مطابق اخصیں اصلی عقائد میں شار کیا جاسکتا ہے، جیسے وجود خدا کے اعتقاد کوایک اصل اور اس کی وحدت کے اعتقاد کوایک دوسری اصل مان لیا جائے، یا رسول 20

اللہ کی نبوت پراعتقاد اصول دین کا ایک حصہ ہے، جیسا کہ شیعہ دانشمندوں نے عدل جوایک فرعی مسئلہ ہے اسے اصول کا جز قر اردیا ہے یا امامت جو نبوت کی تابع ہے ایک دوسر کی اصل کے عنوان سے ذکر کیا ہے، در حقیقت کلمہ اصل کا استعال ایسے اعتقاد ات کے سلسلہ میں اصطلاح کے تابع ہے اور یہ کی بھی قشم کے منا قشاور بحث کا مقام نہیں ہے۔ اسی وجہ سے کلمہ اصول دین کو دومعنی عام و خاص میں استعال کیا جا سکتا ہے، اس کی عام اصطلاح فروع دین اور بعض احکام کے مقابلہ میں بولی جاتی ہے، اور اس کی غاص اصطلاح بنیا دی ترین عقائد سے خصوص ہے، اسی طرح آسانی ادیان کے در میان مشترک عقائد کی جا اصول سہ گانہ (تو حید، نبوت اور معاد) اطور مطلق (اصول دین) اور ان کے علاوہ چند اصل کے اضافہ کے ساتھ (اصول دین خاص) یا پھرا کی چند وہ اعتقاد ات جو کسی نہ بی کا م اعراض اف ایک سے میں استان کا دی کا مقابلہ میں ہوتی ہو کی جاتی ہے، اور ان کی خاص اصطلاح مقابلہ کی ترین عقائد کے خصوص ہے، اسی طرح آسانی ادیان کے در میان مشترک عقائد جیسے اصول سہ گانہ (تو حید، نبوت اور معاد) اطور مطلق (اصول دین) اور ان کے علاوہ چند اصل

سوالات:

۱۔ دین کے لغوی اور اصطلاحی مفاصیم کو بیان کریں؟ ۲ ۔ جہان بینی اور آئیڈیالو جی کی تعریف کے علاوہ ان دونوں کے فرق کو واضح کریں؟ ۳ ۔ جہان بینی کی دوکلی کی وضاحت کریں؟ ۵ ۔ آسانی ادیان میں مشترک اصول کیا ہیں،اوران کی اہمیت کی وجہ کیا ہے؟

دوسرادرس د بن میں شخصیق شحقيق تحوامل دىن مىں شخفىق كى اہميت ابك شيهكاحل

تحقیق سے عوامل انسان کی نفسانی (روحانی و معنوی) خصوصیات میں سے ایک خاصیت حقائق اور واقعیات کا پتہ لگانا ہے جو ہرانسان میں آغاز ولا دت سے پایا جاتا ہے، اور عمر کی آخری سانسوں تک بی غریز و فطری باقی رہتا ہے، یہی حقیقت جوئی کی فطرت جسے سی تخیکا وی بھی کہا جاتا ہے انسان کو دین کے دائرے میں موجودہ مسائل کے سلسلہ میں تحقیق وجتجو اور دین حق کی شاخت کے لئے آمادہ کرتی ہے، جیسے: کیا غیر مادی اور غیر محسوں شیء (غیب) کا وجود ہے؟ اور اگر ایسا کچھ ہے تو پھر کیا جہان مادی و محسوس اور جہان غیب میں کوئی ربط ہے؟ اور اگر ان دونوں میں ربط ہے تو پھر کیا کوئی نامحسوس موجود ہے جو اس جہان مادی کا خالق ہو؟ کیا انسان کا وجود اسی دنیا سے خصوص ہے یا اس دنیوی دزندگی کے علاوہ کوئی اور زندگی ہے؟ اور اگرانسان کے لئے ایک دوسری زندگی آخرت ہے تو کیا اس دنیا وی زندگی اور اس آخرت میں کوئی ربط ہے یانہیں؟ اور اگر کوئی ربط ہے تو چھر

امور دنیوی میں کون سے امور آخرت کی زندگی میں مؤثر ہیں؟ اور کون سا راستہ زندگی کو صحیح گذارنے کے طور طریقہ کی بہچپان کے لئے ہے؟ ایسا طور طریقہ جود نیا وآخرت میں انسان کی سعادت کی صانت دے؟ اور وہ طور طریقہ کیا ہے؟

پس حقیقت جوئی کی فطرت وہ اولین عامل ہے جوانسان کو مسائل کی جنتجو نجملہ دینی مسائل اور دین حق کو پہچاننے کے لئے ابھارتی ہے۔

حقیقت کی شناخت کے لئے انسانی فطرت میں جوعوامل جوش دولولہ کا سبب بنتے ہیں ان میں سے ایک ان تمام آرز ڈل کو حاصل کرنا ہے جو ایک یا چند فطرتوں (حقائق کی شناخت کے علادہ) سے متعلق اور کسی خاص معلومات پر منحصر ہیں، جیسے کہ مختلف دنیوی نعمتوں سے بہرہ مند ہونا، علمی کو ششوں کا نتیجہ ہے اور علوم تجربی کی کا میا بیاں انسانوں کے لئے این آرز ڈل کے حصول میں نہایت مددگار ہیں، اسی طرح اگر دین ، انسان کے منافع دمصالح اور اس کی آرز ڈل کو پورا کرد ہے، اور بر کا موں سے اسے روک دیتو بیا مراس کے لئے نہایت مطلوب ہوگا، لہذا منفعت طلی کی حس اور نقصان سے بیچنے کی فطرت، دین میں اور زیادہ شقیق دستی دیتر ہوگی امنگ کو افز اکش دینے کا سبب ہے۔

لیکن معلومات میں وسعت پیدا کرنے کے لئے اور تمام حقائق کو درک کرنے کے لئے کافی و

سائل کا ہونا ضروری ہے، میمکن ہے کہ انسان تحقیق کے لئے ایسے مسائل کا انتخاب کرے کہ جنھیں حل کرنا آسان تہل الوصول اور محسوس ہولیکن دینی مسائل کی جستجو سے صرف اس بنا پر پر ہیز کرتا رہے کہ ان کاحل کرنا مشکل اور کسی اہم علمی نتائج تک پہچنا ممکن نہیں ہے، اس وجہ سے بیدا مرضر ورک ہے کہ لوگوں کے لئے بید حقیقت روش ہوجائے کہ دینی مسائل کا فی اہمیت کے حامل ہیں اور ان مسائل میں تحقیق وجستجو بقیہ مسائل کی جستجو سے کا ملاً متفاوت ہے۔ بعض ماہرین نفسیات کا عقیدہ ہے کہ اسا ساً خدا پر ستی ایک مستقل آرز و ہے، جس کے سرچشمہ

(خوبصورتی) میں انسانی روح کے لئے چوتھا پہلو ثنار کیا جاتا ہے۔ ان لوگوں نے تاریخی شواہد کی رو سے بیہ امر ثابت کیا ہے کہ خدا پر تق کی حس ہر زمانہ میں مختلف شکلوں میں رہی ہے لہٰذا اس حس کا ہیشگی اور اس طرح وسیع ہونا اس کے فطری

ہونے کی دلیل ہے۔ البتہ اس فطرت کے عمومی ہونے کا مطلب پنہیں ہے کہ پیتمام انسانوں میں زندہ وبیدارتھی

اہبہ ال طفرت سے ول ،ولے کا صحب میں کہ کہ یہ کہ ہیں کہ اسا ول یں رندہ دو بیدار ک ہواورا سے مطلوب کی جانب برانگخیتہ کرنے میں مدد بھی کرے، بلکہ سچیج تربیت کے نہ ہونے اور فاسد معاشرہ کے پائے جانے کی وجہ سے اس کی دوستی بہت ضعیف پڑ گئی ہویا اسے اپن صحیح مسیر پر حرکت کرنے سے منحرف کردے، جیسا کہ بقیہ تمام فطرتوں میں ضعف اور انحراف کاامکان ہے۔

اس نظریہ کے تحت دین میں شخقیق وجستجوا یک مشتعل فطرت ہے، دلائل اور بر ہان کے ذریعہ

اسے ثابت کرنے کی کوئی ضرورت نہیں ہے، اس مطلب کوآیات وروایات کے ذریعہ مورد تائید قرار دیا جاسکتا ہے کہ جو دین کے فطری ہونے پر دلالت کرتی ہیں، لیکن چونکہ اس میل فطری کی تاثیر آشکار نہیں ہے لہٰذا کوئی بحث ومباحثہ کے دوران اپنے موقف کی تائید میں اس کے وجود کا منگر ہوسکتا ہے اسی وجہ سے ہم تنہا اسی بیان پر اکتفانہیں کریں گے بلکہ عقلی دلائل کے ذریعہ اس حقیقت کو ثابت کریں گے۔

دین میں تحقیق یہ حقیقت روثن ہو چکی ہے کہ ایک طرف حقائق کی شاخت کا فطری رجحان اور دوسری طرف حصول منفعت و مصلحت اور خطرات سے بچنے کی فطری خوا ہش ایک ایساطا قتور عامل ہے جو تفکر و تحقیق اور علوم کی تحصیل میں نہایت مددگار ہے، یہی وجہ ہے جب کسی شخص کو اس بات کا احساس ہوجا تا ہے کہ طول تاریخ میں بعض انسانوں نے بید دعویٰ کیا کہ ہم پر وردگار کی طرف سے انسانوں کو دوجہان کی سعادت تک پہنچانے کے لئے مبعوث ہوئے ہیں جنھوں نے اپنے پیغامات کے املاغ اور انسانوں کی ہدایت کے لئے مبعوث ہوئے ہیں جنھوں نے قربان کردیا، تو اس محقیق کو اپنے نے خرید احتی کہ این جانوں کو بھی اس ہدف کے تحت قربان کردیا، تو اس کے اندردین میں شخصیق و جستجو کی ایک بچیب ہی امنگ پیدا ہوتی ہے، اور دہ میوجانے کی کو شش کرتا ہے کہ کیا ان لوگوں نے جو میں این کی ایک ہوت کے ایک ہوتی ہوں کو ایک بی ہو ہوں کو جس الا ہوتی ہے، اور دہ 25

بیداری اس وقت اور بڑھ جاتی ہے جب انھیں بیہ معلوم ہوتا ہے کہ ان لوگوں نے حیات جاودانی اور نعمت و سعادت کی بشارت دی ہے، عذاب دائمی اور ابدی شقاوت سے ڈرایا ہے، لیعنی ان کی دعوت کو تبول کر لینا فراوان نعمتوں کے حصول کا موجب اور اس سے انکار کرنا دائمی خسر ان کا سبب ہے، ان سب حقائق کے جانے کے بعد کون شخص دین سے خفلت کے لئے عذر پیش کر سکتا ہے اور دین کے سلسلہ میں تحقیق وجستجو سے منہ پھیر سکتا ہے؟ پاں ! ممکن ہے کہ بعض اشخاص، آ رام طلب اور کاہل ہونے کی وجہ سے بیتحقیق انجام نہ دیں یا چر دین کے قبول کر لینے کے بعد اس کی پابند یوں اور بعض نفسانی خوا ہندوں پر روک لگ جانے کی وجہ سے دین میں جستجو کرنے سے پر ہیز کریں۔(۱)

ین ایسے او گول کی حالت ان بچوں سے بھی برتر ہے جو دواؤں کی تلخی کی وجہ سے ڈاکٹر وں ہوگا ایسے لوگوں کی حالت ان بچوں سے بھی برتر ہے جو دواؤں کی تلخی کی وجہ سے ڈاکٹر وں کے پاس جانے سے کتراتے ہیں اور اپنے لئے حتمی موت کو دعوت دے دیتے ہے، اس لئے کہ یہ بچے اپنے فاکدہ ونقصان کو سمجنے کے سلسلہ میں کافی عقل و شعور نہیں رکھتے ڈاکٹر کی ہدایتوں سے مخالفت دنیا کی چند روزہ نعمتوں سے محرومی سے زیادہ نہیں ہے لیکن ایک بالغ انسان ، سود وزیاں کو درک کرنے اور جلد ختم ہوجانے والی نعمتوں کے سلسلہ میں نور وفکر کی صلاحیت کا حامل ہوتا ہے۔

اسی وجہ سے قرآن نے اپنے غافل انسانوں کوحیوانات سے بھی زیادہ گمراہ جانا ہے۔ ( اُولَئِکَ گالاً نعّا مِ بَلْ ہُم اَصْلُ ،اُولَئِکَ ہُمُ الْعَفِلُو نَ )(۲ ) یہ لوگ گو یا جانور ہیں بلکہان سے

درس عقائد 26 بھی کہیں گئے گز رے، یہی لوگ (امور حق سے ) مالکل نے خبر ہیں۔ ایک اور مقام پر حیوانات سے بدتر کہا ہے۔ (۱) بل يريدالانسان كيفجر امامه بسورهٔ قيامت - آيت ٥ / بترجمه: مگرانسان تويه چاہتا ہے که اینے آ گے بھی (ہمیشہ) برائی کرتا جائے (۲) سورهٔ اعراف آیت/۱۷۹ دولوگ چویائے بلکہ ان ہے بھی زیادہ گمراہ ہیں. (إِنَّ شَرَّ الدَّ وآبٍّ عِندَ اللَّهِ الْصُمُّ الْجُمُ الَّذِينَ لَا يُعْقِلُونَ )(١) اس میں شک نہیں کہ زمین پر چلنے والے تمام حیوانات سے بدتر خدا کے نزدیک وہ بہرہ گونگے(کڦار)ہیں جو چچنہیں سمجھتے

ایل شبه محکاحل۔ اس مقام پر شاید کوئی شخص اپنے لئے یہ بہانا نہ پیش کرے کہ ایک مسلہ کے تحت تنہا اس صورت میں تحقیق وجستجو مفید ہے کہ جب اس کے حل کی امید ہولیکن ہم دین اور اس کے مسائل کے سلسلہ میں ایسی فکر کے مالک نہیں ہیں، اسی وجہ سے اپنی طاقت کو ایسے امور میں صرف کرنے کی بجائے کیوں نہ ایسے موارد میں صرف کریں جس میں زیادہ سے زیادہ نتیجہ بر آمد ہونے کی تو قع ہو، ایسے تخص کا جواب اس طرح دیں گے۔

کرنے سے کم نہیں ہے اور اس بات کو ہم بخو بی جانتے ہیں کہ بعض مشکل مسائل کا حل دانشمندوں کے سالہاسال کی زخمتوں کا نتیجہ ہے۔ دوسراید که:احتمال کی قدرو قیت تنہا ایک عامل کے تابع (مقداراحتمال) نہیں ہے، بلکہ اس درمیان متحمل کی مقدار کوبھی جاننا ہوگا، مثلاً اگرایک اقتصادی تجارت میں منفعت ہ 🕫 اور د دسری تجارتوں میں ۱۰ ٪ ہولیکن اگر پہلی والی تجارت میں متحمل کی منفعت ایک ہزارر ویبہاور دوسری تجارت میں ایک لا کھر وید ہوتو پھر پہلی تحارت یا نچ گونہ دوسری تحارت پر فوقیت رکھتی ہےا گرچہ (۱) سورهٔ انفال ۔ آیت/ ۲۲ . وہ لوگ تمام حیوانات سے بدتر خدا کے نزدیک وہ بہرے گونگے کفار ہیں جوحقائق کودرک نہیں کرتے. پہلی تجارت میں مقداراحتمال ہ 🕺 فیصد جودوسری تجارت کی مقداراحتمال ۲۰ 🖋 کا نصف ہے ()

چونکہ دین میں تحقیق کی منفعت کا احمال بے شمار ہے ہر چند قطعی نتیجہ ہے کہ دستیابی کا احمال ضعیف ہو،لیکن اس راہ میں تحقیق اورکوشش ہراس راہ سے زیادہ ہے جسمیں نتیجہ محدود ہو، اور تنہا اسی صورت میں دینی مسائل میں ترک تحقیق قابل قبول ہے کہ جب انسان کو یہ یقین ہو جائے کہ دین غیر درست اور اس کے مسائل قابل حل نہیں ہیں،لیکن ایسا یقین واطمینان کہاں سے حاصل ہوسکتا ہے؟!

درس عقائد

نتيحه

# نیسس **ادس س** انسان بن <sup>ک</sup>ے جینے کی شرط مقدمہ انسان کمال <sup>ع</sup>قل کی ہیروی میں ہے عقل کے احکام عملی کومبانی نظری کی ضرورت ہے

#### مقد مه گذشتہ درس میں آسان عبارتوں کے ذریعہ دین میں تحقیق اور دین حق کی شناخت کے سلسلہ میں بحث کی گئی کہ بیام منفعت جوئی اور ضرر سے بچنے کے لئے ایک فطری عامل ہے جسے ہر انسان اپنے وجود میں پاسکتا ہے(۱) یاعلم حضوری اس کی تشخیص میں اشتباہ نہیں کرسکتا۔ اس درس میں اسی مطلب کوایک دوسر بے انداز میں ثابت کریں گے، جود قیق مقد مات پر مشتمل ہے اس کا نتیجہ بیہ ہے کہ اگر کوئی دین کے سلسلہ میں غور وفکر نہ کرے، جہان بینی اور سے ج

(۱) اس دلیل کی شکل کچھاسطرح ہے اگر منفعت کا حصول اور ضرر سے پر ہیز انسان کا فطری مطلوب ہے۔ایسے دین کے سلسلہ میں تحقیق کرنا جو بے نہایت منفعت کی طرف را ہنمائی اور عظیم ضرر سے نجات دینے کا مدعی ہے ضروری ہے (تحقق معلول کے لئے علت نا قصہ ضرورت بالقیاس ہے) لیکن منفعت کا حصول اور ضرر سے پر ہیز انسان کا فطری مطلوب ہے،لہذا ایسے دین کے سلسله میں تحقیق کرناضروری ہے۔ یہ استدلال جسے قیاس استثنائی کی شکل میں بیان کیا گیا ہے عقل کے احکام عملی اور ضرورت بالقیاس کی طرف ان کی بازگشت کے سلسلہ میں ایک خاص منطقی تحلیل ہے جومعلول ( نتیجہ مطلوب) تک پہنچنے کے لئے ایک علت (فعل اختیاری) ہے، جیسا کہا سے بیان کیا جاچکا -4 اس درس میں یعنی مورد بحث دلیل کواس شکل میں بیان کیا جاسکتا ہے، اگر کمال انسانی تک پہنچنا مطلوب فکری ہوتو اصول جہان بینی کی پیچان جو تکامل روح کے لئے شرط ہے ضروری ہوگا، کیکن کمال تک پہنچنا مطلوب فطری ہے، لہٰذاان اصول کا جاننا ضروری ہے۔ آئیڈیالوجی کا معتقد نہ ہووہ کمال انسانی کو حاصل نہیں سکتا، بلکہ اسے سرے سے ایک حقیقی انسان نہیں مانا جاسکتا یا دوسری تعبیر کے مطابق انسان بن کے جینے کے لئے جہان بینی اور صحیح آئیڈیالوجی کی ضرورت ہے۔ بیدلیل تین مقدمات پرشتمل ہے۔ ۱۔انسان ایک کمال جو( کمال طلب) موجود ہے۔ ۲ ۔ کمال انسانی حکم عقل کی بنیاد پر حاصل ہونے والے اختیاری کردار کے سامیہ میں حاصل ہوتا ہے۔

۳ \_ عقل کے احکام عملی ایک خاص نظری شاخت کے پرتو میں آشکار ہوتے ہیں کہ جن میں سے بہترین جہان بینی کے تین اصول ہیں، یعنی مبدا وجود کی شاخت (توحید) حیات کا انجام (معاد) حاصل کرنے کے لئے صانت شدہ راستہ (نبوت) یا ہستی کی پہچان انسان کے پہچان اور راہ کی پہچان ہے اب اس کے بعد ان تینوں مقد مات کی وضاحت کے ساتھ بحث کے سلسلہ کوآگے بڑھاتے ہیں۔

انسان ڪمال طلب ہے۔ اگرانسان اپني باطنی اور روحی ( معنوی ) ميلانات ميں غور وفکر کرتے تو ايس بخو بې معلوم ، وگا که بيرسارے تمايلات ايک مخصوص ہدف کی جانب گا مزن ہيں ، اصولاً کوئی بھی انسان اس بات کو پيند نہيں کرتا ، که اس کے وجود ميں کوئی نقص ہوا ور اپنی پوری تاب وتو انائی کے ساتھ اپنے ذاتی عيوب ونقائص کو دور کرنے ميں لگار ہتا ہے تا که اپنے مطلوب ہدف تک پنچ سکے ، اور جب تک وہ عيوب دور نہيں ہوتے انھيں لوگوں کی نگا ہوں سے خفی رکھتا ہے۔ بي ميلانات جب اپنی فطرت کے مطابق ہوتے ہيں تو يہی مادی و معنوی تکامل ( کمال کی طرف جانے ) کا ذريعہ بن جاتے ہيں ، ليکن اگر اساب و شرائط کی بنيا د پر يہی ميلانات انحرافی مسیر پرگامزن ہوجا نیں توغر در دو گھمنڈ، ریا کاری اور خود خواہی جیسی بری صفت انسان کے اندر پیداجاتی ہے بہر حال کمال طلی کی صفت ایک قومی فطرت ہے جوروح انسان میں پائی جاتی ہے، جس کے واضح نمونہ اور آثار بخو بی مشاہدہ کئے جاسکتے ہیں لیکن ایک معمولی توجہ کے ذریعہ معلوم ہوجا تا ہے کہ ان سب کاریشہ وہی کمال جوئی ہے۔

انسانڪاڪمال،عقلڪي پيروي ميں ہے۔

نباتات کارشد کرنا خارجی اسباب وشرا لط کا متیجه اور ایک جبری امر ہے ، کوئی بھی درخت اپنے اختیار سے رشد نہیں کرتا ، اور اپنی مرضی کے مطابق پھل نہیں دیتا ، اس لئے کہ وہ ارادہ اور شعور کا حامل نہیں ہے۔ لیکن جانوروں کے رشد ونمو میں انتخاب کے آثار مشاہدہ کئے جاسکتے ہیں ، لیکن سے ارادہ و انتخاب اپنی طبیعی تقاضوں کے مطابق ایک محد ود دائرے میں غرائزہ حیوانی کے تحت ہر حیوان کی اپنی حس قوت کے مطابق ایک محد ود دائرے میں غرائزہ حیوانی کے تحت ہر حیوان لیکن انسان کی ذات نباتاتی وحیوانی خواصیات کے حامل ہونے کے علاوہ دور وحانی امتیاز کی پہلوؤں کا بھی ما لک ہے ، ایک طرف اس کی قوت عقل کی کامل ہے جس کے ذریعہ وہ اپنی حد مقرر نہیں ہے اور دوسری طرف اس کی قوت عقل کی کامل ہے جس کے ذریعہ وہ اپن

معلومات کو بے نہایت بنا سکتا ہے، ان دونوں خصوصیات کو مد نظر رکھتے ہوئے اس کے

33

ارادوں کی وسعت طبیعت کے حدود سے بھی کہیں زیادہ نظر آتی ہے۔ جس طرح نبا تات کے کمالات ایک خاص نباتی طاقت کے ذریعہ حاصل ہوتے ہیں اور حیوانی کمالات اخیس حسی ادراکات کے نتیجہ پائے جانے والے ارادوں کی وجہ سے ہے اسی طرح انسانی کمالات کا سرچشمہ در واقع اس کا روحانی پہلو ہے جو عقل اور ارادوں کے ذریعہ حاصل ہوتے

ہیں، وہ عقل کہ جومطلوب کے مراتب کو پہچان لے اور تزاحم (اھم اور مھمکو سمجھنے کے وقت ان میں سے بہترین کوتر جیح دے۔

لہذار فتار و کردار کے انسانی ہونے کا مطلب میہ ہے کہ عقل کی راہنمائی میں انسانی میلانات کے ذریعہ وجود میں آنے والے ارادوں کے ذریعہ حاصل ہواور وہ عمل جو صرف اور صرف حیوانی غرائز کے ذریعہ عمل میں آئے، وہ حیوانی ہے جس طرح کہ وہ حرکت جو کمینگی طاقت کے ذریعہ انسانی بدن میں پیدا ہوتی ہے وہ ایک فیز کی (طبیعی حرکت ہے۔

عقل سے احصام عملی سے ومبانی نظری سے صروم ت ہے اختیاری عمل ایک ایسا وسیلہ ہے کہ جس نے ذریعہ مطلوب نتیجہ کو حاصل کیا جاسکتا ہے، اور اس کی قدر وقیمت اس نے ہدف نے مطابق ہے جو روح نے تکامل ( کمال کی طرف جانے) میں اثر انداز ہوتی ہے، لہٰذا جو عمل بھی سی روحی کمال نے خاتمہ کا سبب ہے اس کی قدر وقیمت منفی ہو گی۔ لہذااتی صورت میں عقل ، انسان کے اختیاری اعمال پر قضاوت کر سکتی ہے کہ جب انسانی کمالات اوران کے مراتب سے پوری طرح آگاہ ہو، اوراچھی طرح سے جانتی و پیچانتی ہو کہ انسان کی حقیقت کیا ہے؟ اوراس کی زندگی کی شعاعوں کا دائرہ کتنا وسیع ہے؟ اور وہ کمالات کے کتنے مدارج طے کر سکتا ہے؟ یا دوسری تعبیر کے مطابق اس کے وجود کے کتنے پہلو ہیں ؟ اوراس کی خلقت کا مقصد وہدف کیا ہے؟

ای وجہ سے پیخ آئیڈیالو جی کا حاصل کرنا، یعنی اختیاری اعمال پر ایک پر ارزش نظام کا حاکم صحیح جہان بینی اور اس کے مسائل کوحل کرنے کی راہ میں ایک قدم ہے، لہٰذا جب تک وہ ان مسائل کوحل نہیں کرتا اس وقت تک کر دار واعمال کے سلسلہ میں کو کی قطعی قضاوت نہیں کر سکتا، جس طرح سے کہ جب تک ہدف معلوم نہیں ہوتا اس وقت تک اس ہدف تک جانے والے راستہ کی تعیین غیر ممکن

ہے،لہذا بیہ معارفِ نظری جو جہان بینی کے اساسی مسائل کوتشکیل دیتے ہیں حقیقت میں اسے عقل احکام عملی اور باارزش نظام کے مبنیٰ میں شار کیا جا سکتا ہے۔

متی جمد ان مقدمات کی تشریح کے بعداب ہم دین میں تحقیق کی ضرورت ، صحیح آئیڈیالوجی اور جہان مینی کواس طرح ثابت کریں گے۔ انسان اینی فطرت کی وجہ سے اپنے انسانی کمال کی جستجو میں ہے اور اس کوشش میں ہے کہ کسی 35

نہ کسی طرح اپنے مطلوبہ کمال کو حاصل کرلے، لیکن قبل اس کے کہ وہ ان امور کو پہچانے جو اسے کمال تک پہنچا سکتے ہیں ضروری ہے کہ وہ اپنے انتہائی کمال کو پہچانے، اور اس انتہائی کمال کا جاننا اپنے وجود کی حقیقت اور اس کے آغاز وانحام کے بارے میں اطلاع حاصل کرنے میں ہے اس کے بعد اپنے کمال کے مختلف مرا تب میں مختلف انمال کے در میان موجود، رابطہ کے مثبت یا منفی ہونے کو شخیص دے، تا کہ وہ اس طرح اپنے انسانی کمال کے صحیح راستہ کو پہچان سکے، لہذا جب تک وہ نظری شناخت (اصول جہان بین) کو حاصل نہیں کر تا اس وقت تک صحیح عملی نظام ( آئیڈ یا لوجی ) کو قبول نہیں کر سکتا۔

لہذا دین حق کی معرفت حاصل کرنا جو صحیح جہان بینی اور آئیڈیالوژ کی کوشامل ہے ضروری ہے اور اس کے بغیر کمال انسانی تک پینچنا غیر ممکن ہے جیسا کہ وہ رفتار جوایے افکار واقد ارکا نتیجہ نہ ہووہ انسانی نہیں ہو سکتی یا وہ لوگ جو انھیں جاننے کے باوجو دانکار کرتے ہیں، تنہا اپنی حیوانی خواہ شات اور جلد ختم ہونے والی مادی نعتوں پر اعتماد کرتے ہیں، ان کی اہم یت اصل میں ایک حیوان سے زیادہ نہیں ہیں، جیسا کہ قرآن کریم فر ما تا ہے یتے ہتے ٹون و یا کُکُونَ کَمَا یَا کُکُ الاَنتَ حَامُد.() وہ دنیا میں سکون حاصل کرتے ہیں اور اس طرح (فِکَری سے) کھاتے پیتے ہیں جس طرح

وہ دنیا یں سون حاصل کرنے ہیں اورا ک طرن (بے طرن) (بے طرن کی سے) تھاتے چیتے ہیں ب حیوان کھاتے چیتے ہیں۔

(۱) سورۂ محمد۔ آیت/ ۱۲۔ وہ حیوانوں کی طرح زندگی گذارتے ہیں اورکھاتے ہیں۔

چونکه دولوگ اینی انسانی صلاحیتوں کو تباہ کرتے ہیں لہٰذا در دنا ک عذاب میں مبتلا ہوں گے ذر هُم يَأْكُلُوا وَيَتَمَة تَعُوا وَيُلْفِهِهِ مُر الأَمَلُ فَسَوفَ يَعلَّمُونَ.(۲) اے رسول انہیں انھیں کی حالت پر چھوڑ دیجئے تا کہ (خوب) عیش ونوش کرلیں اور (زندگی کے) مزے اڑالیں اور ان کی تمنا کیں انہیں لہوولعب میں مشغول رکھے نقریب دہ جان لیں گے۔

(۲) سورۂ حجر۔ آیت/ ۳.انھیں ،انھیں کے حال پر چیوڑ دیں کہ کھا نمیں اور زندگی گذاریں اوران کی دنیوی آرز وئیں اُصیں مگن رکھیں کہ عنقریب اُنھیں معلوم ہوجائے گا.

سوالات ۱\_د بن میں تحقیق کی دوسری دلیل کن مقدمات پر شتمل ہے؟ ۲ \_انسانی کمال طلی کی وضاحت کر س؟ ۳ \_انسان کی مہم خصوصیات کو بیان کریں؟ ٤ - مذکورہ خصوصیات اوران کے حقیقی کمال میں کیا رابطہ ہے؟ ٥ - كسى طرح آئيد يالوزى، جهان بيني ير مخصر بي؟ ۲ \_ دوسری دلیل کی منطقی صورت بیان کریں؟

## **چونھا د مرس** جہان بین کے بنیادی مسائل کاراہ <sup>ح</sup>ل مقدمہ شاخت کی قشمیں تقید نتیجہ

## مقدمه:

جب ایک انسان معرفت کے بنیادی مسائل کو حل کرنے اور دین حق کے اصول و قواعد کی پیچان کے لئے قدم اٹھا تا ہے تو وہ پہلے ہی مرحلہ میں ان سوالوں کا سامنا کرتا ہے کہ وہ کس طرح ان مسائل کو حل کرے؟ کس طریقہ سے بنیادی اور صحیح معارف کو حاصل کرے؟ اور اصولاً ان کی شناخت کے رائے کیا ہیں؟ نیز ان میں سے کسے ان معارف تک پہنچنے کے لئے انتخاب کرے؟ ان مطالب پر فنی اور تفصیلی گفتگو کرنے کے لے فلسفہ کی ایک بحث ا(شیاء کی معرفت) (اپیستمولوزی) کا سہارالینا ضروری ہے، کہ جسمیں شاخت انسان کے مختلف پہلوؤں پر بحث کی گئی ہے،اوراس کی اہمیت پر روشنی ڈالی گئی ہے،م یہاں پران تمام پہلوؤں سے بحث نہیں کر سکتے اس لئے کہ وہ ہمیں اس کتاب میں اصل ہدف سے دور کردیں گے،اس وجہ سے ان میں سے فقط بعض کے بیان پر اکتفا کیا جاتا ہے،اور مزید تحقیق کے لے (انشاءاللہ)،م ضرورت پڑنے پر اشارہ کریں گے(۱)

(۱) اس سلسلہ میں مزید اطلاع حاصل کرنے کے لئے اس کتاب کے ددوسرے حصبہ آموزش فلسفہ اور مقالہ شناخت جو کتاب پاسداری از سنگر ھای ایدے ولوژیک میں ہے، اور ایدے ولوژی تطبیقی کے درورس میں سے پانچویں درس سے سولہویں درس تک کا مطالعہ کیا جائے

شناخت صحی قسمیں۔ انسان کی اس شاخت کے اعتبار سے چار قسموں میں تقسیم کیا جا سکتا ہے۔ ۱۔ شاخت علمی (تجربی) (خاص اصطلاح میں) یہ شاخت، حسی امور کی مدد سے حاصل ہوتی ہے اگر چیعقل ادرا کا ت<sup>ح</sup>سی کی عمومیت اور اس کے مجر دعن المادہ ہونے میں اپنا پورا کر دارا دا کرتی ہے شاخت علمی سے ، تجربی علوم مثلاً سائنس، لبیرٹری، اور زیست شاسی (علم حیات ) جیسے علوم میں استفادہ کیا جاتا ہے۔ ۲ ۔ شناخت عقلی : ایسی شناخت مفاہیم انتزاعی (معقولات ثانیہ) کے ذریعہ حاصل ہوتی ہے، اس میں اساسی اور بنیادی رول عقل کا ہوتا ہے، ہر چند اس بات کا امکان ہے کہ بعض قضایا بہ عنوان مفاصیم انتزاعی یا مقدمہ از قیاس ہونے کی وجہ سے حسی وتجربی ہوں ، اس شناخت کی وسعت منطق ،علوم فلسفیہ ،اورریاضیات سب کو شامل ہے۔

٣ - شاخت تعبدى : اس شاخت كى حثيت ثانوى ہے، جو ( قابل اعتما د ماخذ و مدرك ) (اتورتيه )اورصادق شخص كے خبر دينے كے ذيعہ حاصل ہوتى ہے وہ مطالب جو پيروان دين، اپنے دينى رہنما ہونے كے ناطےان كے اقوال كوقبول كرتے ہيں، اور كبھى كبھى ان كا يدا عتقا د حس وتجربہ كے ذريعہ حاصل ہونے والے اعتقاد سے كہيں زيادہ قو مى ہوتا ہے جو اسى شاخت كا ايك حصہ ہے -

٤ ۔ شناخت شہودی: یہ شناخت دوسری اقسام کے برخلاف مفہوم ذہنی کے واسطہ کے بغیر معلوم ذات عینی سے متعلق ہوتی ہے، جس میں کسی قشم کے اشتباہ کا امکان نہیں رہ جا تالیکن جیسا کہ بیان کیا جاچکا ہے کہ جو کچھ بھی شہودی اور عرفانی کے نام سے بیان کیا جاتا ہے در حقیقت شھو دات کی ایک ذہنی تفسیر ہوتی ہے جو قابل خطا ہے۔(۱)

(۱) رجوع فرمائیں،آموزش فلسفہ۔ تیرہوان درس.

معرفت بحی قسمیں شاخت کی قسمیں جن اصولوں کی بنیاد پر بیان کی گئیں ہیں انھیں اصولوں کے ذریعہ جہاں بینی کی بھی تقسیمات کی جاسکتی ہیں۔ ۱۔ معرفت علمی: یعنی انسان ،علوم تجربی کے ذریعہ حاصل ہونے والے نتائج کے ذریعہ ہت کے سلسلہ میں ایک کلی معلومات حاصل کرے۔ ۲۔ معرفت فلسفی: وہ معرفت جو ازراہ استد لال اور عقلی کا وشوں کے ذریعہ حاصل ہو۔ ۳۔ معرفت دینی: وہ معرفت جو ازراہ استد لال اور عقلی کا وشوں کے ذریعہ حاصل ہو۔ ۲۔ معرفت دینی: وہ معرفت جو ازراہ استد لال اور عقلی کا وشوں کے ذریعہ حاصل ہو۔ ۲۔ معرفت دینی: وہ معرفت جو ازراہ استد لال اور عقلی کا وشوں کے ذریعہ حاصل ہو۔ ۲۔ معرفت دینی: وہ معرفت جو ازراہ استد لال کا وشوں کے ذریعہ حاصل ہو۔ ۲۔ معرفت دینی: وہ معرفت جو کشف و شہود اور اشراق کے ذریعہ حاصل ہو تی جا ہے ، دیکھنا ہیہ ہے کہ دوا تعا جہان بینی کے بنیا دی مسائل کو اضیں چارتف میں کے ذریعہ حاصل ہوتی جا سکتا

تنقید۔ حس وتجربی شاخت کی وسعت اور مادی وطبیعی قضایا میں محدودیت کی وجہ سے یہ بات روثن ہوجاتی ہے کہ علوم تجربی کی بنیاد پر معرفت کے اصول کونہیں سمجھا جاسکتا اور اس سے مربوط مسائل کوحل نہیں کیا جاسکتا، اس لئے کہ اس کے مسائل علوم تجربی کی حدود سے خارج ہیں، اور علوم تجربی میں ان مسائل کے تحت نفی وا ثبات کا امکان نہیں ہے، جس طرح سے کہ وجود خدا کو آ زمائشوں کے ذریعہ ثابت نہیں کیا جا سکتا، یا (العیاذ باللہ) اسکی نفی کا امکان نہیں ہے، اس لئے کہ علوم تجربی کے آلات ماوراء طبیعت تک پہنچنے سے قاصر ہیں، بلکہ ان کے ذریعہ تنہا مادی قضایا میں ا ثبات وفی کا حکم صادر کیا جا سکتا ہے۔

لہذاعلمی وتجربی معرفت (اپنے اصطلاحی معنی) کی حقیقت ایک سراب سے زیادہ نہیں ہے اور اسے صحیح معنوں میں کلمہ معرفت سے یادنہیں کیا جاسکتا، بلکہ اسے جہان مادی کی شناخت کا نام دیا جاسکتا ہے، اس لئے کہ ایسی شناخت معرف کے بنیادی مسائل کا جواب نہیں دے سکتی۔

لیکن وہ شاخت جوتعبدی روش کے ذریعہ حاصل ہو، جسیا کہ ہم نے اشارہ بھی کیا ہے اس کی ایک ثانوی حثیت ہے، کہ جسکا مطلب ہیہ ہے کہ پہلے مصدر یا مصا در کا اعتبار ثابت ہو چکا ہو، یعنی پہلے مرحلہ میں کسی کی بعث ثابت ہوتا کہ اس کے پیغامات کو معتبر سمجھا جا سکے، اور ہر امر سے پہلے پیغام ارسال کرنے والے یعنی وجود خدا کا اثبات ہونا چا ہے، لہذا ہیہ بات بطور کا مل روشن ہے کہ خود پیغام ارسال کرنے والے کا وجود اور کسی پیغیبر کے وجود کو پیغام کے مستند ہونے کے ذریعہ ثابت نہیں کیا جا سکتا، جیسے کہ میزہیں کہا جا سکتا کہ چونکہ قرآن کہتا ہے خدا ہے پس اس کا وجود ثابت ہے، البتہ وجود خدا کا اثبات ، شاخت پیغیبر کے وجود کو پیغام کے مستند مونے اس کا وجود ثابت ہے، البتہ وجود خدا کا اثبات ، شاخت پیغیبر اور حقانیت قرآن کے بعد میں اس کا وجود ثابت ہے، البتہ وجود خدا کا اثبات ، شاخت پیغیبر اور حقانیت قرآن کے بعد مخبرصا دق اور منابع معتبر کے ذریعہ ، تمام فرعی مسائل اور احکامات کو قبول کیا جا سکتا ہے ہیں۔ بنیادی مسائل کو سب سے پہلے حل کرنا ضرور کی ہے، پس معلوم سے ہوا کہ دوش تعبدی بھی بنیادی 42

مسائل کے لئے ناکافی ہے، لیکن اشراقی عرفانی روش کے سلسلہ میں بہت طولانی بحث

ہے۔ پہلے ریے کہ مسائل جہان بینی ایک ایسی شاخت ہے جو ذہنی مفاہیم پر مشتمل ہے کیکن متن شہود میں اسکا کوئی مقام نہیں ہے لہذ اایسے مفاہیم کے سلسلہ میں شہود پر اعتماد کرنا تھل انگاری اور ان کے ارادوں کے مطابق ہوگا۔

دوسرا بیر کہ: الفاظ ومفاہیم کے قالب میں شہودات کی تفسیر اور اضیں بیان کرنا، ایک قو می ذ<sup>ہ</sup>ن کا کام ہے، جسے عقلی کا وشوں اور فلسفی تحلیلوں میں ایک طولانی مدت تک جانفشا نیوں کے بغیر حاصل نہیں کیا جاسکتا، لہذا جولوگ ایسے ذ<sup>ہ</sup>ن کے حامل نہیں ہوتے وہ اپنی تعبیرات میں منشابہ مفاہیم کا استعال کرتے ہیں جو گمراہی کے عظیم عوامل میں شمار ہوتے ہیں۔ تیسرے بیر کہ: بہت سے مقامات پر جو چیز واقعا شہود میں آشکار ہوتی ہے خیالی انعکاس

اور ذہنی تفسیر کی وجہ سے خود خود مشاہدہ کرنے والے کے لے، شک وتر دید کا باعث ہوتی

ہے۔ چو تھے بیہ کہ: ان حقائق کی جستجو جستے تفسیر ذہنی (معرفت) کا نام دیا جاتا ہے سیر وسلوک میں سالہا سال زحمت کے ذریعہ حاصل ہوتی ہے، سیر وسلوک کی روش کو قبول کر ناعلمی شناخت کا ایک حصہ ہے، جس میں معرفت کے بنیادی مسائل اور مبانی نظری سے واقف ہونے کی ضرورت ہے،لہذا سیر وسلوک میں سفر سے پہلے ان مسائل کاحل کر نا ضروری ہے تا کہ نتیجہ میں کشف وشہود حاصل ہو سکے درں حالیکہ شہودی شناخت کا مرحلہ انجا م کار ہے اصولاً عرفان حقیقی اس کو حاصل ہوتا ہے جوراہ خدا میں خالصة کوجہ اللہ (صرف خدا کی مرضی کے لئے) زحمت اٹھائے اورالیی سعی وکوشش راہ بندگی واطاعت میں شناخت خدا پر پنحصر ہے، جسے سب سے پہلے حاصل کرنا ضروری ہے۔

شحه: اس تحقیق کے بعد جونتیجہ سامنے آتا ہے وہ پیر ہے کہ تنہا وہ راستہ جس نے معرفت شاسی کے بنیادی مسائل کاحل تلاش کرنے والوں کے سامنے راہیں ہموار کی ہیں وہ راہ عقل اور روش تد برونفکر ہے،اوراس لحاظ سے جہان بینی واقعی کو جہان بینی فلسفی تسلیم کرنا چاہیے۔ الببته عقل کے ذریعہ ان مسائل کوحل کرنا اور معرفت کوفلسفی مباحث میں منحصر کرنے کا مطلب ینہیں ہے کہ پچے معرفت حاصل کرنے کے لئے تمام فلسفی مسائل کاحل کیا جانا ضرور کی ہے بلکہ اس راہ میں صرف بدیمی اور چند مسائل کاحل کر لینا ہی کافی ہے کہ جومعرفت کے بنیا دی مسائل میں شار ہوتے ہیں، اگر جہ اس کے باوجود ایسے مسائل اور اسی قشم کے بہت سے اعتر اضات کا جواب دینے کے لئے فلسفی مہارتوں کا زیادہ ہونا ضروری ہے، اسی طرح شاخت عقلی کے بنیادی مسائل کوحل کرنے کے لئے مفید طریقہ شاخت کو بہروی کارلانے کا مطلب پنہیں ہے بقیہ معلومات کوترک کردیا جائے بلکہ بہت سے عقلی استدلالات میں ان مقدمات سے استفادہ کیا جاسکتا ہے، جوملم حضوری یاحس وتجربہ کے ذریعہ حاصل ہوتے ہیں، جس طرح سے کہ ثانوی مسائل اور فرعی اعتقادات کوحل کرنے کے لئے تعبدی شاخت کا

سہارالیا جاسکتا ہے اور انھیں کتاب وسنت ( دین کے معتبر منابع ) کی اساس پر ثابت کیا جا سکتا ہے۔ صحیح معرفت اور آئیڈیالو جی کوحاصل کرنے کے بعد سیر وسلوک کے مراحل کو طے کرنے کے لے مکاشفات و مشاهدات کی منزل تک پہنچا جاسکتا ہے اور بہت سے وہ مسائل جوعظی استدلالات کے ذریعہ کل ہوتے ہیں انھیں ذہنی مفاہیم کے واسطہ کے بغیر حاصل کیا جاسکتا ہے۔

سوالات ۱۔ شاخت انسان کی اقسام اور ہرایک کی وسعت کو بیان فرما تمیں؟ ۲۔ معرفت کی کمتنی قسمیں تصور کی جاسکتی ہیں؟ ۳۔ معرفت کے بنیا دی مسائل کس طرح ثابت کئے جاسکتے ہیں؟ ٤ - جہان بینی علمی (معرفت علمی ) پر تنقید و تبھرہ کریں؟ ۵۔ معرفت کے مسائل کو بیان کرنے کے لئے تجربی شناختوں سے کس طرح استفادہ کیا جا سکتا ہے؟ ۲۔ عقید تی مسائل کے اثبات میں کس طرح اور کن موارد میں تعہد می شناختوں سے استفادہ کیا جا جاسکتا ہے؟ ۷۔ معرفت عرفانی کی تعربف کریں؟ اور کیا شہود عرفانی کے ذریعہ معرفت کے بنیا دی مسائل کو

مقد مه اب تک ہمیں یہ معلوم ہوا کہ دین کی اساس و بنیاد کا ننات کے خلق کرنے والے پر اعتقاد (یقین) رکھنا ہے اور معرفت الہی اور معرفت ما دی کے در میان اصلی فرق اسی کا پایا جانا اور نہ پایا جانا ہے لہذا سب سے پہلا وہ مسئلہ جو حقیقت کے چاہنے والوں کے لئے پیدا ہوتا ہے اور جس کا جواب ہرشی سے پہلے ضروی ہوتا ہے وہ یہ ہے کہ کیا کسی خدا کا وجود ہے یا نہیں؟ اور اس سوال کے جواب کو حاصل کرنے کے لئے جیسا کہ گذشتہ درس میں بیان کیا جا چکا ہے اسے طل کرنے میں ہویانی، میں اثبات کی صورت میں اس کے فرعی مسائل ( تو حید عدل اور تمام صفات الہی ) کی باری آتی ہے، متیجہ کے نفی ہونے کی صورت میں مادی نظریہ کی تائید وتصدیق ہوتی ہے کہ جس کے بعددین کے بقیہ مسائل کوحل کرنے کی کوئی ضرورت باقی نہیں رہتی ۔

حضومرى اومر حصولى معرفت. خدا کے سلسلہ میں دواعتبار سے اس کی معرفت کا تصور کیا جاتا ہے۔ ۱۔معرفت حضوری۔ ۲،معرفت حصولی - خدا کی نسبت معرفت حضوری کا مطلب بیہ ہے کہ انسان مفاہیم ذہنی کو واسطہ بنائے بغیر شہو قلبی کے ذریعہ خدا کی ذات سے آشا ہوجائے۔ لہذابہ بات روثن ہے کہ اگر کوئی شخص خدا کے سلسلہ میں ایک واضح شہود سے روبر وہوجائے تو ( جیسا کہ بلند مرتبہ عارفوں نے دعویٰ کیا ہے )، پھر کسی بھی عقلی استدلال و برہان کی ضرورت باقی نہیں رہتی لیکن حبیبا کہ پہلے اشارہ کیا جا چکا ہے کہ ایسانشہود اورعلم حضوری عام افراد(۱) کے لئے عرفانی سیروسلوک کے مراحل طے کرنے کے بعد ہی میسر ہے، اگر جیا یہ انکشافات کا امکان عام افراد کے لئے کسی حد تک بجا ہے لیکن چونکہ معرفت کو حاصل کرنے کے لئے کافی معلومات نہیں رکھتے لہٰذا ہی<sub>ہ</sub> چیز ان کیلئے ممکن نہیں ہوگی۔ معرفت حصولی کا مطلب بیرے کہ انسان کلی مفاہیم (جیسے بے نیاز خالق، عالم وقادر) یعنی ادراکات ذهنی اور ایک لحاظ سے غائبانہ طور پر خدا کی طرف نسبت دے،اور اس حد تک اعتقادرر کھے، کہالیمی ذات کا وجود ہے کہ جس نے اس جہان کو پیدا کیا ہے اور پھرمعرفت

حصولی کے دوسرے ذرائع کواس سے متعلق ایک منظم اصول تک رسائی ہو سکے، جو کچھ بھی

فلسفی براہین اورعقلی کاوشوں کے ذریعہ حاصل ہوتا ہے وہ دراصل یہی معرفت حصولی ہے، لیکن جب ایسی معرفت انسان کو حاصل ہو جائے تو اسے معرفت حضوری کے سلسلہ میں بن کوشش کرنا چاہیے۔

فطری شناخت۔ عرفاء، حکماءاوردینی رہبروں کے اکثر اقوال میں اس عبارت کو اکثر و بیشتر دیکھا گیا ہے کہ خدا کی شاخت فطری ہے یا انسان فطرۃ خدا شاس ہے اس مطلب کو سمجھنے کے لئے ہمیں سب سے پہلے فطرت کے معنی سمجھنا ہوں گے۔

(۱) البتدایی مشاهدات وانکشافات کاهل افراد سے انکار نہیں کیا جاسکتا جیسا کہ ہمار ااعتقاد ہے کہ ہمارے ائم معصومین علیہم السلام اپنے زمانہ طفولیت میں بھی ایسے شہودات کے مالک ہوا کرتے تھے یہاں تک کہ بعض ائمہ نے شکم مادر میں بھی ایسی شناخت کا ثبوت دیا ہے۔ فطرت ایک عربی کلمہ اور نوع خلقت کے معنی میں ہے، اور انھیں امور کو فطر کی کہا جاتا ہے کہ جس کا، خلقت و آفرینش تقاضا کرے، اسی وجہ سے اس کے لئے تین خصوصیات کا لحاظ کیا گیا ہے۔ ۱ ۔ فطرت وہ موجود ہے جونوع از موجودات کے تمام افرا دمیں، پائی جائے اگر چہوہ کیفیت شدت وضعف کے اعتبار سے متفادت ہوں۔

نہیں ہوسکتا کہ کسی نوع کی فطرت ایک زمانہ گذرجانے کے بعداین اقتضابدل دےاوراسی طرح زمانے کے بدلنے کی طرح اس کی اقتضابدلتی رہے۔ (فِطرَ تَاللَّدالَت فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَالاً يَبد على لِحْلَق اللَّه · ) یہی خدا کی فطرت ہےجس پراس نے لوگوں کو پیدا کیا ہےخدا کی خلق کی ہوئی فطرت میں کوئی تبديلي نهين أسكتي - سوره روم - آيت/۳۰. ۳\_فطری امور فطری ہونے کے لحاظ سے اور اقتضاء خلقت کے سبب اس کو سکھنے اور سکھانے کی ضرورت نہیں ہوتی ہاں اتناضر ورہے کہا ہے صحیح راستہ دکھانے اور قوت بخشنے کے لئے تعلیم کی ضرورت ہے۔ انسان کی فطریات کودوحصوں میں تقسیم کیا جاسکتا ہے۔ الف: فطری معرفت کہ جو ہرانسان کے پاس تعلیم کے بغیر موجود ہے۔ ب: فطری میلانات اور جحانات ہرفر دکی خلقت کا تقاضا ولا رمہ ہیں،لہٰ دااگر ہرفطرت بشر کے لئے خدا کے سلسلہ میں ایک قشم کی شاخت ثابت ہوجائے کہ جس کے حصول کے لئے تعلیم وتعلم کی ضرورت نه ہوتو اسے فطری خدا شاہی کا نام دیا جا سکتا ہے اور اگرتمام انسانوں میں خدا کی طرف توجہ اور اس کی پرستش کے میلانات ظاہر ہوجا نمیں تو اسے ( فطری خدا یرستی) کہاجا سکتا ہے۔ ہم نے دوسرے درس میں اس بات کی طرف اشارہ کیا تھا کہ بہت سے صاحبان نظر کی رو ہے دین اور خدا کی طرف توجہ پیدا کرنا انسان کی روحی خصوصیات کا تقاضا ہے کہ جسے حس

طے کر سکتا ہے۔

مذہبی یا عاطفہ دینی کا نام دیا جا تا ہے، اب اس کے بعد ہم اس مطلب کا بھی اضافہ کرتے ہیں کہ خدا شناسی بھی انسانی فطرت کا تقاضہ ہے، لیکن جیسا کہ خدا پر ستی کی فطرت ایک دیدہ و دانستہ میلان نہیں اسی طرح خدا شناسی کی فطرت بھی لاشعوری اور غیر دانستہ ہے اس لحاظ سے یو فطرت عام افراد کو خدا شناسی کی عقلی جستجو و تلاش سے بے نیاز نہیں کر سکتی ۔ لیکن اس نکتہ کو فراموش نہیں کیا جا سکتا کہ ہر انسان معرفت حضوری کے ایک ادنی درجہ پر فائز ہے لہٰذا معمولی فکر و استد لال کے ذریعہ، وجو د خدا کو ثابت کر سکتا ہے اور آ ہستہ آ ہستہ اپنیلا شعوری شاخت ( مشاہدہ قلبی ) کو تو ی بنا سکتا ہے، اور آ گا ھا نہ طور پر معرفت کے مدار ت

نتیجہ: خداشناس کے فطری ہونے کا مطلب میہ ہے کہ انسان کا دل ووجود خدا سے آشنا ہے اوراس کی روح میں خداشناسی کی فطرت موجود ہے جسے رشد و کمال دیا جا سکتا ہے۔ لیکن یہ فطرت عام افراد میں اس حالت میں نہیں ہے کہ انھیں کلی حثیت سے نفکر اور عقلی استد لالات سے بے نیاز کردے۔ سوالات ۱۔ معرفت کاسب سے بنیادی مسئلہ کیا ہے؟ اور اس کے اساسی ہونے کی وجہ کیا ہے؟ ۲۔ خدا کے سلسلہ میں شناخت حضوری اور حصولی کی وضاحت کریں؟ ۳۔ کیا شناخت حضوری کو عظی استد لالات کے ذریعہ حاصل کیا جا سکتا ہے؟ اور کیوں؟ ۶۔ شناخت حضوری کے لئے شناخت حصولی کیا مدد کر سکتی ہے؟ ۵۔ فطرت کے معنی بیان کریں؟ ۲۔ امور فطری کی اقسام ذکر کریں؟ ۸۔ کون سا فطری امر خدا سے مربوط ہے؟ ۹۔ خداشاسی کے فطری ہونے کے بارے میں وضاحت پیش کریں؟ ۲۔ کیا خداشاسی کی فطرت عام لوگوں کو عظی استد لالات سے بے نیاز کر سکتی ہے؟ اور کیوں؟

چھٹا د مرس خداشاسی کا آسان راستہ خداشاسی کےراستے آسان راستہ کی خصوصیات آشاعلامات وآثار

خدا اشنا مسی حصے مراستے خدا کی معرفت حاصل کرنے کے بہت سے ذرائع اور مختلف طریقے ہیں ، کہ جن کی طرف مختلف فلسفی وکلامی کتابوں ، دینی رہنماؤں کے بیانات ، اور آسمانی کتابوں میں اشارہ کیا گیا ہے ، بیدلائل مختلف جہتوں سے ایک دوسرے سے متفاوت ہیں جیسے کہ بعض دلیلوں میں حسی و تجربی مقد مات سے استفادہ کیا گیا ہے اور بعض دلائل محض مقد مات عقلی پر مشتمل ہیں ، بعض دلیلیں خدائے حکیم کے وجود کا اثبات کرتی ہیں تو بعض ایک ایسے وجودکو ثابت کرتے ہیں جو اینی پیدائش میں کسی دوسرے دلائل کی ضرورت ہے ، (واجب الوجود) لہذا اس کی صفات کی خدا شناسی کے دلائل کو ان چاہوں سے تشبیہ دی گئی ہے کہ جو کسی ندی یا دریا سے مورکر نے کے خدا شاہ میں کر دلائل کو خل لئے بنائے گئے ہوں، ان میں بعض پل لکڑی کے ہوتے ہیں کہ جن سے صرف ایک ہلکا (کم وزن) آ دمی آ سانی سے گذر سکتا ہے اور بعض محکم اور طولانی ہوتے ہیں کہ جن سے ہر کوئی گذر سکتا ہے اور بعض پل آ ہنی و پر پیچ راستوں پر مشتمل ہوتے ہیں نشیب وفر از اور سُرَگوں سے گذرتے ہیں کہ جنمیں بڑی بڑی ٹرینوں کے گذرنے کے لئے بنایا جا تا ہے۔

وہ لوگ کہ جوسادہ ذہن ہیں وہ آسان راستوں سے خدا کو پہچپان سکتے ہیں اور اس کی عبادت انجام دے سکتے ہیں، لیکن وہ لوگ کہ جن کے ذہنوں میں شک وشبہات پائے جاتے ہیں انھیں محکم پل سے گذرنا ہوگا، اور جن کے ذہنوں میں شکوک وشبہات کا انبار ہے اور طرح طرح کے وسوسہ پیدا ہوتے ہیں انھیں ایسے پل سے گذرنا ہوگا کہ جوزیا دہ سے زیادہ استخکام کا حامل ہو، اگر چہ اس میں نشیب وفر از اور بیچ وخم کی مشکلات موجو دہوں ۔ ہم اس مقام پر خدا شاہی کے آسان دلاکل کے سلسلہ میں بحث کریں گے، اس کے بعد متوسط

، م ال مقام پر خداشای کے اسان دلال کے سلسلہ میں بحث کریں کے، اس کے بعد متوسط دلائل پیش کریں گے،لیکن پیچ دخم سے بھر پورراستے کہ جنعیں طے کرنے کے لئے فلسفہ کے بنیادی مسائل کوحل کرنے کی ضرورت ہے اسے ایسے افراد طے کریں کہ جن کے ذہنوں میں شبہات کا انبارہے، جوابیخ شبہات کوزائل کرنے نیز بھولے بھٹلے لوگوں کونجات دلانا چاہتے ہیں۔

آسان راسته کی خصوصیات۔

خداشاسی کا آسان راستہ بہت سی خصوصیات کا حامل ہے کہ جس میں سے مہم خصوصیات سہ ہیں ۱۔ اس راستہ کو طے کرنے کے لئے بیچید ہ دلائل کی ضرورت نہیں، بلکہ وہ ایک آسان دلیل

ہے کہ جسے پہاں ذکر کیا جاسکتا ہے، اسی وجہ سے وہ تمام لوگوں کے لئے خواہ وہ کسی طبقہ سے ہوں قابل فہم ہے۔ ۲ ۔ بہراستہ براہ راست (خداء علیم وقد یر) کی طرف ہدایت کرتا ہے، جبکہ فلسفہ وکلام کے اکثر براہین پہلے مرحلہ میں ایک ایسے موجود کو ثابت کرنا چاہتے ہیں جو (واجب الوجود ) ہے اور اس کی صفات،علم و قدرت، حکمت و خالقیت اور ربو ہیت کو ثابت کرنے کے لئے دوسرے دلائل کی ضرورت ہوتی ہے۔ ۳۔ بیداستہ ہرشی سے زیادہ فطرت کو بیدار کرنے اور فطری معرفت دلانے میں اثر انداز ہے اسی راستہ کو طے کرنے کے بعد انسان میں ایک ایسی عرفانی کیفیت پیدا ہوتی ہے کہ گویا وہ دست خدا کو جہان کی خلقت اور اسکی تدبیر میں مشاهدہ کرتے ہوئے محسوں کرر ہاہے وہی دست خدا که جس سے اس کی فطرت آشاہے۔ انھیں خصوصیات کی وجہ سے اس راستہ کو انبیاء اور دینی رہبروں نے عام لوگوں کے لئے انتخاب کیا اور لوگوں کو اس راستہ کی طرف آنے کی دعوت دی، اور خواص کے لئے ایک دوسرےطریقہ کا رکا انتخاب کیا یا ملحدوں اور مادی فلاسفہ کے مقابلہ میں مخصوص دلائل پیش - كتر -

آشنانشانیاں۔

خدا شاسی کا آسان راستہ جہان میں خدا کی آیات پر نور وفکر اور قرآن کی تعبیر کے مطابق آیات الٰہی میں نفکر کرنا ہے زمین و آسمان اور انسان کا وجود بلکہ کل جہان کی ہرشی ایک مطلوب ومقصود نشانی کے وجود ہے آشنا ہے اور ساعت قلب کی سوئیوں کو اس مرکز ہستی کی طرف ہدایت کررہی ہیں کہ جوہمہ وقت ہرجگہ حاضرونا ظرہے۔

یہی کتاب جوآپ کے ہاتھ میں ہے ای کی نشانیوں میں سے ہے، کیا ایسانہیں ہے کہ اس کے مطالعہ سے اس کے مؤلف اور اس کے ہدف سے آپ آشنا ہوں گے؟ کیا آپ میا حتمال دے سکتے ہیں کہ میہ کتاب خود بہ خود وجود میں آگئ ہے اور اس کا کوئی مؤلف و مصنف نہیں ہے؟ کیا میا حقانہ تصور نہیں ہے کہ کوئی می تصور کر بیٹھے کہ سیکڑوں جلد پر مشتمل دائرۃ المعارف کی کتاب ایک دھما کے سے وجود میں آگئی، اس کے ذیرات نے حروف کی شکل اختیار کر لی اور دوسرے چھوٹے چھوٹے دھماکوں سے کاغذات بن گئے اور پھر چند دھماکوں سے پور کی کتاب مرتب ہوگئی۔

کیاا<sup>س عظیم هس</sup>تی کی خلقت کو بے شماراسرار وحکمت کے باوجود آنکھ بند کر کے ایک حادثہ مان لینااس تصور سے ہزار گُنااحمقانہ ہیں ہے کہ جسے ہم نے بیان کیا؟!

ہاں، ہر باہدف نظام اپنے ناظم کے عظیم ہدف پر دلالت کرتا ہے اور ایسے با ھدف نظام تو اس جہان میں بے شار ہیں کہ جن میں سب کی بازگشت ایک ہی چیز کی طرف ہے یعنی خالق حکیم

نے اس جہان کوخلق کیا ہےاور اس کی باگ ڈورسنعہال رکھی ہے۔ گلستان کے دامن میں کھلنے والا پھول اور پھولوں کا درخت ،خاک ورا کھ کی آغوش سے اپنی مختلف شکل وصورت میں سراٹھا تا ہے۔ سیب کا ایک تناور درخت تنہا ایک معمولی بیچ کا نتیجہ ہے جو ہر سال سیکروں خوش ذا نُقداورلذیذ پھل عطا کرتا ہے، یہی حال بقیہ درختوں کا بھی ہے۔ اسی طرح وہ بلبل جو درختوں کی ٹہنیوں پر بیٹھی نغمہ سرائی کرتی ہے،انڈ بے کی چھال تو ڑ کر باہر آنے والا چوزہ زمین پر دانے چکنے کے لئے نوک مارتا ہے یا گائے کا پیدا ہونے والا بچھڑا سیر ہونے کے لئے اپنی ماں کے پیتان ڈھونڈ ھتا ہے یا نوزاد (نومولود) کی بھوک مٹانے کے لئے ماؤوں کے پیتان میں اتر نے والا دودھ پی سب کچھاتی کی آشکارنشانیاں ہیں۔ واقعاً آ پ تصور کریں کہ نومولود کے متولد ہوتے ہی ماں کے پیتان میں دودھ کا آجانا کیسا مرتب اورد قیق نظام ہے۔ وہ محصلیاں جوانڈے دینے کے لئے پہلی مرتبہ سیکڑوں کیلومیٹر کا راستہ طے کرتی ہیں یا وہ یرندے جو دریائی گھاس پھوس میں اپنے گھونسلوں کو بخوبی پہچان لیتے ہیں یہاں تک کہایک باربھی بھولے سے سی دوسرے کے گھونسلے میں قدم نہیں رکھتے یا پھر شہد کی کھیاں جوخوشبودار پھولوں کے رسوں کو حاصل کرنے کے لئے مبتح اپنے آشانے (چھتہ ) سے باہر آتی ہیں، طولانی مسافتوں کو طے کرتی ہیں اور شام ہوتے ہی منتقم طور پراپنے (چھنہ ) لوٹ آتی ہیں... بیسب کی سب اس کی نشانیاں ہیں،اورسب سے زیادہ عجیب مسلمہ تو ہیے ہے کہ شہد کی

یصند پر ب می ب می می میں یہ میں میں بی میں ب میں ب میں ب میں ب میں ب میں ہے۔ کھیاں اور گائے ، جمینس ، بھیڑ، بکریاں اپنی احتیاج سے کہیں زیادہ دود ھاور شہد دیتی ہیں تا

که خدا کابرگزیده انسان اس سے استفادہ کر سکے۔ خودانسان کے بدن میں نہایت پیچیدہ اور حکیمانہ نظام قابل مشاہدہ ہیں منظم مجموعوں سے بدن کی ترکیب اور ہرمجموعہ کامتناسب اعضا سے مرکب ہونا اور ہرعضو کا لاکھوں زندہ خلیوں سے ترکیب پانا جبکہ بہسب کے سب تنہاا یک خلیہ سے پیدا ہوئے ہیں اوران تمام خلیوں کا ایک خاص ترکیبات سے وجود میں آنااور پھر ہرعضوبدن کا ایک خاص مقام پر داقع ہونا،ادر تمام اعضاء بدن کاکسی خاص هدف کے تحت حرکت کرنا، جیسے پھیچھڑوں کے ذریعہ اکسیجن کا حاصل کرنااور پھرخون کے گلبل (globule ) کے ذریعہ اُٹھیں بدن کے مختلف اعضاء تک پہنچ جانا نیز ایک معین مقدار میں جگر کے ذریعہ قند کی کمی کو پورا کرنا، یے خلیوں کی پیدائش کے ذ ریعهآ سیب دید ،عضلات کو بدلنااور مختلف غدوں سے حاصل ہونے والے ہارمون اور سفید گلبل کے ذریعہ ضرر رساں جراثیم سے مقابلہ جو بدن کومنظم رکھنے اور اس کی حیات کو باقی رکھنے کے لئے نمایاں کام انجام دیتے ہیں... بیسب کی سب خداوند متعال کی نشانیاں ہیں، اور بیعجیب نظام ہے کہ سیکڑوں سال گذرنے کے بعد ہزاروں دانشمنداس نتیجہ تک نہیں پہنچ سکے کہ بہتمام امورکس کے دسیلہ سے برقر ارہیں۔ ہرخلیہا بنے چھوٹے سلم کے ساتھ کسی نہ کسی ھدف کے تحت اورخلیوں کا ہر دستہ ایک ایسے عضوکوتشکیل دیتا ہے جوخود با هدف نظام ہےاورا یسے سیکڑوں سسٹما پنی پیچید گیوں کے ساتھ یورے ایک بدن پر حاکم ہیں،سلسلہ یہیں پر تمام نہیں ہوتا ، بلکہ موجودات کے اندرایسے ہزارں اور لاکھوں سسٹم ایسی بے کراں ہستی کوتشکیل دیتے ہیں جسے جہان طبیعت کا نام دیا

جاتا ہے جونظم و کمال کے ساتھ حکیم واحد کے ہاتھوں جاری و ساری ہیں۔اوریہ بات واضح و روثن ہے کہ علم و دانش جتنا بھی پیشرفت اورتر قی کرے گا اتنے ہی حکمت الٰہی کے اسرا رو رموز آ شکار ہوتے جائیں گے اوریہی نشانیاں پاک نفس اور صاف طبیعت والوں کے لئے کافی ہیں۔

> سوالات ۱۔خداشاس کی مختلف راہیں اور خصوصیات بیان فر مائیں؟ ۲۔خداشاس کا آسان راستہ کیا ہے؟ اوراس کی خصوصیات کیا ہیں؟ ۳۔موجودات عالم کی باھدف نشانیاں ، بسط و تفصیل سے بیان کریں؟ ٤۔ دلیل نظم کی منطقی شکل بیان کریں؟

## سانو**اں د س س** واجب الوجود کا اثبات مقدمہ متن بر ہان امکان اور وجوب علت ومعلول علتوں کے تسلسل کا محال ہونا تقریر بر ہان

مقد مه ہم نے گذشتہ دروس میں اس بات کی طرف اشارہ کیا کہ اسلامی فلاسفہ اور متکلمین نے خدا کے وجود کے ثابت کرنے کے لئے بہت سے دلائل اور براہین ذکر کئے ہیں جو فلسفہ وکلام کی بسیط کتابوں میں موجود ہیں، ہم ان تمام براہین میں سے ایک ایسے بر ہان کو بیان کریں گے کہ جس بچھنے کے لئے معمولی مقد مات کی ضرورت ہے، اور جس کا سمجھنا آسان ہے۔لیکن ہی مطلب واضح رہے کہ بیدلیل صرف خدا کے وجود کو (واجب الوجود) ہونے کے اعتبار سے ثابت کرتی ہے یعنی وہ ایسا موجود ہے کہ جس کا وجود ضروری اور کسی پیدا کرنے والے سے بے نیاز ہے، اور ہم بقیہ صفات ( ثبوتیہ وسلبیہ ) جیسے کم وقدرت جسم کا نہ ہونا، زمان و مکان سے بے نیاز ہوناوغیرہ کو دوسر بے دلائل کے ذریعہ ثابت کریں گے۔

متن بر پہان۔ کوئی بھی موجود عقلی ، فرض کی بنیاد پر یا واجب الوجود ہے یا ممکن الوجود ، ان دوصور توں سے خارج نہیں ہے لہٰذا تمام موجودات کو ممکن الوجود نہیں کہا جا سکتا ، اس لئے کہ ممکن الوجود کے لئے علت کا ہونا ضروری ہے اور اگر تمام علتہ یں ممکن الوجو دہوں اور بید سب کی سب سی دوسری علت کی محتاج ہوں تو پھر بھی کوئی موجود محقق نہیں ہو سکتا ، یا ایک دوسری تعبیر کے مطابق علتوں علت کی محتاج ہوں تو پھر بھی کوئی موجود محقق نہیں ہو سکتا ، یا ایک دوسری تعبیر کے مطابق علتوں علت کی محتاج ہوں تو پھر بھی کوئی موجود محقق نہیں ہو سکتا ، یا ایک دوسری تعبیر کے مطابق علتوں کا تسلسل محال ہے لہٰذا مجبوراً علتوں کا تسلسل ایک ایسے موجود پر تمام ہونا چا ہے کہ جو کسی دوسرے موجود کا معلول نہ ہو یعنی وہ واجب الوجود ہو۔ پر دیں اثبات خدا کے لئے تمام دلیلوں میں ہر ایک سے آسان ہے جو چند عقلی مقد مات پر مشتمل ہے ، جسی بچھنے کے لئے کسی بھی حسی اور تجربی مقد مہ کی ضرورت نہیں ہے ، لیکن چونکہ اس دلیل میں فلسفی مفاہیم اور اصطلاحات کا استعمال ہوا ہے ، لہٰذا بہتر ہے کہ ان اصطلاحات اور مقد مات کہ جن سے بید لیل مرتب ہوئی ہے وضاحت کر دی جائے ہو امڪان اور وجوب ايک معمولى قضيد آسان ہونے کے باوجود، دواساسی مفہوم (موضوع ومحمول) سے تشکيل پاتا ہے، جیسے بيد قضيہ <sup>ب</sup>لا خور شير منور ہے،، خور شير کے منور ہونے پر دلالت کرتا ہے اس ميں بلابلا خور شير، موضوع اور بلا منور، مجمول ہے۔ موضوع کے لئے محمول کا ثابت ہونا تين حالتوں سے خارج نہيں ہے يا محال ہے جيسے بيد کہا جائے تين کا عدد چار کے عدد سے بڑا ہے،، يا ضروری ہے جيسے بيد جملہ دو چار کا نصف ہے، يا پھر نہ ہی محال ہے اور نہ ہی ضروری جیسے کہ خور شير ہمارے سروں پر پہنچ چکا ہے، منطق

اصطلاح کے مطابق صورت اول میں نسبت قضیہ وصف امتناع،، اور دوسری صورت میں وصف ضرورت،، یا وجوب،، اور تیسری صورت میں وصف امکان،، اپنے خاص مضامین،، سے متصف ہے۔

لیکن چونکہ فلسفہ میں (وجود) کے سلسلہ میں بحث کی جاتی ہے اور جو، ٹی ممتنع دمحال ہو بھی بھی وجود خارجی سے متصف نہیں ہو سکتی ،لہذا فلا سفہ نے موجود کو فرض عقلی کی بنیاد پر واجب الوجود اور ممکن الوجود میں تفسیم کر دیا ہے، واجب الوجود یعنی ایک ایسا موجود جو خود بخو د وجود میں آجائے اور کسی دوسرے وجود کا محتاج نہ ہو،لہذا ایسا موجود ہمیشہ از لی وابدی ہوگا اس لئے کہ کسی چیز کا معدوم ہونا اور کسی زمانہ میں نہ ہونا، اس بات کی دلیل ہے کہ اس کا وجود خود سے نہیں ہے بلکہ موجود ہونے کے لئے

اُسے کسی دوسرے موجود کی ضرورت ہے جواس کے تحقق اور موجود ہونے کی شرط ہے یا اس

کے فاقد ہوتے ہی اس کا مفقود ہونا ضروری ہے اور ممکن الوجود یعنی ایک ایسا موجود کہ جس کا وجودخود سے نہ ہوبلکہا سے موجود ہونے کے لئے کسی دوسر ہے موجود کی ضرورت ہو۔ ہی پیشیم جوفرض عقلی کی بنیاد پر کی گئی ہے ایک ایسے وجود کی نفی کرتی ہے کہ جو**متنع الوجو**د بالضرورة ہو،لیکن بیراس بات پر دلالت نہیں کرتی کہ خارجی موجودات ممکن الوجود ہیں یا واجب الوجوديا دوسر ب الفاظ کے مطابق اس قضيه کا صادق ہونا تين صورتوں ميں تصور کيا جاسکتا ہے، ایک بیر کہ ہر موجود دواجب الوجود ہو، دوسرے بیر کہ ہر موجود مکن الوجود ہو، تیسرے بیر که جعض موجودات ممکن الوجوداور بعض واجب الوجو دہوں ، پہلے اور تیسر ے فرض کی بنیاد پر داجب الوجود کا یا یا جانا ثابت ہے لہذا اس فرضیہ کے سلسلہ میں تحقیق کرنا ہوگی کہ کیا ممکن ہے کہ تمام موجودات ممکن الوجود ہوں یا ایسا ہونا غیر ممکن ہے؟ اس فرضیہ کو باطل کرنے کے ذریعہ واجب الوجود کا وجود بطور قطعی ثابت ہوسکتا ہے، اگر چہ وحدت اور بقیہ صفات کو ثابت کرنے کے لئے دوسرے دلائل کی ضروت ہے۔ لہٰذا دوسر بے فرضیہ کو باطل کرنے کے لئے ایک دوسر ہے مقدمہ کواس بریان میں شامل کرنا ہوگا، اور وہ بیہ ہے کہ تمام موجود کامکن الوجود ہونا محال ہے، لیکن چونکہ بیہ مقدمہ بدیہی اور آشکارنہیں ہے لہٰذا اس طرح اسے ثابت کرنے کی کوشش کی گئی کہ ممکن الوجود کوعلت کی

استاریں ہے ہمدان طرح اسط ماجک طرح کی وہ من کی گی تھ کی اورود وسک کی ضرورت ہے اور علتوں میں تسلسل محال ہے لہذا اس صورت میں علتوں کے تسلسل کوایک ایسے موجود پرختم ہونا ہوگا کہ جوکسی دوسری علت کا محتاج نہ ہویعنی واجب الوجود ہو، سیبیں سے فلسفی مفاہیم کا سلسلہ شروع ہوتا ہے کہ جس کی وضاحت کرنا نہایت ضروری ہے۔

علت او مرمعلول۔ اگرکوئی موجود کسی دوسری موجود کا مختاج ہو،اوراس کا وجود دوسرے کے وجود پر منحصر ہوتوا سے فلسفه کی اصطلاح میں مختاج موجود کو معلول،، اور دوسر ے کوعلت،، کہا جاتا ہے، کیکن علت کے لئے بیمکن ہے کہ وہ مطلقاً محتاج نہ ہو، بلکہ وہ خودبھی کسی دوسری علت کی طرف نسبت دیتے ہوئے معلول اوراس کی محتاج ہو،اگرعلت کسی بھی نیاز مندی سے مبرّ اہوتو اسے علت مطلق کہاجا تاہے۔ یہاں تک ہم فلسفی اصطلاح علت ومعلول اوران کی تعریفوں سے آ شنا ہوئے ہیں ،اب اس کے بعد اس مقدمہ کی وضاحت ضرور ی ہے ( کہ ہر ممکن الوجود کو علت کی ضرورت ہے) چونکہ ممکن الوجود کا وجود خود سے نہیں ہوتالہٰ زاوہ اینے تحقق ہونے کے لئے کسی دوسرے موجود کا محتاج ہے، اس لئے کہ بید تضبیہ بدیہی اور آشکار ہے کہ ہر وہ محمول جسے موضوع کے لئے انتخاب کیا جاتا ہے یا تو، وہ خود بخو د (بالذات) ثابت ہے، پاکسی دوسر بے کی وجہ سے (بالغیر )اس کا ثبوت ہے جیسے کہ ایک شی یا توخود بخو دروشن ہے یا پھرکسی دوسری شی کی وجہ سے روثن ہوتی ہے، اور اس طرح ایک جسم یا توخود بخو دروغنی ہے یا پھر کسی دوسری شی کے ذريعها سے روغنى بنايا گيا ہے،لېذابيا مرمحال ہے كەكوئى شىينە توخود بەخود روثن ہو، نە ہى كسى شى کی وجہ سے روثن ہوئی ہو، درآن حالیکہ دہ روثن ہے، اسی طرح ایک جسم نہ خود بہ خود بالذات روغنی ہوادر نہ ہی کسی دوسری شی کی وجہ سے روغنی ہوا ہو، اور اس کے باوجود بھی روغنی ہوتو بہر

محال ہے۔ پس ایک موضوع کے لئے وجود کا ثابت ہونا یا توبالذات ہے یا بالغیر ، اگر بالذات نہیں ہو ضرور بالغیر ہے، لہذا ہر ممکن الوجود جو خود بخو دوجود سے متصف نہیں ہوا ہے وہ حتما دوسری ش کے ذریعہ فیض وجود سے مستفیض ہوگا ، پس بیدوہ ی مسلمہ حقیقت کہ جسکوہ م نے پہلے بیان کیا ہے کہ ہر ممکن الوجود علت کا محتاج ہے لیکن بعض لوگوں نے بیگمان کرلیا ہے کہ اصل علیت کا معنی بیہ ہے کہ (ہر موجود علت کا محتاج ہے) لہٰذا ان لوگوں نے بیا شکال کیا ہے کہ اصل علیت کا لئے بھی علت ہو نی چاہیے، نیکن وہ لوگ اس کت سے عافل ہیں کہ اصل علیت (موجود) بطور مطلق نہیں ہے بلکہ اس کا مو ضوع (ممکن الوجود) اور (معلول) ہے یا دوسری تعبیر کے مطابق ہر موجود محتاج علت کا محتاج ہے نہ ہر موجود ہو

63

علتوركے تسلسل کامحال ہونا۔

اس مقدمہ میں وہ آخری بر ہان جس کا استعال ہوا ہے وہ یہ ہے کہ علتوں کا سلسلہ ایک ایسے موجود پر تمام ہوجوخود سی کا معلول نہ ہواس لئے کہ علتوں کا یہ نہایت تسلسل محال ہے اور اس طرح واجب الوجود کا وجود ثابت ہوجا تا ہے علت خود بخو دموجود ہے اور کسی دوسرے وجود کی محتاج نہیں۔ فلاسفہ نے تسلسل کو باطل کرنے کے لئے متعدد دلیلیں پیش کی ہیں لیکن حقیقیت تو ہہ ہے کہ

میں ہیں آ سلتا، کہذا خار بنی موجودات کا وجود میں آنا، اس بات کی علامت ہے کہ کو گی۔ نیازاوغنی موجود ہے۔

تقرب ہم ہم ہم ہم ہمان۔ گذشتہ بیان کئے گئے مقدمات کی رو<sup>شعیم</sup>یں ایک بار پھراسی بر ہان کا تکرار کرتے ہیں ہر وہ چیز جسے موجود کہا جاسکتا ہووہ دوحال سے خارج نہیں، یا تواس کے لئے وجود خروری ہے یعنی وہ خود بخو دموجود ہے کہ جسے اصطلاح میں (واجب الوجود) کہا جاتا ہے یا پھراس کے لئے وجود کی ضرورت نہیں ہے بلکہ وہ کسی دوسرے وجود کی برکت سے عالم وجود میں آیا ہے تواسے اصطلاح میں (ممکن الوجود ) کہا جاتا ہے اور بیہ بات روشن ہے کہ جس چیز کا وجود محال ہوا س کا موجود ہونا غیرممکن اورکسی بھی صورت میں اسے موجود کا نام نہیں دیا جاسکتا لہٰذا ہر موجودیا واجب الوجود ہے یامکن الوجود۔ مفہوم (ممکن الوجود ) میں غور دفکر کرنے کے بعد بیہ معلوم ہوتا ہے کہ جوثی بھی اس مفہوم کی مصداق بنے وہ علت کی مختاج ہوگی ،اس لئے کہ جب کوئی موجود خود بخو دموجود میں نہ آیا ہوتو مجبوراً کسی دوسرےموجود کے ذریعہ وجود میں آیا ہے جیسا کہ ہر وہ وصف جو بالذات نہ ہوتو اس کا بالغیر ہونا ضروری ہے اور قانون علیّت کا مفادیھی یہی ہے کہ ہر وابستہ اور ممکن الوجود، کسی نہ کسی علت کا محتاج ہے کیا بیکہنا درست ہے کہ بےعلت خدا پر اعتقا درکھنا قانون علیت كوتو ژناب! اورا گر ہرمکن الوجود علت کا محتاج ہوتو کسی بھی حال میں کوئی موجود محقق نہیں ہوسکتا، یہ فرض بالکل اسی طرح ہےجسمیں ہرفر داگراپنے اقدام کودوسرے کے آغاز پرمشر وط کرد ہے تو پھر کسی قشم کا کوئی اقدام دقوع یذیر نہیں ہوسکتا،لہذا خارجی موجودات کا دجوداس بات کی دلیل ہے کہ کوئی داجب الوجود موجود ہے۔

سوالات ۱ ـ امکان اوروجوب کی اصطلاح کو منطقی اورفلسفی اعتبار سے بیان کریں؟ ۲ \_ داجب الوجوداور ممکن الوجود کی تعریف کری؟ ۳ یقسیم عقلی کی بنیاد پر داجب الوجود اور ممکن الوجود کی کتنی صورتیں فرض کی حاسکتی ہیں؟ ٤ ملت اور معلول کی تعریف کر س؟ ٥ - اصل علتيت كامفادكيا ب ۲ ۔ کیوں ہرمکن الوجود کے لئے علت کی ضرورت ہے؟ ۷ ۔ کیاصل علیّت کا تقاضہ بیر ہے کہ خدا کے لئے بھی کسی علت کا ہونا ضروری ہے؟ کیوں؟ ۸ \_ کیابدون خالق خدا پراعتقا داصل علیت کانقض کرنا ہے؟ ٩ \_علتوں کے درمیان شلسل کے حال ہے، بیان فرمائیں؟ ۱۰ - ۱۱ بر بان کی شکل منطقی کو بیان کریں اور داختح کریں کہ اس سے کون سا مطلب ثابت ہوتا ہے۔؟

درس عقائد

## آن<mark>لواں د س س</mark> خدا کی صفات مقدمہ میدبحث مندرجہ ذیل موضوعات پیشتمل ہے خدا کااز لی وابدی ہونا صفات سلبیہ موجودات کو دجود بخشنے والی علت کی خصوصات موجودات کو دجود دیخشنے والی علت کی خصوصات

مقد مه گذشتہ دروس میں ہم نے اس بات کو واضح کردیا ہے کہ فلسفی دلائل کا نتیجہ ایک ایسے موجود کا ثابت کرنا ہے جو بعنوان (واجب الوجود) ہے اور دوسرے دلائل کے ذریعہ اس کے سلبی اور ثبوتی صفات کو ثابت کیا جاتا ہے تا کہ خداوند عالم ایپ مخصوص صفات کے ذریعہ مخلوقات کے دائرے سے الگ ہو کر پہچانا جائے ، اس لئے کہ معرفت کے لئے صرف واجب الوجود کی حشیت سے جاننا کافی نہیں ہے، کیوں ؟ اس لئے کہ مکن ہے کہ کو کی شخص میہ خیال کرے کہ مادہ

الوجود شی اس کی طرف نسبت دیتے ہوئے معلول ہیں،اوراس کی ذات تمام اشیاء کی پیدائش کی سب سے پہلی علت ہے۔ بنتہ سب سے سب

ان دونیتیجوں کے بعدان کے لواز مات کو بیان کرنے کے ساتھ ساتھ، صفات سلبیہ اور صفات ثبوتیہ کو پیش کریں گے، البتہ انھیں ثابت کرنے کے لئے فلسفی اور کلامی کتابوں میں متعدد دلیلیں ذکر کی گئیں ہیں، اسی لئے ہم یہاں صرف یہاں بات کو آسانی سے سمجھنے کے لئے اور سلسلہ کلام کور بط دیتے ہوئے انھیں دلائل کوذکر کریں گے جو گذشتہ براہین سے مربوط ہوں۔

خداكاازلىوابدى يونار اگرکوئی موجود کسی دوسرے موجود کا معلول اور اس کا محتاج ہوتو پھر اس کا وجود اسی کا تابع کہلائے گا اور علت کے جاتے ہی اس کا وجود مٹ جائے گا، یا دوسرے الفاظ میں بیہ کہا جائے کہ کسی بھی موجود کا معد دم ہوجانا ،اس کے ممکن الوجود ہونے کی علامت ہے،اور چونکہ واجب الوجود کا وجود خود بخو د ہوتا ہے اور وہ اپنے وجود میں کسی کا محتاج نہیں ہوتا ہے لہذا وہ ہمیشہ ہمیشہ باقی بھی رہےگا۔ اس طرح واجب الوجود کے لئے دوصفتیں اور ثابت ہوتی ہیں، ایک اس کا از لی ہونا، یعنی گذشتہ ادوار میں بھی تھا،اور دوسراابدی ہونا یعنی وہ مستقبل میں بھی باقی رہے گا،اور بھی کبھی ان دونوں اصطلاحوں کوایک کلمہ (سرمدی) کے تحت بیان کیا جاتا ہے۔ لهذا ہر وہ موجود جس میں سابقۂ عدم یا امکان زوال ہو وہ کبھی بھی واجب الوجود نہیں ہوسکتا لہذااس طرح سے تمام مادی قضایا کے داجب الوجود ہونے کا مفروضہ باطل ہوجا تا اوراس کا باطل ہونا بہت زیادہ واضح وروثن ہے۔

صفات سلبید واجب الوجود کےلواز مات میں سے ایک صفت بساطت اور اس کا مرکب نہ ہونا ہے، اس لئے کہ ہر مرکب شی کا اس کے اجزا کی جانب مختاج ہونا واضح ہے، جبکہ واجب الوجود ہر قشم کی

احتیاج سے مبراہے۔ اوراگریپذرض کرلیا جائے کہ داجب الوجود کے اجزا بالفعل نہیں ہیں ، بلکہ ایک لکیر کے نہمن میں دولکیروں کا فرض کرنا ہے، تو بیفرض بھی باطل ہے، اس لئے کہ وہ چیز جو بالقوہ اجزا کی ما لک ہودہ عقلاً تجزیبہ کے قابل ہوگی ،اگر چیدوہ خارج میں متحقق نہ ہواور تجزیبہ کے ممکن ہونے کا مطلب تمام امکان کا زائل ہونا ہے، چنانچہ اگر ایک میٹر کمبی لکیر کو دوحصوں میں تفسیم کر دیا جائے تواس کے بعد وہ ایک میٹر کمبی لکیز ہیں رہ سکتی، اور بیہ مطلب ہمیں پہلے معلوم ہو چکا ہے۔ کہ داجب الوجود کے لئے زوال نہیں ہے۔ اور چونکہ بالفعل اجزا سے مرکب ہونا اجسام کا خاصہ ہے، لہٰذا اس سے بیہ مطلب بھی واضح جاتا ہے کہ کوئی بھی جسمانی موجود واجب الوجو دنہیں ہوسکتا یا ایک دوسری تعبیر کے مطابق اس کے ذریعہ خدا کا مجرد ہونا اور جسمانی نہ ہونا ثابت ہوجا تاہے، نیز بیہ مطلب بھیروثن ہوجا تا ہے کہذات خداوند متعال کوآنکھوں سے نہیں دیکھا جاسکتا اور ظاہری دسائل سے محسوس نہیں کیا جاسکتا، اس لئے کہ محسوس ہونا اجسام وجسمانیات کے خواص میں سے ہے جسمانیت کی نفی کے ذریعہ اجسام کے اپنے تمام خواص جیسے مکان وزمان سے متعلق ہونا بھی واجب الوجود سے سلب ہوجا تاہے، اِس لئے کہ مکان اُس کے لئے متصور ہے جس میں حجم وامتداد ہو، اس طرح ہروہ شیجس میں زمانہ پایاجا تا ہودہ لخطہاورامتدادزمانہ کے لحاظ سے قابل تجزبیہ ہےاور ہیچی ایک قشم کا امتدادادراجزا بالقوہ کی ترکیب ہے،لہٰذا خدا کے لئے مکان وزمان کا تصور باطل ہےاورکوئی بھی مکان وز مان سے متصف موجود واجب الوجود نہیں ہوسکتا۔

سرانجام، واجب الوجود سے زمان کی نفی کے ذریعہ حرکت وتغیر اور تکامل ( کمال کی طرف جانے ) کا تصور بھی باطل ہوجا تا ہے، اس لئے کہ زمان کے بغیر کوئی بھی حرکت اور تغیر غیر ممکن ہے۔ لہذا وہ لوگ جو خدا کے لئے مکان ، جیسے عرش کے قائل ہوئے ہیں، یا اس سے حرکت اور آسمان سے نزول کی نسبت دی ہے یا اُسے آنکھوں سے قابل دید سمجھا ہے، یا اسے قابل تغیر

اور حرکت جانا ہے، دراصل ان لوگوں نے خدا کو بخو بی درک نہیں کیا ہے۔(۱) کلی طور پر ہروہ مفہوم جو کسی بھی انداز میں نقص ،محدودیت یا احتیاج پر دلالت کرے خدا کے لئے منتقل ہے،اور صفات سلدیہ کا مطلب بھی یہی ہے۔

موجودات <u>وجود بخشنے والی علت۔</u> گذشتہ دلیل کے ذریعہ جو مطلب داضح ہو چکا ہے وہ یہ ہے کہ واجب الوجود ممکنات کی پیدائش کا سبب ہے، اب اس کے بعد اس مطلب کے دوسرے پہلو کے سلسلہ میں بحث کریں گے، پہلے مرحلہ میں علت کی اقسام کی ایک مختصر وضاحت کرنے کے بعد علیّت الہٰ ی خصوصیات بیان کریں گے۔

علت اپنے عام معنی میں ہراس موجود کے لئے بولا جا تا ہے جو کسی دوسرے موجود سے وابستہ اوراس کے مد مقابل ہو، یہاں تک کہ بیشروط اور مقد مات (۲) کوبھی شامل ہے اور خدا کے علت نہ رکھنے کے معنی بیہ ہیں کہ وہ کسی بھی موجود سے وابستہ ہیں ہے، یہاں تک کہ اس کے لیح سی قسم کی نثرط یا معدی کا تصور نہیں کیا جا سکتا۔

 ۱) مکان رکھنا، آسمان سے نازل ہونااور آنگھوں سے دیکھائی دینے کاعقید ہعض اہل سنت کا ہے، تغیر و تکامل کا نظریہ فلاسفہ غرب کی ایک جماعت کا ہے جن میں سے صگل ، برگسوں اور دیلیام جیمز ہیں ،لیکن بیہ علوم ہونا چاہیے کہ تغیر اور حرکت کی نفی کا مطلب پنہیں ہے کہ وہ ساکن ہے بلکہ اس کی ذات کے ثبات کے معنی میں ہے اور ثبات، تغیر کی نقیض ہے، لیکن سکون حرکت کے مقابلہ میں عدم ملکہ ہے، اور اس چیز کے علاوہ کہ جس میں حرکت کی قابلیت ہوکسی دوسری شی کے لئے ہیں بولا جاتا (٢) علل اعدادی کوکہا جاتا ہے۔ لیکن مخلوقات کے مقابلہ میں خدا کے علت ہونے کا مطلب بیر ہے کہ وہ خلقت کو وجود بخشنے والاہے، جوعلیت فاعلی کی ایک خاص قسم ہے، اس مطلب کی وضاحت کے لئے ہم مجبور ہیں کہ علت کی اقسام کواجمالاً بیان کریں ،اوراس کی تفصیلی وضاحت کوفلسفی کتابوں کے حوالیہ کرتے ہیں۔ ہمیں یہ بخوبی معلوم ہے کہ ایک سبرے کے اُگنے اور بڑھنے کے لئے مناسب بنچ، زمین، خاک، آب وہوادغیرہ کی ضرورت ہے،اور پیچی طبیعی ہے کہا ہےکوئی زمین میں بوئے،اور اس کی آبیاری کرے، مذکورہ علّت کی تعریف کے مطابق جو کچھ ذکر کیا گیا وہ سبز ہے کے رىشدونموكى علتني بيں۔

72

ان مختلف علتوں کو مختلف نظریات اور عقائد کے تحت چند اقسام میں تقسیم کیا جاسکتا ہے جیسے علتوں کا وہ مجموعہ کہ جس کا وجود معلول کے لئے ہمیشہ ہونا ضروری ہے (علت حقیقی) اور علتوں کا وہ مجموعہ کہ جس کی بقا ، معلول کی بقائے لئے لازم نہیں ہے (جیسے سبزہ کے لئے کسان) ( علت اعدادی) یا ( معدات ) کہا جاتا ہے، اسی طرح جانشین پذیز علتوں کو (علت جانشین) اور بقیہ علتوں کو ( کلت انحصاری) کا نام دیا جاتا ہے۔

لیکن ایک علت اور بھی ہے جوان تما معلتوں سے متفاوت ہے جسے سبزہ کی رشد کے لئے ذکر کیا گیا ہے، جس بعض نفسانی قضایا میں ملاحظہ کیا جا سکتا ہے، جب انسان اپنے ذہن میں کسی کی صورت کو خلق کرتا ہے یا کسی امر کے انجام دینے کا ارادہ بنا تا ہے تو اس کے ساتھ فور اُہی ایک نفسانی اثر بنام (صورت ذہنی) اور (ارادہ) تحقق ہوتا ہے کہ جس کا وجود ، نفس کے وجود سے وابستہ ہے اسی وجہ سے اُسے اس کا معلول مانا جاتا ہے، لیکن معلول کی بیشم ایسی ہے کہ جواپنی علت سے کسی بھی اعتبار سے مستقل و بیت نیاز نہیں ہے اور وہ کبھی بھی اس سے جدا ہو کر مستقل نہیں رہ سکتی، اس کے علاوہ نفس کی فاعلت ، صورت ذہنی یا ارادہ کی طرف نسبت دیتے ہوئے ان شرائط سے مشر وط ہے کہ جس کی وجہ سے نقص ، محدود بت اور ممکن الوجود ہونا لازم آتا ہے، لہٰذا جہان کے لئے واجب الوجود کی فاعلیت قضایا کے ذھنی کے لئے نفس کی فاعلیت سے بالا تر ہے کہ جس کی نظیرتمام فاعلوں میں نہیں ملتی اس لیے کہ دو کسی بھی احتیا ہے فاعلیت سے بالا تر ہے کہ جس کی نظیرتمام فاعلوں میں نہیں ملتی اس سے وابستہ ہے۔ کو بخیراپنے اس معلول کو وجود میں لاتا ہے کہ جس کی اعلیت قضایا ہے دعنی کا وجود کی فاحتیا ہے۔ کہ بی معلول کو وجود میں لاتا ہے کہ جس کی تر معلیوں سے معلی کی اس سے میں اور ہوں کہ کی کہ کے لئے نو سے میں ہیں معلی اس کے دیں ہوں الوجود ہونا کے بغیر اپنے اس معلول کو وجود میں لاتا ہے کہ جس کی تم میں نہیں ماتی اس لئے کہ وہ کسی بھی احتیا ہے۔ وجود بخشنے والی علت کی خصوصیات۔ اب تک جو پچھ ہم نے بیان کیا ہے اس کے مطابق وجود آ) فرین علت (وجود بخشنے والی علت) کی چند خصوصیات بیان کی جاسکتی ہیں۔ ۱۔ علت وجود آ فرین کو اپنے معلولات کے تمام کمالات سے بخو احسن واکمل متصف ہونا ضروری ہے تا کہ وہ ہر موجود میں اس کی ظرفیت کے مطابق اضافہ کر سکے برخلاف علت مادی،، وعلتم عد کی، کة وہ فقط اپنے معلولات میں تغیر وتحول ایجاد کرتی ہے، اس کے لئے لازم نہیں ہے وہ ان تمام کمالات کے مالک ہوں جیسے کہ خاک کے لئے بیر لازم نہیں ہے کہ اس میں سبز ہ کی تمام خصوصیات ہوں، یاماں باپ این اولا د کی خصوصیات سے متصف ہوں الیکن وجود آ فرین خدا کا این بساطت کے باوجود تمام کمالات وجودی سے متصف ہونا ضروری ہے۔(۱)

۲ ۔ علّت وجود آفرین اپنے معلول کو عدم سے وجود میں لاتا ہے اور اس کی خلقت کے ساتھ اس میں سی قشم کی کوئی کمی واقع نہیں ہوتی ،لیکن فاعل طبیعی کا حال بالکل اس سے متفاوت ہے کہ جن کا کا مصرف معلول کے میں تغیر ایجاد کرنا اور قوت و طاقت صرف کرنا ہے اور اگر بیہ فرض کرلیا جائے کہ مخلوقات کی خلقت سے واجب الوجود سے کوئی چیز کم ہوجاتی ہے تو اس کا مطلب سیہ ہے کہ ذات الہی میں تجزبیہ پذیری ممکن ہے جبکہ اس کا باطل ہونا ثابت ہو چکا ہے۔ سے علت وجود آفرین ایک حقیق علت ہے جسکا معلول کی بقائے لئے باقی رہنا ضروری ہے لیکن علت اعدادی میں معلول کی بقاء علت کی بقاسے وابستہ ہیں ہے۔ (۱) یہ معلوم ہونا چا ہے کہ مخلوقات کے کمالات کے حاصل ہونے کا مطلب بینہیں ہے کہ ان کے مفاہیم (جیسے منہ ہوم جسم وانسان) بھی خدا پر قابل صدق ہوں، اس لئے کہ ایسے مفاہیم محد ود اور ناقص موجودات پر دلالت کرتے ہیں، اسی وجہ سے خدا پر قابل صدق نہیں ہیں کہ جو بے نہایت کمالات کا مالک ہے۔ لہذا جو بچھ بھی بعض اہل سنت کے متکلمین سے فقل ہوا ہے کہ عالم اپنی بقا میں خدا کا محتاج نہیں ہم یا بعض اقوال جوغر بی فلا سفہ سے فقل ہو تے ہیں کہ جہان طبیعت کی مثال ایک گھڑی کی خدا کی ضرورت نہیں ہے بی جس چی کہ جہان طبیعت کی مثال ایک گھڑی کی خدا کی ضرورت نہیں ہے بی سب بچھ حقیقت کے برخلاف ہے بلکہ جہان تیں ہیں ہمیشہ ہر دور اور تمام حالات میں خدا کی محتاج ہیں ای ایک لئے ہیں کہ جہان طبیعت کی مثال ایک گھڑی کی حمد ای ضرورت نہیں ہے بی سب بچھ حقیقت کے برخلاف ہے بلکہ جہان تیں تھی ما خاص ہوں اس کے تھ

سوالات ۱۔صفات خدا کی پیچان کیوں ضروری ہے؟ ۲ \_گذشته بر بان سے کیا نتیجہ حاصل ہوتا ہے؟ ۳ \_خداکےاز لی وابدی ہونے کو ثابت کریں؟ ٤ \_ کس طرح ذات خدا کے بسیط ہونے اور اجزا بالفعل و بالقوہ سے مبرا ہونے کو ثابت کیا جاسكتاب؟ ہ ۔خدائےجسمانی نہ ہونے کی دلیل کیا ہے؟ ٦ - كيون خداكود يكحانهين جاسكتا؟ ۷ \_ کس دلیل کی بنیاد پرخدا مکان وز مان نہیں رکھتا؟ ۸ \_ کیا حرکت وسکون کوخدا ہے نسبت دی جاسکتی ہے؟ کیوں؟ ٩ ملت کې شمين بيان کرس؟ ۱۰ ـ علّت وجودآ فرین کی خصوصات کی شرح بیان کریں؟

نواں دس س صفات ذاتیہ مقدمہ صفات ذاتیہ اور فعلیہ صفات ذاتیہ کا اثبات علم قدرت

### مقد مه ہمیں بی معلوم ہے کہ خداوند عالم علت وجود آ فرین کا ئنات ہے، جس میں تمام کمالات جمع ہیں اور موجودات میں پائی جانے والی تمام صفتیں اور کمالات اسی کی ذات سے وابستہ ہیں، لیکن بندوں میں کمالات کے افاضہ سے اس کے اندر کوئی کمی واقع نہیں ہوتی، تقریب ذہن کے لیے اس مثال کا سہارالیا جاسکتا ہے، کہ استاد اپنے شاگر دکو جو کچھا پنے علم سے فائدہ پہنچا تا وجودی کمالات کا افاضہ اس مثال سے کہیں زیادہ بالاتر ہے، شاید اس ضمن میں سب سے وجودی کمالات کا افاضہ اس مثال سے کہیں زیادہ بالاتر ہے، شاید اس ضمن میں سب

| ں کا جلوہ ہے، جسے اس آیت کریمہ سے استفادہ کیا | واضح تعبيريه بوكه عالم مستى ذات مقدس الهج  |
|-----------------------------------------------|--------------------------------------------|
|                                               | جاسکتاہے،                                  |
|                                               | (اللَّهُ نُورُ الشَّمُوتِ وَالَارِضِ ).(۱) |
|                                               | خداتوسارے آسمان اورز مین کا نور ہے         |

78

(۱) سور کور، آیت/۵۳. الہی کمالات کے لامتنا ہی ہونے کے پیشِ نظر ہر وہ مفہوم جونقص ومحدودیت سے پاک ہواور کمال ہونے پر دلالت کرتا ہوا سے خدائے وحدہ لا شریک کے لئے استعال کیا جاسکتا ہے، جیسا کہ قرآنی آیات اور ائمہ معصومین کی طرف سے صادر ہونے والی احادیث، ادعیہ، اور مناجاتوں میں نور، کمال، جمال ،محبت اور بہجت جیسے مفاہیم استعال ہوئے ہیں، کیکن جو کچھ فلسفہ و کلام کتا بوں میں صفات الہی کے عنوان سے ذکر کیا گیا ہے، ان کی دوفت میں ہیں، (صفات ذاتیہ اور فعلیہ )لہٰذا پہلے مرحلہ اول میں استقسیم کی وضاحت کے بعد، ان میں سے اہم ترین صفات کے سلسلہ میں بحث کریں گے۔

صفاتذاتيهاومرفعليه

وہ صفات جسے خدا کی ذات سے نسبت دی جاتی ہے وہ یا تو وہ مفاہیم ہیں جوذات احدیت میں موجودہ کمالات سے حاصل ہوتے ہیں جیسے حیات ،علم اور قدرت ، یا پھروہ مفاہیم ہیں جو عبداور معبود کے درمیان رابطہ سے حاصل ہوتے ہیں جیسے خالقیت ، راز قیت ، لہٰذا پہلی قشم کو صفات ذاتيداور دوسرى فشم كوصفات فعليه كهاجا تاب-صفات کی ان دوقسموں میں فرق بیر ہے کہ پہلی قشم میں، خداان صفات کے لئے عینی مصداق ہے لیکن دوسری قشم میں خالق ومخلوق کے درمیان موجودہ نسبت کی حکایت ہے، ذات الہی اور مخلوقات دوطرفہ حشیت سے پیچانے جاتے ہیں ، جیسے کہ صفت خالقیت مخلوقات کی ذات ، وجودخداے وابستگی کی بنا پراخذ ہوتی ہےاوراس نسبت کی تشکیل اس کی دوطرفہ، خدا، ومخلوق سے ہوتی ہے خارج میں ذات مقدس الہی اورمخلوقات کےعلاوہ کسی تیسری شیء کا کوئی وجود نہیں ہے،البتہ خداوند متعال خلقت کی قدرت سے متصف ہے کیکن (قدرت)اس کی ذاتی صفات میں سے ہے اور خلق کرنا،، ایک ایسامفہوم ہے جواضا فی ہونے کے ساتھ مقام فعل <u>سے ظہور میں آتا ہے، اسی وجہ سے (خالقیت ) کا شارصفات فعلیہ میں کیا جاتا ہے، مگر بیر کہ</u> (خلق پر قادر) ہونے کے معنی لئے جائیں تو اس صورت میں اس کی بازگشت بھی صفت قدرت کی طرف ہوگی۔

حیات، وعلم اور قدرت خدا کی مہم ترین صفات ذائیہ میں سے ہیں، لیکن اگر سیع وبصیر بہ معنی ، سنی اور دیکھی جانے والی چیز وں کاعلم رکھنے والا ہو، یا سمع وابصار کے معنی میں ہوں تو ان صفات کی بازگشت علیم وقد پر ہے اور اگر ان صفات کا مطلب بالفعل دیکھنا اور سننا ہو جو سنی اور دیکھی جانے والی اشیا اور سننے اور دیکھنے والوں کے درمیان موجودہ رابطہ سے حاصل ہوتے ہیں تو اضمیں صفات فعلیہ میں سے شمار کیا جائے گا، جیسا کہ بھی (علم ) بھی اسی عنایت کے لئے 80

استعال ہوتا ہےاورا سے (علم معلی ) کے نام سے یا دکیا جاتا ہے۔ بعض متکلمین نے کلام اور ارادہ کوبھی صفات ذاتیہ میں سے شار کیا ہے کہ جن کے سلسلہ میں آئندہ بحث کی جائے گی۔

صفات ذاتید بی اثبات قدرت و حیات اورعکم الہی کو ثابت کرنے کے لئے سب سے آسان راستہ ہی ہے کہ جب ان مفاتیم کو محلوقات کے سلسلہ میں استعال کیا جاتا ہے تو بیا وصاف اس کے کمالات پر دلالت کرتے ہیں، لہذا ان صفات کی علت یعنی ذات الہی میں ، بطور کامل ہونا ضروری ہے، اس لئے کہ مخلوقات میں پائی جانے والی تمام صفات و کمالات خدا کی طرف سے ہیں لہذا عطا کرنے والے کے پاس ایسے اوصاف ہونا ضروری ہیں تا کہ وہ دوسروں کو عطا کر سے، اس لئے کہ میمکن نہیں ہے کہ حیات عطا کرنے والا خود حیات سے سرفر از نہ ہو، یا مخلوقات کو ملم و قدرت عطا کرنے والے کو باش و ناتواں ہولہذا مخلوقات میں مشاہدہ ہونے والے کمالات دوسری تعبیر کے مطابق خدالا متنا ہی علم وقدرت اور حیات کا مالک ہے، یہ دوسری تعبیر کے مطابق خدالا متنا ہی علم وقدرت اور حیات کا مالک ہے

حيات

حیات کامفہوم دوطرح کی مخلوقات کے لئے استعال کیا جاتا ہے ایک سبزہ اور گھاس پھوس جن میں رشد دنمو کی صلاحیت ہوتی ہے، دوسرے حیوان اور انسان کہ جوارادہ اور شعور سے متصف ہیں لیکن پہلامعنی 'نقص واحتیاج کامتلزم ہے اس لئے کہ رشد دنمو کالا زمہ بیہ ہے کہ موجودا بنے آغاز میں اس کمال سے عاری ہو، بلکہ خارجی عوامل کے نتیجہ میں حاصل ہونے والے تغیرات سے آہت ہو آہت کہ کا الک بن جائے، اور ایسا امر خدا سے منسوب نہیں کیا جاسكتا،جیسا که صفات سلبیه میں گذرچاہے۔ لیکن حیات کا دوسرامعنی ،ایک کمالی مفہوم ہے، ہر چنداس کے امکانی مصادیق نقص کے ہمراہ ہیں لیکن پھر بھی اس کے لئے لامتنا ہی مقام فرض کیا جاسکتا ہے، کہ جس میں کسی قشم کی کوئی محدودیت اورنقص کا شائبہ نہ ہو، جیسا کہ فہوم وجوداور مفہوم کمال میں بھی ایسا ہی ہے۔ حیات اپنے اس معنی میں کہ جوعلم اور فاعلیت ارادی کا ملازم ہے یقیناً وجود غیر مادی ہوگا اگر چہ حیات کو مادی امور یعنی جاندار کے لئے استعال کیا جاتا ہے، کیکن اصل میں وہ اروح کی صفت ہے اور بدن کا روح سے رابطہ ہونے کی وجہ سے حیات کو بدن سے متصف کیا جاتا ہے یا دوسر الفاظ میں بیرکہ جس طرح امتداد ، شی جسمانیت کالاز مہ ہے، حیات بھی وجود مجرد (غیر جسمانی) کالازمہ ہےلہذااں طرح حیات خدا پرایک اور دلیل ایک دلیل متحقق ہوگئی اور وہ بیر ہے کہذات مقدس الہی مجرداورغیر جسمانی ہے جیسا کہ گذشتہ دروس میں اسے ثابت کیا جاچا ہے اور ہرموجود مجرد، حیات سے سرفراز ہے، لہذا اس طرح خدامتعال بھی ذاتاً حیات کا مالک ہے۔ علمہ علم کا مفہوم تمام مفاتیم میں ہرایک سے زیادہ واضح وروش ہے، لیکن مخلوقات کے در میان اس کے مصادیق محدود اور ناقص ہیں، لہذا ان خصوصیات کے ساتھ میخدا پر قابل اطلاق نہیں ہے لیکن جیسا کہ پہلے اشارہ کیا جاچکا ہے کہ عقل میں اتنی تو انائی ہے کہ وہ اس مفہوم کمالی کے لیح ایک ایسے مفہوم کا انتخاب کرئے کہ جس میں کسی قشم کی کوئی محدود یتاور نقص نہ ہو بلکہ عالم ہونا اس کی عین ذات ہو، علم خدا کے ذاتی ہونے کے یہی معنی ہیں۔ خدا کے علم کو متعدد راستوں سے ثابت کیا جا سکتا ہے، ایک وہ کی راستہ ہے کہ جس کی طرف تمام صفات ذاتیہ کے اثبات کے لئے اشارہ کیا جاچکا ہے، یعنی چوںکہ مخلوقات کے در میان علم پایا جا تا ہے لہٰذا خالق کی ذات میں اس کی کامل صورت کا ہونا ضرور کی ہے۔

اتناہی اس کے ناظم کے علم پر دلالت کر کے گا، جس طرح سے کہ ایک علمی کتاب یا خوبصورت شعر یا کوئی نقاشی ( آرٹ ) وجود بخشنے والے کے ذوق اور اس کے علم ودانش پر دلالت کرتے ہیں اور کبھی بھی کوئی عاقل یہ تصور نہیں کر سکتا کہ ایک فلسفی یا کوئی علمی کتاب کسی جاہل یا نا دان شخص کے ہاتھوں لکھی گئی ہوگی لہٰذا کیسے بیہ تصور کیا جا سکتا ہے کہ ایسانظم یافتہ جہان کسی جاہل موجود کا خلق کردہ ہے؟!

تیسراراستہ نظریجو ہے مقد مات فلسفی (غیر بدیہی ) کے ذریعہ حاصل ہوتا ہے جیسے بیہ قاعدہ کہ

(۱) سورهٔ غافر، آیت/۱۹.

قد مرت وہ فاعل کہ جوامورکوا پنے ارادہ سے انجام دیتا ہے اس کے لئے کہا جاتا ہے کہ وہ اپنے امور میں صاحب قدرت ہے،لہذا قدرت یعنی فاعل مختار کا ہراس امرکوانجام دینے کا ارادہ کہ جس کا اس سے صادر ہونے کا امکان ہے، جو فاعل جس قدر مرتبہ وجو دی کی روسے کامل ہوگا اس کی قدرت بھی اتنی ہی وسیع ہوگی، پس جو فاعل اپنے کمال میں لامتنا ہی ہواس کی قدرت بھی بے نہایت ہوگی۔ (اِنَّ اللَّهَ عَلَى كُلِّ شَمِعٍ قَدِيدٍ)۔()

اس مقام پرچندنکات کی طرف اشارہ کرنالازم ہے۔ ۱۔جوام قدرت سے متعلق ہوگا اس میں امکان تحقق کا ہونا ضروری ہے،لہذا جوشی اپنی ذات کے اعتبار سے محال ہو وہ قدرت کامتعلق نہیں بن سکتی ، اور خدا کا صاحب قدرت ہونے کا مطلب پنہیں ہے کہ خداا پنی مثل بھی خلق کر سکتا ہے (اس لئے کہ خداخلق نہیں کیا جا سکتا ) یا دوکاعدد دوہوتے ہوئے تین سے بڑا ہوجائے ، یا ایک فرزند کوفرزند ہوتے ہوئے باپ سے یہلے خلق کردے۔ ۲ ۔ ہرکام کے انجام دینے کی قدرت کا مطلب پیہیں ہے کہ وہ ان سب کو انجام دے، بلکہ وہ جسے چاہے گاانجام دےگا،اور جسے چاہے گاانجام نہیں دے گا حکیم خدا، حکیما نفعل کے علاوہ کوئی اور فعل انجام نہیں دے سکتا اگر حیہ وہ غیر حکیمانہ امور کے انجام دینے پر بھی قادر ہے، انشاءاللداً ئندہ دروں میں حکمت خدا کے سلسلے میں مزید وضاحت کی جائے گی۔ ۳۔قدرت کے جومعنی بیان ہوئے ہیں اس میں اختیار کے معنی بھی ہیں،خداجس طرح یے نہایت قدرت کا مالک ہے اسی طرح لامحد وداختیارات سے سرفراز ہے، اورکوئی خارجی عامل اسے سی عمل کے لئے زبردیتی پااس سے قدرت کوچھین لینے کی طاقت نہیں رکھتااس لئے کہ ہر موجود کی قدرت اور اس کا وجود خود اسی کا مرہون منت ہے، لہٰذا وہ کبھی بھی اس طاقت کے مقابلہ میں مغلوب نہیں ہوسکتا کہ جسے اس نے دوسروں کو عطا کیا ہے۔

(۱) سورهٔ بقره ۵ آیت/۲۰ اور دوسری آیات.

## سوالات ١ - خدا کے لئے کن مفاتیم کواستعال کیا جاسکتا ہے؟ ۲ ۔ صفات ذاتیہ وفعلیہ کی تعریف کریں اوران دونوں کے درمیان کا فرق بیان کریں؟ ۳۔صفات ذاتیہ کوثابت کرنے کے لئے ایک کلی ضابطہ کیا ہے؟ ۶ ۔ حیات کتنے ، معانی میں استعال ہوتا ہے اور کون سے معنی کا استعال خدا کے لئے درست ٢ ہ ۔حیات الہی پر خاص دلیل کیا ہے؟ ٦ يعلم الهي كوت تنيوں راستوں (طريقوں) سے ثابت كريں؟ ۷ \_مفہوم قدرت کو بیان کریں اورخدا کی نامحد ود قدرت کو ثابت کر س؟ ۸ \_ کون سی چیز یں قدرت سے متعلق نہیں ہوتیں؟ ۹ - کیوں خدانا پیندامورکوانجام نہیں دیتا؟ ۱۰ - خداک مختار ہونے کا مطلب کیا ہے؟

#### **دسواں د س**س صفات فعلیہ مقدمہ مقدمہ نیجٹ مندرجہذیل موضوعات پرمشتمل ہے۔ خالقیت ربوبیت الوہیت

### مقد مه جیسا که گذشته دروس میں بیان کیا جاچکا ہے کہ صفات فعلیہ یعنی وہ مفاہیم جوذات الہی اوراس کی مخلوقات کے درمیان پائے جانے والے رابطہ سے حاصل ہوتے ہیں کہ جن میں طرفین خالق ومخلوق ہیں، جیسے کہ خلق کرنے کا مفہوم مخلوقات کا، خدائے متعال سے وابستہ ہونے ک وجہ سے حاصل ہوتا ہے، لہذاس اگراس رابطہ کالحاظ نہ کیا جائے تو یہ مفہوم حاصل نہیں ہوسکتا۔ خالق ومخلوق کے درمیان لحاظ کیا جانے والا رابطہ غیر محصور ہے، لیکن پھر بھی اس کی دوشتمیں کی جاسکتی ہیں، پہلی قشم وہ روابط ہیں جو مستقیماً خالق ومخلوق کے درمیان ملاحظہ کئے جاتے ہیں

جیسے ایجاد، خلق اور ابداع وغیرہ، اور دوسری قسم ان روابط کی ہے جو چند دوسرے روابط کے ذریعہ وجود میں آتے ہیں جیسے کہ رزق، اس لئے کہ پہلے مرحلہ میں روزی سے فائدہ اٹھانے والاجن چیز وں کو بہ عنوان رزق استعال کرتا ہے اسے ملاحظہ کیا جائے، اور پھر اسے مہیا اور عطا کرنے والے کو مد نظر رکھا جائے، یا پھر ایک ایسے رابطہ کو ملاحظہ کیا جائے جو خالق وتخلوق تشریعی الہی اور خدا کی جانے والے چند روابط پر مترتب ہوتے ہوں جیسے مغفرت کہ جو، ربو بیت تشریعی الہی اور خدا کی جانے سے احکامات کے صادر ہونے اور پھر بندہ کے عصیان ( گناہ) نتیجہ: صفات فعلیہ کو حاصل کرنے کے لئے خالق ومخلوق کے در میان مقایسہ اور خالق ومخلوق کے در میان موجودہ رابطہ کا کھا خاکر نہ ہو گا ہوں میں مندہ کے عصیان ( گناہ)

آئے اِس وجہ سے ذات مقدس الٰہی خود بخو داوراُن روابط کے لحاظ کئے بغیر صفات فعلیہ سے ·

متصف نہیں ہو سکتی لہذا صفات ذاتیہ اور صفات فعلیہ کے درمیان بنیادی فرق یہی ہے۔ البتہ جسیا کہ پہلے ذکر کیا جاچکا ہے کہ بیدا مکان ہے کہ اگر صفات فعلیہ کوان کے مبادی اور منشا کے تحت ملاحظہ کیا جائے تو اس صورت میں ان سب کو صفات ذاتیہ کی طرف لوٹانا ہوگا، جیسا کہ اگر خالق یا خلاق کواس معنی میں لیا جائے کہ جس میں خلق کی قدرت ہوتو اس کی بازگشت صفت قد یر،، کی طرف ہوگی یا اگر صفت سمیح ،، اور بصیر کو مبصرات و مسموعات کے جانے والے بے معنی میں لیا جائے تو اس کی بازگشت علیم کی طرف ہوگی ۔

اسی طرح وہ بعض مفاہیم جنھیں صفات ذاتیہ میں شارکیا جاتا ہے انھیں ایک اضافی اور فعلی معنی

میں ملاحظہ کیا جائے تو اس صورت میں ان کا شارصفات فعلیہ میں ہوگا جیسے کہ مفہوم علم قرآن میں متعدد مقامات پر بطور صفات فعلی استعال ہوا ہے(۱) وہ مہم نکتہ جسے یہاں بیان کر ناضر وری ہے وہ بیر ہے کہ جب خدائے متعال اور مادی موجودات کے درمیان رابطہ تصور کیا جاتا ہے اور اس طرح خدا کے لئے صفات فعلی حاصل ہوتے ہیں تو بیصفات اس رابطه کے طرف موجودات مادی سے تعلق رکھنے کی وجہ سے قیدز مانی و مکانی سے منسوب ہوتے ہیں اگر جیاس رابطہ کی پہلی طرف یعنی خداا یسے قیوداور حدود سے منز ہے۔ جیسے کہ رزق خدا سے لطف اندوز ہونے والے کاعمل ایک خاص زمان و مکان میں واقع ہوتا ب لہٰذا بہ قید روزی سے مستفیض ہونے والے سے متعلق ہوگی نہ روزی عطا کرنے والے سے اس لئے کہ ذات الہی ہوتشم کے زمان ومکان سے مستغنی ہے۔ بېزېنتەايك ايپادسيلە ہے كەجس كے ذريعہ ان صفات اورا فعال الہى كوحل كيا جاسكتا ہے كەجن کی وجہ سے متکلمین کے درمیان شدیداختلاف ہے۔

(۱) سوره بقره - آیت/ ۲۳۵٬۱۸۷ سوره انفال - آیت/ ۶۶ سورهٔ فتح - آیت/ ۲۷٬۱۸ سوره آل عمران - آیت/ ۱٤۲٬۱٤

خالقىت

واجب الوجود کے اثبات کے بعد ممکن الوجود کی خلقت کی پہلی علت کے عنوان سے اور اس مطلب کے پیش نظر کہ تمام ممکن الوجودا پنی ہستی میں اس کے محتاج ہیں واجب الوجود کے لئے صفت خالقیت اور ممکن الوجود کے لئے مخلوقیت کامفہوم حاصل ہوتا ہے مفہوم خالق جواس رابطہ کے ذریعہ وجود میں آتا ہے علت وجود آفرین اور موجد (ایجاد کرنے والا) سے مساوی ہے اور تمام ممکن الوجود اور ضرورت مند موجودات اس رابطہ کے ایک طرف ہونے کی وجہ سے صفت مخلوقیت سے متصف ہوتے ہیں۔ لیکن کبھی کلمہ خلق محد ود معنی میں بھی استعمال ہوتا ہے اور ننہا وہی موجودات اس رابطہ کے طرف قراریاتے ہیں کہ جو مادہ اولیہ سے خلق ہوئے ہیں اوران کے مقابل میں مفہوم ابداع (ایجاد کرنا) ان موجودات کے لئے استعال ہوتا ہے کہ جو مادہ اول سے مسبوق نہ ہو (جیسے مادہ اولیہاورمجردات)اس طرح ایجا دکوخلق وابداع میں تقسم کیاجا تاہے۔ بہر حال خدا کے خلق کرنے کا مطلب اشیامیں انسانوں کے تصرف ادرائھیں بنانے کی طرح نہیں ہے کہ جس میں حرکت اور اعضاء بدن کے استعال کی ضرورت پڑتی ہے، اور حرکت کوبعنوان فعل ادراس کے قضایا کوبعنوان نتیجہ فعل یاد کیا جاتا ہے اور ایسا بھی نہیں ہے کہ خلق كرنايعنى فعل،،ايك شيءادرخلق كيا ہوا يعنى مخلوق،،ايك دوسرى شيء ہواس لئے كەخدا،

موجودات جسمانی کے خواص سے منزہ ہے اگرخدا کے خلق کرنے کو مصداق عینی زائد فرض کر

لیاجائے اس کی خلق کی ہوئی ذات پر ،تو پھراسے ایک ممکن الوجود اور خدا کی مخلوقات میں سے ایک مخلوق شمار کیا جائیگا ، اور اس کے خلق کرنے گفتگو تکرار ہوگی بلکہ جیسا کہ صفات فعلیہ کی تعریف میں بیان ہوا کہ بیصفات وہ مفاہیم ہیں کہ جو صفات خداوخلق کے درمیان موجود نسبتوں کے ذریعہ حاصل ہوتے ہیں اورنسبتوں کا قیام عقل کی بنیاد پر ہے

م ہو ہیت۔ خالق ونخلوقات کے درمیان جن روابط کالحاظ کیا جاتا ہے وہ یہ کہ نخلوقات اپنی آ فرینیش میں خدا کے محتاج ہونے کے علاوہ اپنی زندگی کے تمام مراحل میں اس سے وابستہ ہیں اور کسی بھی قشم کے استقلال سے عاری ہیں وہ جس طرح چاہے ان کے امور میں تصرف اوران کے امور کی تد بیرکر ہے۔

جب اس رابطہ کو بصورت کلی تسلیم کرلیا گیا تو اس سے مفہوم ر بو بیت اخذ ہونا لازم ہے کہ جس کا لا زمہ امور کی تدبیر کرنا ہے، اور اس کے بے شار مصادیق ہیں جیسے حفاظت کرنا، زندہ کرنا، مار ڈالنا، روزی عطا کرنا، کمال عطا کرنا، راہنمائی کرنا، امرونہی کرنا وغیرہ۔

ر بوبیت کودو حصوں میں تقسیم کیا جاسکتا ہے، ربوبیت تکوینی یعنی تمام موجودات کی احتیا جات کو برطرف کرنا اوران کی دیکھ بھال کرنا، یعنی کہنا بہتر ہے کہ وہ پورے جہان کا چلانے والا ہے، لیکن ربوبیت تشریعی صرف باشعور اور مختار موجودات سے مخصوص ہے، جیسے انبیاء کو مبعوث کرنا، آسانی کتابوں کو نازل کرنا، وظائف کی تعیین اور احکام وقوانین کے بیان کرنے جیسے 91

امورکوشامل ہے۔ نتیجہ۔ ربو بیت مطلق الہی کا مطلب بیر ہے کہ مخلوقات اپنے تمام مراحل وجود میں خدا سے وابستہ ہیں، اورمخلوقات کی آپسی وابستگی کا سرابھی واجب الوجود تک پنچتا ہے، وہ وہ بی ہے جو ا پنی بعض مخلوقات کے ذریعہ بعض کی ضرورتوں کو پورا کرتا ہے، اور دوسری پیدا کی ہوئی اشیا کو ا پنی مخلوقات کے لئے غذا بنا تا ہے، اور ا پنی باشعور مخلوقات کو باطنی عوامل (عقل اور حواس خمسہ) اور ظاہری عوامل (انبیا کی، آسمانی کتب) کے ذریعہ ہدایت کرتا ہے اور مطلقین کے لئے احکام وقوانین وضع کرتا ہے۔

اور مقامات پر مخلوقات کے درمیان خاص اضافات وروابط ملاحظہ کئے جاتے ہیں، جبیہا کہ مفہوم رزاقیت کے سلسلہ میں گذر چکا ہے۔

مفہوم خالقیت اور ربوبیت میں جب خوب غور وفکر کیا جائے تو ان کے درمیان نسبت اور اضافت سے میہ معلوم ہوجا تا ہے، کہ میددونوں ایک دوسرے کے متلازم ہیں، اس اعتبار سے محال ہے کہ جہان کا رب، اس جہان کے خالق کے علاوہ کوئی اور ہو، بلکہ وہی خدا ، جو مخلوقات کو مختلف خصوصیات اور ایک دوسرے سے مرتبط و وابستہ خلق کیا ہے وہی ان کی حفاظت کرنے والا ہے، حقیقت میں، ربوبیت و تد بیر کا معنی و مفہوم مخلوقات کی تخلیقی کیفیت، اوران کے آپسی ارتباطات و تعلقات سے اخذ ہوتا ہے۔

الوہیت۔

مفہوم الہ اور الوہیت کے سلسلہ میں صاحبان نظر کے درمیان شدید اختلاف ہے کہ جسے تفاسیر کی کتابوں میں بیان کیا گیا ہے لیکن جو بات ہمارےنز دیک قابل اہمیت ہے وہ سی کہ الہ،، بہ معنی لائق عبادت ہونا (عبادت واطاعت کے لحاظ سے شائستہ وسز اوار ہونا ) جیسے کہ کتاب وہ چیز جو لکھے جانے کے قابل ہو۔

اس معنی کو مدنظرر کھتے ہوئے الوہیت ایک ایسی صفت ہے کہ جس کے لئے اطاعت وعبادت کوبھی ملحوظ رکھنا ہوگا اگر چہ گمرا ہوں نے ،اپنے لئے باطل خداؤں کا انتخاب کرلیا ہے،لیکن جو ذات،،عبادت واطاعت کیلئے شائیسۃ وسز اوار ہووہی ذات،،خالق ورب قرار پائے گی، اور بیدایک اعتقادی حصار ہے کہ جسے ہر شخص کے لئے ماننا ضروری ہے یعنی خدا کو واجب الوجود خالق اور صاحب اختیار مانے کے علاوہ اسے اطاعت وعبادت کے لائق سمجھا ہی وجہ سے اس مفہوم کو اسلام کا شعار مانا گیا ہے (لا الہ الا اللہ)۔ سوالات ۱-صفات ذا تیہ اور فعلیہ کے ارتباط اور ان دونوں کا ایک ہی مفہوم میں جمع ہونے کی کیفیت بیان کریں؟ ۲-کس اعتبار سے صفات فعلیہ، زمانی و مکانی قیو دمیں مقید ہوجاتے ہیں؟ ۳- مفہوم خالقیت کی شرح پیش کریں اور ایجا دو ابداع کے ساتھ اس کے فرق کو بیان کریں؟ ۶- کیوں خلق کرنے کے مفہوم کو مصداق عینی کے اعتبار سے زائد بر ذات مخلوق ، تصور نہیں کیا جاسکتا؟ ۵- مفہوم ربوبیت کی تشریح کریں؟ ۲- ماقسام ربوبیت کی تشریح کریں؟ ۲- خالقیت اور ربوبیت کے تلازم کو بیان کریں؟

#### گیام پو**اں د س** بقیہ صفات فعلیہ مقدمہ ارادہ کلام کاصادق ہون

مقد مه علم کلام میں منتکلمین کے درمیان اراد دَالہی اختلافی مسائل میں سے ایک مسلہ ہے جسے مختلف پہلوؤں سے زیر بحث قرار دیا گیا ہے، کیا ارادہ کا تعلق صفات ذاتی سے ہے یا صفات فعلی سے؟ کیا قدیم ہے یا حادث؟ کیا واحد ہے یا متعدد؟ وغیرہ... یہ تمام بحثیں فلسفہ میں ارادہ اور ارادہ الہی کے خصوصیات سے ہونے والی بحثوں سے جدا ہے لہٰ ایہ بات روثن ہے کہ ایس بحث کواس کتاب میں ذکر کرنا مناسب نہیں ہے اسی وجہ سے پہلے ہم مفہوم ارادہ کی ایک مختصر وضاحت پیش کریں گے اور پھر اردا دُالہٰی کے تحت بحث کا آغاز کریں گے۔

امراد ہ۔ کلمہ ارادہ عرف میں کم از کم دومعنی میں استعال ہوتا ہے،ایک محبت کرنا اور دوسر کے سی کا م کو انجام دینے کا ارادہ کرنا ۔ پہلامعنی دوسرے معنی کی بہنسبت وسیع ہے اس لئے کہ بیا شیاءخارجی (۱)اور دوسروں کے

(۱) جیسے کہ بیآیۂ شریفہ (تریدون عرض الدنیاواللّہ یریدالآخرۃ ) سورۂانفال۔آیت/ ۶۷ افعال کے ساتھا پنے افعال کو پسند کرنے کو شامل بھی ہوتا ہے لیکن دوسرامعنی صرف شخص کے ذاتی افعال کو شامل ہوتا ہے۔

لیکن ارداہ اپنے پہلے معنی کے مطابق (محبت) اگر چہانسان کے لئے ایک نفسانی کیفیت ہے،لیکن عقل عیب ونقص کو برطرف کر کے ایک عام مفہوم حاصل کرسکتی ہے کہ جسے جو ہری موجودات کے ساتھ خدا پر بھی اطلاق کیا جا سکے، جیسا کہ کم کے ساتھ یہی ہوا ہے اسی جہ سے حب ( محبت ) کوصفات ذاتیہ میں شارکیا جا سکتا ہے جو کہ (خودا پنی ذات سے محبت الہی پر قابل) اطلاق ہے،لہذا اگرارادہ الہی کا مطلب حب کمال ہوتو یہ پہلے مرحلہ میں لامتنا ہی کمال الہی ہے متعلق ہوتا ہے اور یہ بقیہ مراحل میں تمام موجودات کے کمالات پر صادق آتا ہے اس لئے کہ بیاس کے کمال کے آثار ہیں اس بنا پراسے صفات ذاتیہ کا حصہ، قدیم، واحد اورعین ذات مقدس الہی مانا جاسکتا ہے۔ لیکن ارادہ بہ عنی سی بھی امرکوانجام دینے کا قصد کرنا بغیر سی شک کے صفات فعلیہ میں داخل ہے(جوامرحادث سے متعلق ہونے کی وجہ سے قیودزمان میں مقید ہے جیسا کہ قرآن میں واردہوا ہے کہ (إنْمَا آمرُ لا إِذَا آرَا دَشَيئًا آن يَقُولَ لَهُ كُن فَيَكُونُ) (٠)

ترجمد-اس کی شان توبیہ ہے کہ جب کسی چیز کو (پیدا کرنا) چاہتا ہے تو وہ کہ دیتا ہے، کہ ہوجا ، تو فو را ہوجاتی ہے لیکن خدائے متعال کا صفات فعلیہ سے متصف ہونے کا مطلب بینہیں ہے کہ ذات الہٰی میں کوئی تبدیلی واقع ہویا کوئی صورت عرضی اس کے وجود میں ظاہر ہو، بلکہ اس کا مطلب بیہ ہے کہ ذات الہٰی اور اس کی مخلوقات کے در میان شرا نط اور ایک خاص نظریہ کے تحت ایک نسبت لیا ظرکیا گیا ہواور ایک خاص ، منہوم اضافی کو صفات فعلیہ عنوان سے اخذ کیا گیا ہو فہ ہوا را دہ کے تحت اس رابطہ کو بیش نظر رکھا جاتا ہے کہ ہرمخلوق چونکہ صاحب کمال ہے اور اس کی خلقت میں مصلحت و حکمت کا رفر ما ہے

(۱) سوره یس، آیت/۸۲. اس لیے خلق ہوئی ہے، لہذا اس کا ایک خاص زمان و مکان اور کیفیت میں واقع ہونا، علم خدا اور محبت الہی سے متعلق ہے کہ جس کو اس نے اپنے ارادے سے پیدا کیا ہے نہ ریہ کہ کس نے اس کو مجبور کیا ہے، جب اس رابطہ کالحاظ کیا جاتا ہے تو ایک مفہوم اضافی اور نسبتی بنام ارادہ حاصل ہوتا ہے، جوش محدود سے تعلق کے اعتبار سے پچھ حدود وقیود کا حامل ہے اور بیہ وہ ی مفہوم اضافی ہے جو حدوث وکثرت سے متصف ہے اس لیے کہ اضافت تابع طرفین ہے اور ان دونوں طرفوں میں سے کسی ایک کا حدوث اور کثرت سے متصف ہونا اوصاف کا ، اضافت کی طرف سرایت کرنے کے کافل ہے۔

حڪمت۔

جو وضاحت ارادہ الہی کے تحت پیش کی گئی اس کے مطابق یہ بات روثن ہو گئی کہ یہ ارادہ یونہی، سی بھی بٹی کے ایجاد سے متعلق نہیں ہوتا، بلکہ جو ٹی بھی ارادہ الہی کے متعلق بنتی ہے، اس میں خیر اور کمال کی حکمت پائی جاتی ہے۔ اور چونکہ مادیات کا تزاحم بعض کا بعض دوسرے کے ذریعہ نقصان کا موجب ہوتا ہے محبت الہی کا کمال کے سلسلہ میں تقاضا ہیہ ہے کہ ان سب کی پیدائش اس طرح ہو کہ انھیں زیادہ سے زیادہ خیر و کمال مل سکے، ایسے روابط کو میزان پر قرار دینے سے مفہوم مصلحت سمجھ میں آتا ہے، و گر نہ مصلحت مخلوقات کے پائے جانے کے سلسلہ میں کوئی مستقل امر نہیں ہے کہ جو ان کی

متیجہ: افعال الہی اس کے صفات ذاتیہ، جیسے علم وقدرت خیر و کمال سے محبت ، جیسی چیز وں سے متر شح ہوتا ہے اور ہمیشہ، کسی مصلحت کے پائے جانے ہی کی صورت میں متحقق ہوتا ہے، تا کہ زیادہ سے زیادہ کمال وخیر حاصل ہو سکے، لہذا ایسے ارادہ کوارادہ کی مانہ کا نام دیا جاتا ہے اور یہیں سے مقام فعل میں خدا کے لئے ایک دوسری صفت بنام حکیم ہونا سمجھ میں آتا ہے، اور بقیہ صفات فعلیہ کی طرح اس کی بھی بازگشت صفات ذاتیہ کی طرف ہوتی ہے۔ البتہ یہ بات روثن ہے کہ صلحت کی خاطر کسی امر کو انجام دینے کا مطلب بینہیں ہے کہ مصلحت خدا کے لئے علت غائی ہو، بلکہ وہ ایک فرعی ہدف ہے لیکن امور کو انجام دینے میں مصلحت خدا کے لئے علت غائی ہو، بلکہ وہ ایک فرعی ہدف ہے لیکن امور کو انجام دینے میں علت غائی ، وہی اس کا ذاتی ، ولا امتنا ہی کمال سے محبت کرنا ہے جو ضمناً اس کے آثار لیحنی موجود دات کے کمالات سے متعلق ہے، لہذا اس مقام پر بیکہنا درست ہے کہ افعال الہی کے موجود دات کے کمالات سے محبت کرنا ہے جو ضمناً اس کے آثار لیحنی موجود دات کے کمالات سے متعلق ہے، لہذا اس مقام پر بیکہنا درست ہے کہ افعال الہی کے لئے علت وہی علت وہ علی ہے، اور خدا زائد ہر ذات کسی ہدف کا حال نہیں ہے، لیکن بی موجود دات کے کمالات سے متعلق ہے، لہذا اس مقام پر بیکہنا درست ہے کہ افعال الہی کے لئے علت وہ علت وہ علی ہے، اور خدا زائد ہر ذات کسی ہدف کا حال نہیں ہے، لیکن بی مطلب اس بات کا منافی نہیں ہے کہ موجود دات کا کمال اور خیر ایک فرعی ہدف کا حال نہیں ہے، لیکن بی قرآن نے بھی بیان کیا ہے اس لئے کہ قرآن کریم نے افعال الہی کے لئے ایسی علتوں کو مطلب اس بات کا منافی نہیں ہے کہ موجود دات کا کمال اور خیر ایک فرعی ہدف کا حال نہیں ہے، لیکن بی قرآن نے بھی بیان کیا ہے اس لئے کہ قرآن کریم نے افعال الہی کے لئے ایسی علتوں کو ای این کیا ہے کہ میں سے ہرایک کی بازگشت ، مخلوقات کے خیر وکمال کی طرف ہے، جیسے کہ امتحان و آز مائش، بہترین امور کا انتخاب کرنا، خدا کی بندگی کرنا، اور رحمت خاص سے منتعم ہونا (۱) انسان کی خلقت کے اہداف میں سے ہر کی کرنا، خدا کی بندگی کرنا، اور رحمت خاص سے منتعم ہونا (۱) انسان کی خلقت کے اہداف میں سے ہر کہ میں سے ہرایک بالتر تیب دوسر کے والے کے لئے مقد مہ ہے۔

ڪلام المہی۔ خدا کی ذات سے نسبت دئے جانے والے مفاہیم میں سے ایک مفہوم، تکلم ہے اور ہمیشہ کلام الہی کے سلسلہ میں متکلمین کے درمیان بحث ہوتی رہی ہے، یہاں تک کہ بیکھی کہا گیا ہے کہ علم کلام کا کلام نام سے شہرت پانااس وجہ سے ہے کہ اس علم کے اصحاب (علماء متکلمین) کلام الہی کے تحت بحث کرتے ہیں، اشاعرہ اسے صفات ذائیہ میں سے اور معتز لہ صفات فعلیہ میں سے شمار کرتے ہیں، ان دو گروہوں کے در میان شدید اختلاف کا باعث یہی مسلہ قرار پایا قرآن مجید، کلام الصی ہے، ایسی صورت میں بیڈلوق (حادث) ہے یا غیرمخلوق (یعنی قدیم) اس سلسلہ میں بڑی بحثیں ہوئی ہیں، بسااوقات اسی موضوع کی وجہ سے ایک دوسر کے کو کا فرکہا گیا۔

(۱) رجوع کریں، سورهٔ ہود آیت ۷ سورہ ملک آیت ۲ سورہ کہف آیت ۷ سورہ ذاریات آیت ۹۷ سورہ ہود آیت ۱۰۸ سورہ جا شیآیت ۲۳ سورهٔ آلعمران آیت ۱۰ سورہ تو بہ آیت ۷۲.

صفات ذاتید اور فعلیہ کی بیان کی گئی تعریفوں کے پیش نظرید اس مسلہ کو بہ آسانی درک کیا جا سکتا ہے کہ تکلم فعل کی صفات میں سے ہے کہ جسے وجود بخشنے کے لئے ایک مخاطب کی ضرورت ہے تا کہ کہنے والے کے مقصود کو آواز یا مکتوب یا اپنے ذہن میں کسی مفہوم یا کسی اور راستہ کے ذریعہ درک کیا جا سکے، در حقیقت یہ مفہوم اس رابطہ کے ذریعہ حاصل ہوتا ہے جو خدا کسی حقیقت کو اپنے بندہ کے لئے آشکار کرنا چاہتا ہے اور بندہ میں اس حقیقت کے درک کرنے کی طاقت پائی جاتی ہے مگر ریکہ تکلم کے لئے کو کی دوسر ے معنی فرض کر لئے جا سی جیسے تکلم پر قادر ہونا یا تکلم کے معنی و مفہوم جاننا تو پھر اس صورت میں اس صفت کی بازگشت بھی صفات ذاتیہ کہ طرف ہوگی، جیسا کہ اس طرح کی با تیں صفات فعلیہ میں گذر چکی ہیں۔ لیکن قرآن خطوط یاالفاظ یا ذہنوں میں موجودہ مفاہیم یا ایک نورانی حقیقت اورمخلوقات سے مجرد کے معنی سے عبارت ہے، مگر بیر کہ کوئی علم الہی کو بعنوان حقیقت قر آن سمجھے تو اس صورت میں اس کی بازگشت صفت ذاتی علم کی طرف ہوگی لیکن ایسی تاویلیس عرف کے محاوروں کے خلاف ہیں لہٰذاان سے اجتناب کرنا بہتر ہے۔

صدق۔ کلام الہی، اگرامرونہی کی صورت میں بہ طور انثا ہوتو یہ بندوں کے عملی دخا کف کو معین کرتا ہے اور اس میں کسی قسم کے صدق و کذب سے متصف کرنے کا کوئی مقام نہیں ہے لیکن اگر کلام الہی حقا کق یا گذشتہ اور آئندہ حوادث کے سلسلہ میں بصورت اخبار ہوتو صدق سے متصف تحر آن کریم میں وارد ہوا ہے۔ (وَمَن أَصدَقُ مِنَ اللَّهِ حَدِيدِقًا). (۱) اور خدا سے بڑھ کربات میں سچا کون ہوگا؟

سورہ نساء آیت/ ۸۷ اوراس صورت میں کوئی بھی انھیں قبول نہ کرنے پر کسی بھی قشم کاعذر پیش نہیں کر سکتا۔ بیصفت جہان بینی نے فرعی مسائل آئیڈیا اوجی کے بہت سے مسائل کو ثابت کرنے کے لئے ایک قسم کے استدلال (نقلی اور تعبدی) سے متصف ہے۔ اس صفت کو ثابت کرنے کے لئے جو عقلی دلائل پیش کئے جاسکتے ہیں وہ سے ہیں کہ کلام الہٰی ر بو بیت الہٰی کی شان، جہان وانسان کی تد ہیر ،مخلوقات کی ہدایت اور علم وحکمت کی بنیاد پر صحیح شاخت کو مخاطبین کے لئے فراہم کرنے کا ایک وسیلہ ہے اور اگر واقع سے سی قسم کی مخالفت کا امکان ہوتو اس کا کوئی اعتبار نہ ہوگا اس لئے کہ نقض غرض کی وجہ سے حکمت الہٰی کے خلاف تصور کیا جائے گا۔

سوالات ۱- ارادہ البی س معنی میں صفات ذاتیہ اور س معنی میں صفات فعلیہ میں شار ہوگا؟ ۲ \_ مفہوم ارادہ کو بعنوان صفت فعلی جلوہ دینے کے لئے خالق ومخلوق کے درمیان کس رابط کا لحاظ کر ناضر وری ہے؟ ۳ \_ اراد 6 البی کس طرح حدوث و کثرت سے متصف ہے؟ ٤ \_ حکمت البی کو بیان کریں؟ ۵ \_ مفہوم مصلحت کس طرح حاصل ہوتا ہے؟ ۵ \_ مفہوم مصلحت کس طرح حاصل ہوتا ہے؟ ۲ \_ کس معنی میں مخلوقات کی مصلحت ، خیر اور اس کے کمال کو خلقت کا ہدف مانا جائے؟ ۷ \_ کلام البی کی شرح پیش کریں؟

# با مر بواں د مرس انحراف کے اسباب کی تحقیق مقدمہ مید بحث مندر جہذیل موضوعات پر شتمل ہے۔ انحراف کے اسباب انحرافی اسباب انحرافی اسباب کا سد باب

مقد مہ: پہلے درس میں اس مطلب کو واضح کردیا گیا ہے کہ جہان بینی (خدا کی معرفت) کو بہ اعتبار کلی دوحصوں (الہی اور مادی) میں تقسیم کیا جا سکتا ہے، اوران کے درمیان مہم ترین اختلاف قا درو علیم پروردگار کے وجود کا مسکلہ ہے کہ جسے ثابت کرنے کے لئے ایک طرف الہی جہان بینی ایک بنیادی اصل کے عنوان سے تاکید کرتی ہے اور مادی جہان بینی اس کا سرے سے انکار کرتی ہے۔ گذشتہ دروس میں اس کتاب کی گنجائش کے مطابق وجود خدا کے اثبات، صفات ثبوتیہ اور سلب یہ ،صفات ذاتیہ وفعلیہ کے تحت گفتگو کی جا چکی ہے اب اس کے بعد اس اعتقاد کے

استحکام نیز مادی جہان بینی کے نفذ کے لئے،ایک مختصر بحث کا آغاز کرتے ہیں تا کہ الہی جہان بینی کے مقصود کے اثبات کے علاوہ مادی جہان بینی کا بطلان ثابت ہوجائے۔ لہذا پہلے ہم توحید سے، انحراف اور الحاد کی جانب میلان کے اسباب بیان کریں گے اور پھر مادی جہان بینی کے اہم ترین نقطہ ضعف کی جانب اشارہ کریں گے۔

انحراف سے اسباب الحاد کی داستان تاریخ بشر میں بہت قد بمی ہے، اگر چیہ ہمیشہ انسانی معا شرے میں، جہاں تک تاریخ نے بیان کیا ہے۔ خدا پر اعتقا داورا یمان رکھنے والوں کی مثالیں زمانہ قدیم سے بے شار ہیں، لیکن اس کے باوجو داخصیں لوگوں کے درمیان ملحد گر وہوں کی ٹولیاں بھی نظر آتی ہیں، لیکن الحصار ہویں صدی سیپورپ میں بے دینی اور الحاد کا ایک مستقل رواج شروع ہوا اور آہت آہت ہورے جہان میں بیرض پھیل گیا۔ اگر چہ بید طرز نظر کلیسا اور مسحیت کی ضد میں الحفا تھا لیکن اس کی موجوں نے تمام ادیان و مذاہب کوا پنی لیپیٹ میں لے لیا، اور مغرب سے صنعت وٹکنا لوجی کے ہمراہ بے دینی کا بیہ نظریہ دوسری سرز مینوں کی طرف بڑھتا چلا گیا،اوراس آخری صدی میں اس فکر نے،افکار اقتصادی،اجتماعی اور مارکسیسم کے سامیہ میں تمام مما لک کواپنی لیپیٹ میں لے لیااوراس طرح انسانیت کے لئے ایک خطرنا ک صورت پیدا ہوگئی۔ اس منحرف عقیدہ کی پیدائش اوراس کے رواح پانے میں بے شار اسباب وعوامل کا رفر ماہیں، اگر ہم ان سب عوامل کی تحقیق کرنا چاہیں، تو تنہا انھیں کے لئے مستقل کتاب کی ضرورت

ہے(۱)لیکن بطورکلی انعوامل میں سےصرف تین کی جانب اشارہ کریں گے۔

(۱) استاد شہید مطہری نے اپنی کتاب (علل گرائش مادی گری) میں بعض اسباب وعوامل کا تذکرہ کیا ہے،اوراس پرروشنی ڈالی ہے۔

ا۔ مروحی اسباب بے دینی اور الحاد کی جانب بڑھتے ہوئے رجحانات کے اسباب ممکن ہے، لوگوں کے اندر موجود ہوں لیکن انسان اس کی طرف متوجہ نہ ہوجن میں سے اہم ترین راحت طلبی ، عیش پر سی بقید و بند، غیر ذمہ دارانہ زندگی گز ارنا ہے۔ ایعنی ایک طرف شقیق کی زحمت ( خصوصاً ان امور کے سلسلہ میں کہ جس میں مادی لذت کا وجود نہیں ہے ) اس امر سے مانع ہے کہ ست اور کاہل افراد تحقیق کے لئے آمادہ ہوں ، اور دوسری طرف حیوانی آزادی سے لگاؤ، اور بغیر مسولیت و پابندی کے زندگی گذار نے کی تمنا ان کوالہی جہان بینی کی طرف ماکل ہونے سے روک دیتی ہے، اس لئے کہ الہی افکار کے قبول کرنے اور حکیم پر وردگار پر ایمان رکھنے کہ جس کے ضمن میں متعدد عقائد جنم لیتے ہیں، ان سب کا لاز مہ، تمام اختیاری افعال میں انسان کی مسئولیت پذیری ہے، اور ایسی مسئولیت کا تقاضا ہیہ ہے کہ بعض مقامات پر اپنی بعض خواہ شات سے چیثم پوشی کی جائے، اور ذمہ دار یوں وجہ سے ہی حیوانی خواہ ش لاشعوری طور پر اس امر کا سب بنتی ہے ان تمام مسئولیتوں (ذمہ داریوں) کو قبول نہ کیا جائے اور سرے سے خداوند عالم کے وجو دہی سے انکار کردیا جائے۔ الحاد اور بے دین کی جانب میلانات کے اور دوسرے نفسیاتی عوامل بھی ہیں، جو بقد یوامل کے تعاقب میں ظاہر ہوتے ہیں۔

۲۔ اجتماعی اسباب۔ بعض معاشروں میں پیش آنے والے وہ غیر مطلوب حالات کہ جن کی پیدائش میں دین رہبروں کا خاص کردار ہوتا ہے، ایسے حالات میں بہت سے لوگ جوتفکر عقلی کے اعتبار سے ضعیف ہوتے ہیں اور مسائل کے تجزیہ وتحلیل پر پوری طرح قا درنہیں ہوتے، اور حواد ثات کے اسباب سیحصنے میں بھی ضعیف ہیں، حواد ثات کو دین اور اس کے رہبروں کی دخالت کا نتیجہ سیحصتے ہیں، اور بیا عتقا دیپیدا کر لیتے ہیں، کہ دینی اعتقادات ہی ایسے نا مطلوب حالات کو وجود میں لانے کا اصلی سبب ہیں، اسی بنا پر وہ دین و مذہب سے بیز ار ہوجاتے ہیں ایسے نمو نے یورپ کے اجتماعی زندگی جوعہد رنسانس میں پیش آئے ملاحظہ کئے جا سکتے ہیں، کلیسا کے سایہ میں مذہبی، حقوقی اور سیاسی عنوانات کے تحت پادر یوں کی ناشا نستہ حرکات مسیحیت سے بیز ارکی بلکہ دین ودیند ارکی سے بطور کلی قطع تعلق ہونے کا سبب بننے۔ دینی رہبروں کے لئے ایسے اسباب کا جاننا نہایت ضروری ہے، تا کہ وہ اپنے مقام کی

حساسیت اورا پنی ذ مہداری کی عظمت کو درک کرسکیں ،اورانصیں بخو بی معلوم ہوجائے کہان کی معمولی ایک غفلت بورے معاشرے کی بدبختی اور گمراہی کا سبب بن سکتی ہے۔

٣۔ ف کی اسباب۔ یعنی وہ شبہات جوایک شخص کے ذہن میں آتے ہیں یا دوسروں کی زبانی سنتا ہے، استدلال اور قوت عاقلہ کے ضعیف ہونے کی وجہ سے انھیں دفع کرنے کی قوت نہیں رکھتا اور کم و بیش وہ ان شبہات سے متاثر ہو جاتا ہے ، یا کم از کم اس کا ذہن مضطرب و پریثان ہو جاتا ہے جو (جہان بین الحص) کے سلسلہ میں یقین واطمنان پیدا کرنے سے مانع ہے۔ ان عوامل کو بھی دو فرعی حصوں میں تقسیم کیا جاسکتا ہے جیسے وہ شبہات جو حس گرائی پر مبنی ہیں، وہ شبہات جو عقیدہ کے فاسد ہونے کی وجہ سے پیدا ہوتے ہیں وہ شبہات جو کمز ور طریقہ استدلال ، اور غلط تعمہوں کا نتیجہ ہوتے ہیں ، وہ شبہات جو نا گوار حواد شرکی وجہ سے ذہنوں میں خطور کرتے ہیں کہ جن کے لئے پی تصور کیا جاتا ہے کہ وہ حکمت خدا وند اور مارل الہی کے خلاف ہیں،اسی طرح وہ علمی تحیوریاں جوعقا ئددینی کےخلاف ہیں،اوران کی وجہ سے شہرہ پیدا ہوتا ہے، نیز وہ شبہات جومقررات واحکام دینی سے وابستہ ہیں، بالخصوص مسائل حقوقی و سیاسی کے شعبہ میں ۔

اور طبی تبھی دویا چند عوامل مجموعاً طور پر شک وتر دیدیا انکار اور الحاد کا سبب ہوتے ہیں جس کے نتیجہ میں شخص نفسانی مرض ( فکری وسواس ) میں گرفتار ہوجا تا ہے اور چر کسی بھی دلیل وبر ھان کے قبول کرنے سے انکار کرنے لگتا ہے، اس مرض میں مبتلا انسان ، اپنے ہی عمل کی صحت میں شک کرنے لگتا ہے، اور اس کے صحیح ہونے کا اطمینان نہیں کر پاتا، دسیوں بارا پنا ہاتھ دھوتا ہے لیکن چر بھی اس کی طہارت میں شک کرتا ہے جبکہ وہ پہلی ہی مرتبہ میں پاک ہو چکا ہے یا وہ سرے سینجس ہی نہیں ہے۔

النحرافی اسباب کے تعلق ہونے کی وجہ سے ان میں سے ہرایک سے مقابلہ کرنے کے انحراف کے اسباب کے مختلف ہونے کی وجہ سے ان میں سے ہرایک سے مقابلہ کرنے کے لئے ایک خاص روش، موقع وکل اور مخصوص شرائط کی ضرورت ہے، جیسے روحی واخلاقی اسباب کا علاج صحیح تربیت اور اس راستہ میں موجود مواضع کو برطرف کرنے کے ذریعہ کیا جائے جیسا کہ ہم نے پہلے، دوسرے اور تیسرے درس میں دین میں تحقیق کی ضرورت اور اس سے سہل انگاری کے نقصانات میں،، بیان کر چکے ہیں۔ اسی طرح اجتماعی اسباب کے برے انڑات کورو کئے کے لئے ایسے اسباب وعوامل کی روک، تھام کے علاوہ دینداروں کے اخلاق وکر دار کے ناشائیسۃ ہونے اور دین کے صحیح نہ ہونے کے درمیان فرق کرنا ہوگا، بہر حال روحی واجتماعی عوامل کی طرف توجہ دینے کی وجہ سے کم از کم ایسے منحرف کرنے والے اسباب کی تا ثیر سے انسان محفوظ رہتا ہے۔

اسی طرح فکری اسباب کی بری تا ثیر ہے محفوظ رہنے کے لئے مناسب طریقہ اختیار کرنا ہوگا لہٰذا فاسد عقائد کو صحیح عقائد سے جدا کرنا ہوگا،اور دینی عقائد کو ثابت کرنے کے لئے غیر منطقی اور ضعیف استدلالوں سے پر ہیز کرنا ہوگا اور می بھی آشکار کرنا ہوگا کہ دلیل کا ضعیف ہونا، مدعی کے نا درست ہونے کی دلیل نہیں ہے۔

اب بیربات روشن ہے کدانحراف کے تمام عوامل کے سلسلہ میں تحقیق وجستجوا وران میں سے ہر ایک سے مقابلہ کے لئے مناسب راہ کا بیان کرنا ہماری بحث کے دائرے سے خارج ہے، اسی وجہ سے الحاد کی طرف میلانات کے فکری اسباب اور اس ضمن میں موجود شبہات کے جواب پراکتفا کرتے ہیں

سوالات ۱۔ مادی جہان بینی پر تنقیداوراس کے من میں تحقیق کرنے کا فائدہ کیا ہے؟ ۲ قرن اخیر میں الحاد کی طرف بڑھتے ہوئے رجحانات کیوں پیدا ہوئے؟ ۳ \_ دین سے مخرف ہونے کے روحی اسباب کیا ہیں؟ ٤ \_ دین سے انحراف کے اجتماعی عوامل کیا ہیں؟ ه فکری اسباب اوراس کی فروعات کو بیان کریں؟ ۲ فکری وسواس کیسے وجود میں آتے ہیں؟ ٧ - انحراف کے اسباب سے مقابلہ کرنے کا راستہ کیا ہے؟

تیس پول دس س چند شبہات کاحل موجود نامحسوس پراعتقا د خدا پرایمان رکھنے کے سلسلہ میں جہل اور خوف کا کردار کیا قاعدہ علیت ایک کلی قاعدہ ہے؟ علوم تجربی کے نتائج

ما محسوس موجود پر اعتقاد خداشاس کے من میں ایک معمولی شبہ سے ہے کس طرح ایک ایسے موجود پر ایمان لا یا جا سکتا ہے کہ جو قابل درک نہیں ہے اور نہ ہی اسے حس کیا جا سکتا؟ پی شبہ ہمیشہ ان لوگوں کے ذہنوں میں اٹھتا ہے کہ جو قو ی فکر کے ما لک نہیں ہیں ،لیکن ایسے دانشور بھی ہیں کہ جھوں نے اپنے انفکر کی بنیا داصالت حس پر قائم کی ہے اور نامحسوس موجود سے انکار ہے یا کم از کم اسے یقینی معرفت سے بعید سمجھا ہے۔ اس شبہ کا جو اب سے ہے کہ ادر اکات حسی کوجسم وجسمانیات سے بدن کو مس کرنے کے ذریعہ حاصل کیا جاتا ہے اور ہمار بے واس میں سے ہر حس این موقعیت اور خاص شرائط کے تحت مادی موجود ات کو درک کرتی ہے اور جس طرح آنکھ سے سننے یا کان سے دیکھنے کی تو قع باطل ہے ای طرح بیا نظار بھی باطل ہے کہ ہمارے حواس تمام موجودات کو درک کرلیں گے۔ ایک توبی کہ مادی موجودات کے در میان ایسی بھی چیزیں موجود ہیں جو ص کے دائرے سے باہر ہیں جس طرح کہ ہمارے حواس (ULTRA-VIOLET) (اور (INFRA) -INFRA) کے انواراورالکٹر ومنٹک وغیرہ امواج کو درک کرنے سے عاجز ہے۔ دوسراید کہ ہم بہت سے حقائق کو ظاہری حواس کے علاوہ دوسری راہوں سے درک کرتے ہیں، اور ان کے وجود کایقینی اعتقاد حاصل کر لیتے ہیں جبکہ دوہ حس کی قدرت سے باہر ہیں، جیسے کہ ہم خودا پنے ڈر، ارادہ، محبت اور دوسری صفات سے آگاہ ہیں، اور ان کے وجود پر پورا ایمان کے علاوہ خود ادر اک ایک غیر عادی اور نامحسوس امر ہے جس کے دائرے سے باہر ہیں، اس کے علاوہ خود ادر اک ایک غیر عادی اور نامحسوس امر ہے ۔ اہد احواس کے ذریعہ کسی چیز کا درک نہ ہونا نہ تنہا اس کے نہ ہونے کی دلیل نہیں بن سکتا بلکہ اسے بعید بھی نہیں کہا جاسکتا ۔

خدا پر ایمان مرکھنے کے سلسله میں جہل اور خوف کا رار ایمان مرکھنے کے سلسله میں جہل اور خوف جامعہ شاسوں کی طرف سے دوسرا شبہ جو پیش کیا گیا ہے وہ یہ ہے کہ خدا پر اعتقاد رکھنا، خوف و خطر کی وجہ سے ہے بچلی یا زلزلہ یا اسی طرح کے اور دوسر نے خطرات کی وجہ سے بیت تصور وجود میں آیا ہے در اصل بشر نے اپنی روحی اطمینان کی خاطر (العیاذ باللہ) ایک خیالی موجود بنام

اللدكومانا ہے اور اس كى عبادت ميں مشغول ہے، اسى وجہ سے خطرات كے مقابلہ ميں محافظت کا امکان جس قدر بڑھتی جاتی ہے یا خطرات ،حواد ثات کے اسباب وعلل جیسے جیسے آ شکار ہوتے جاتے ہیں ویسے اسی اعتبار سے خدا پر ایمان ضعیف ہوتا جا تاہے۔ مارسیسم نے اس شبہ کواپنی کتابوں میں بعنوانعلم جامعہ شاسی کے نتائج کے تحت بڑی آب وتا ب کے ساتھ بیان کیا ہے جسے غیر مطلع لوگوں کو دھوکا دینے کا ایک بہترین وسیلہ تصور کیا جاتا 4 اس شبہ کے جواب میں بیکہنا بہتر ہے کہ سب سے پہلے پیشبہ تنہاا یک مفروضہ ہے جس بعض جامعہ شاسوں نے پیش کیا ہے اور اس کے صحیح ہونے پر کسی بھی علمی دلیل کا وجود نہیں ہے۔ دوسرے، اس زمانہ میں بہت بڑے بڑے مفکرین تھے جو ہرایک سے زائد حواد ثات کے علل داسباب سے آگاہ تھادرخدائے حکیم پر مضبوط عقیدہ رکھتے بتھےادراب بھی اسی عقیدہ باقی ہیں،(۱)ایساہرگزنہیں ہے کہ خدایرایمان رکھنا خوف دجہل کا نتیجہ ہے۔ تیسرے،اگربعض حوادثات سے خوف یا اس کے واسباب سے نا آگاہی ہی خدا پر اایمان رکھنے کا سبب ہےتو اس کا مطلب بیہ ہر گزنہیں ہے کہ وجود خدا خوف وجہل کا نتیجہ ہےجس طرح سے کہ بہت سے روحی اثرات جیسے لذت طلبی اور شہرت طلبی وغیرہ...علمی وفنی اورفلسفی انکشافات کاسبب ہے، کیکن بیران کے اعتبار کوخد شہدار نہیں کرتا۔ چو تھے: اگر بعض لوگوں نے خدا کو، اس عنوان سے پیچانا ہے کہ وہ مجہول العلیۃ حواد ثات کو و.بود

بخشے والا ہے یہاں تک کہ اگر علل واسباب کے آشکار ہونے کی وجہ سے ان کے ایمان میں کمی واقع ہوگئی ہے تو بیخدا پر اعتقاد کے معتبر نہ ہونے کی دلیل نہیں ہو سکتی بلکہ بیسب پچھان کے ایمان کے ضعیف ہونے کی علامت ہے، اس لئے کہ جہانی حواد ثات کی بہ نسبت خدا کا علت قرار دیا جانا، اسکی طبیعی علتوں کے اثر انداز ہونے کی سخیت کے اعتبار سے علت خدا کے عرض میں واقع نہیں ہے بلکہ ایک ایسی علت ہے جو ہر ایک کو شامل ہوتی ہے، اور تمام مادی وغیر مادی علتوں کے بہچانے یا نہ پہچانے میں اس کے طول میں موثر ہے، اور اس کی نفی و اثبات کے لئے سی بھی قشم کی تا شیر سے عاری ہے۔ (۲)

<u>ڪياقاعد معليت ايل قاعد محلي ہے۔</u> شبہات ميں سے ايک شبہ جسے غربي دانشمندوں نے بيان کيا ہے بيہ ہے کہ اگر اصل عليت کليت سے متصف ہے تو پھر خدا کے لئے بھی علت کا ہونا ضروری ہے، حالانکہ اس کے لئے فرض بيہ ہے کہ اس کے لئے کوئی علت نہيں ہے لہذا بے علت خدا کو ماننا قانون عليت کا نقض کرنا اور عدم کليت پردليل ہے، اور اگر قاعدہ عليت کی کليت کو نہ مانيں تو پھر واجب الوجود کو ثابت کرنے کے

(۱) جیسے انشٹن ،کرسی وریس واکسیس کارل اور دوسرے برجستہ مفکرین کہ جنھوں نے وجود

کے اثبات کے لئے مقالہ تحریر کئے جن میں سے بعض مقالے جات کو کتاب اثبات وجود خدا میں جمع کیا گیاہے۔ (۲) آئندہ دروں میں مزید وضاحت آئے گی۔ قاعدہ وقانون سے استفادہ نہیں کر سکتے ، اس لئے کہ بیمکن ہے کہ کوئی بیہ کیے کہ اصل مادہ یا انرجی خود بخو دعلت کے بغیر وجود میں آگیا ہو،اوراس میں ہونے والے تغیرات کی وجہ سے تمام موجودات ظہور میں آئے ہیں۔ بیشه بھی جیسا کہ ساتویں درس میں اشارہ کیا جاچکا ہے، قاعدہ علیت کے تحت کی گئی غلط تفسیر کا · تیجہ ہے، یعنی ان لوگوں نے بیقصور کرلیا ہے کہ اس قاعدہ کا مفادیہ ہے کہ (ہرشی موجو دعلت کی محتاج ہے) جبکہ اس کی صحیح تعبیر سہ سے کہ (ہرمکن الوجود یا وابستہ موجود علت کا محتاج ہے) ہدایک اشتثانا یذیر قاعدہ کلی ہے، کیکن بیفر ضیہ کہ اصل مادہ یا انرجی علت کے بغیر وجود میں آ جائے اور اس میں ہونے والے تغیرات کی وجہ سے بیہ جہان خلق ہو جائے ، اشکالات و اعتراضات سےخارج نہیں ہے، جسے ہم آئندہ دروس میں بیان کریں گے۔

علوم اجتماعی کے متائج۔ ایک شبہ بیہ ہے کہ جہان وانسان کے پیدا کرنے والے وجود پر اعتقاد رکھنا جدید علوم کی رو سے ساز گارنہیں ہے مثلاً کمیسٹر می میں بیہ بات مسلم ہے کہ مادہ اور انرجی ہمیشہ ثابت ہیں لہٰ زا کوئی بھی شی عدم سے وجود میں نہیں آتی اور کوئی موجود بھی پوری طرح فنانہیں ہوتا حالانکہ خدا یر عقیدہ رکھنے والوں کا بیرکہنا ہے کہ اس نے مخلوقات کوعدم سے، جستی کی صورت میں وجود بخشا -4 اسی طرح بیالوجی میں بہ ثابت ہو چکا ہے کہ زندہ موجودات بے جان موجودات سے متولد ہوتے ہیں اور آ ہت ہ آ ہت ہ آغیس کمال حاصل ہوتا ہے، یہاں تک کہ انسان وجود میں آتا ہے حالانکہ خدا پرایمان رکھنے والوں کاعقیدہ ہے کہ اس نے ہرایک کوجدا گانہ خلق کیا ہے۔ جواب میں بیر کہنا بہتر ہے کہ یہلے بیر کہ ماد ہ اورانرجی کی بقا کا قانون ایک علمی اور تجربی قانون کے عنوان سے تنہا ان موجودات کے لئے ثابت ہے کہ جو قابل تجزیہ ہیں،لہٰذااس کے ذریعہ اس فلسفی مسَلہ کوحل نهیں کیا جاسکتا، کہ مادہ یا انرجی از لی وابدی ہیں یانہیں؟ دوسرے بیر کہ مجموعی اعتبار سے مادہ، انرجی کا ثابت ہونا اور اس کی ہیشگی سے تعلق رکھنا کسی خالق سے بے نیازی کی دلیل نہیں ہے بلکہ دنیاء جہان کی عمر جس قدر بھی طولانی ہوگی اس خالق کی ضرورت اتنی ہی زیادہ ہوگی ، اس لئے کہ معلول کے لئے علت کی احتیاج کا معیار اس کی ذاتی وابستگی اور اس کاممکن ہونا ہے نہ بیہ کہ وہ حادث ہے اور محدودیت (قید ) زمانی سے متصف ہے۔ ایک دوسری تعبیر کے مطابق مادہ اور انرجی جہان کی علت مادی کوتشکیل دیتے ہیں، نہ علت فاعلی کوبلکہ وہ خودعلت فاعلی کے محتاج ہیں۔ تیسرے،مادہ وانرجی کے ثابت ہونے کا لاز مہ پنہیں ہے کہ نئے موجودات وجود میں نہ

آئیں اوران میں کمی یا زیادتی واقع نہ ہو، بلکہ بعض موجودات جیسے روح ،عقل ارادہ وغیرہ مادہ اورانر جی کی قشم سے ہیں ہیں ، کہ جس کی کمی یا زیادتی ، مادہ اورانر جی کے قانون بقاسے منافات رکھے۔

چو تھے: فرضیہ نکامل جسے ابھی تک پوری طرح علمی حلقے میں اعتبار نہیں ملا ہے اور جسے بہت سے مفکرین نے رد کیا ہے، خدا پر اعتقاد رکھنے سے منافات نہیں رکھتا، اور حد اکثر زندہ موجودات کے درمیان صرف علت اعدادی کو ثابت کرتا ہے نہ یہ کہ خدا سے اس کے رابطہ کی نفی کرتا ہے، جس کی دلیل ہیہ ہے کہ اسی فرضیہ کے بہت سے طرفہ ارآج بھی اور گذشتہ ادوار میں جہان دانسان کے پیدا کرنے والے پر ایمان رکھتے تھے اور رکھتے آئے ہیں۔

سوالات ۱۔ حس گرائی اور نامحسوس امور کے انکار پر کیا اشکالات ہیں؟ ۲ ۔ وہ اشکالات کیا ہیں جو بعض ماہر سما جیات کے فرضیہ پر وارد ہوئے ہیں جو اس بات کے قائل ہیں کہ وجود خدا کا نظریدانسان کے خوف وجہل کا نتیجہ ہے؟ ۳ ۔ کیا وجود خدا پر ایمان رکھنے کا عقیدہ علیت کی کلیت سے منا فات رکھتا ہے؟ کیوں؟ ۶ ۔ کیا مادہ اور انر جی کی بقا کا قانون پر وردگا رعالم پر اعتقا در کھنے منا فات رکھتا ہے؟ کیوں؟ ۵ ۔ کیا فرضیہ نکامل وجود خدا پر ایمان رکھنے سے عقیدہ کو باطل قر اردیتا ہے؟ کیوں؟ **چود ہواں دس س** مادی جہان بینی اوراس پر تنقید سی بحث مندر جہذیل موضوعات پر مشتمل ہے۔ مادی جہان بینی کے اصول اصل اول اصل دوم اصل حیام

مادی جہان بینی ڪے اصول مادی جہان بینی کے لئے درج ذیل اصول فرض کئے جاسکتے ہیں پہلی اصل : ہتی جو مادہ (۱) اور مادیات کے ہم پلیّہ ومساوی ہے اور اسی چیز کوموجود کا نام دیا جاسکتا ہے کہ جو یا تو مادہ اور حجم سے متصف ہونے کے علاوہ ابعاد ثلا نہ (طول، عرض ، عمق) سے متصف ہو، یا مادہ کے خواص میں سے اس کا شار ہواور اسی ضمن میں مادہ بھی قابل تقسیم اور کمیت کا حامل ہے لہذ اسی اصل کی بنیا د پر خدا کے وجود کا ایک غیر مادی اور طول بیند موجود ہونے کے عنوان سے انکار کردیا جا تاہے۔ دوسری اصل: مادہ از لی و ابدی نیز نا قابل خلق ہے اور کسی علت کا مختاج بھی نہیں ہے اور اصطلاح فلسفی کے مطابق واجب الوجود ہے۔ تیسری اصل: اس جہان کے لئے علت غائی اور کسی ہدف کا تصور نہیں کیا جا سکتا اس لئے کہ کسی باشعور فاعل کا وجود نہیں ہے کہ جس کے لئے ہدف کا تصور کیا جائے۔

(۱) مفہوم مادہ اور اس کی تعریف سے زیادہ آ شائی کے لئے پاسداری از سنگر ہائی آئیڈیا لوجیک،، جہان بینی مادی ص ۲۹۷ ۲۹۲ اور آموزش فلسفہ ج۲ ص٤۱ اکتالیسویں درس کی طرف رجوع کریں۔

چوتھی اصل: اس جہان کے موجودات، (اصل مادہ کے علاوہ) مادہ کے ذرات کا ایک دوسرے پراثر انداز ہونے کی وجہ سے وجود میں آئے ہیں، اسی وجہ سے گذشتہ موجودات کو آنے والے موجودات کے لئے شرط اور علت اعدادی مانا جاتا ہے، اور مادیات کے در میان اکثر ایک قشم کی فاعل طبیعی کو قبول کیا جاتا ہے، جیسے کہ درخت کے پھل کے لئے فاعل طبیعی یا بیالوجی اور کمیسٹر می کے اثر ات کو خود اسی کی طرف نسبت دی گی ہے، پھر کسی بھی موجود کے لئے فاعل الہی اور ہتی بخش کی ضرورت نہیں ہے۔

مذکورہ اصول کےعلاوہ اصل پنجم کا اضافہ کیا گیا ہے جومعرفت شناس سے مربوط ہے بلکہ ایک طرح سے تمام اصول پر مقدم ہے اور وہ ہیر ہے کہ صرف اس شناخت کومعتبر مانا جا سکتا ہے کہ جو تجربہ<sup>ح</sup>س کے نتیجہ میں حاصل ہو،اور چونکہ<sup>ح</sup>س تجربہ صرف مادہ اور مادیات کے وجود کو ثابت کرتے ہیں لہٰذا کسی بھی شی کا وجود غیر قابل قبول ہے۔ لیکن اس اصل پنجم کا باطل ہونا گذشتہ درس میں بیان کیا جاچکا ہے(۱) جسے دوبارہ بیان کرنے کی کوئی ضرورت نہیں ہے، بلکہ بقیہ چاراصول کے سلسلہ میں گفتگو جاری رہے گی۔

پہلی اصل۔ مادی جہان بینی میں اس اصل کا شار بنیادی اصول میں کیا جاتا ہے لیکن سیاصل بے بنیاد دعوے کے علاوہ پچھ نہیں ہے، اور ماوراء طبیعت کے انکار کے لئے کسی بھی قشم کے بر ہان و دلیل قائم نہیں کی جاسکتی، بالخصوص ماٹر یالسٹی معرفت شناسی کے ذریعہ کہ جس کی بنیاداصالت حس وتجربہ پر قائم ہے، ماوراء طبیعت کی ففی پر دلیل لانا غیر ممکن ہے، اس لئے کہ میہ بات بخوبی روشن ہے کہ کوئی بھی حس

(۱) اس سلسلہ میں مزید اطلاح کے لئے آئیڈیا لوجی تطبیق کے آٹھویں درس سے سولہویں درس تک، اور آموزش فلسفہ کے تیر ہویں درس سے اٹھار ہویں درس تک کا مطالعہ کیا جائے۔ تجربی، ۱۰ پنے حدود یعنی مادہ اور مادیات سے ہٹ کر کسی شی کی نفی یا اثبات کا فریضہ انجام نہیں دیسکتی سے ماوراء طبیعت کو ثابت نہیں کیا جاسکتا، لہذا اس صورت میں کم از کم اس کے موجود ہونے کا اختمال باقی رہ جاتا ہے، اور جیسا کہ ہم نے پہلے بھی اشارہ کیا ہے کہ انسان بہت سے غیر مادی موجودات کو جو مادہ کی خصوصیات کی حامل نہیں ہیں منجملہ روح کو، اپنے علم حضوری کے ذریعہ درک کر لیتا ہے، اس کے علاوہ بھی مجردات کے اثبات میں بے شمار دلیلیں فلسفی کتابوں میں ذکر کی کئیں ہیں ۔(۱)

موجود مجرد یعنی روح کے شواہد میں سے رویائے صادقہ، مرتاضوں کے خارق عادات اموراور انبیا کی، ائمہ ییہم السلام اور اولیا الہی کے معجزات وکرامات ہیں (۲) بہر حال خدا کے وجود اور اس کے جسمانی نہ ہونے پر جو دلائل قائم کئے گئے ہیں اس اصل کے بطلان کے لئے کافی ہیں۔(۳)

**دوسری اصل**۔ اسی اصل میں مادہ کے از لی اور ابدی ہونے پر تا کید اور پھر یہ نتیجہ حاصل کیا گیا ہے کہ وہ خلق کئے جانے سے ستغنی ہے۔ ایک مادہ کا از لی اور ابدی ہونا بعلمی اور تجر بی دلاکل کے ذریعہ سے بات قابل اثبات نہیں ہے اس لئے کہ تجربہ کا دائر ہ محدود ہے اس لئے کہ کوئی بھی تجربہ زمان و مکان کے اعتبار سے جہان کے بےنہایت ہونے کو ثابت نہیں کرتا۔ (۱) نمونہ کے لئے آموزش فلسفہ ج۲ چوالیسویں درس سے انچاسویں درس کا مطالعہ کریں۔ (۲) کتاب (نفذی فشر دہ براصول مارکسیسم) میں دوسرے درس کی طرف رجوع کریں۔ (۳) اسی کتاب کے ساتویں اور آٹھویں درس کا مطالعہ کیا جائے اسی طرح کتاب آموزش فلسفہ کے باسٹھویں اور ترسٹھویں درس کا مطالہ کیا جائے۔

اور مادہ کاازلی ہونااس بات کالاز منہیں ہے کہ وہ خالق سے بے نیاز ہے جس طرح سے کہایک از لی کمینکی حرکت کا فرض،از لی قوت محرک کالاز مہ ہے نہ یہ کہ وہ قوت محرک سے بے نیاز ہے مادہ کاخلق ہونے سے مستغنی ہونا،واجب الوجود ہونے کے مساوی ہے،اور ہم نے آٹھویں درس میں اس بات کوثابت کردیا ہے کہ مادہ کا واجب الوجود ہونا محال ہے۔

نیسی کی اصل تیسری اصل جہان کے ہدف مند ہونے کا انکار ہے جس کے نتیجہ میں خالق کے منکر ہونے کا لاز مہ پیش آتا ہے، لہذا خدا کے وجود کے ثابت ہونے کے ساتھ بیہ اصل بھی باطل ہوجاتی ہے، اس کے علاوہ بیہ سوال باقی ہے کہ ایک عظمندا نسان اس منظم جہان کو دیکھتے ہوئے کس طرح اس کے بھدف ہونے کو مان سکتا ہے جبکہ اس میں نہایت نظم وضبط کے علاوہ بے شمار آثار وفوا کدرونما ہیں۔

چوتھیاصل۔ چوشی اصل مادی موجودات میں علیت کو نتحصر سمجھنا ہے،لیکن اس اصل پر بے شار اعتر اضات ہیں جن میں سے مہم ترین اعتر اضات درج ذیل ہیں۔ یہلے بیہ کہ اس اصل کی بنیاد پر اس جہان بینی میں کسی نے موجود کا وجود میں آنا غیر ممکن ہے، حالانکہ ہم برابر عالم انسان اور حیوانات میں نئے موجودات کی پیدائش کے شاہد ہیں، کہ جن میں سے مہم ترین حیات ،شعور،عواطف،احساسات اورا فکار ہیں۔ ماٹریالیسٹوں کا کہنا ہے کہ بیہ موجودات مادہ کےخواص کےعلاوہ کچھاورنہیں ہیں۔ تو ان کے جواب میں ہم بیہ کہیں گے کے امتداد اور تقسیم پذیری مادہ اور مادیات کی خصوصیات میں سے ہےجبکہ پیچصوصیات ان کے وجود میں نہیں یائی جاتیں۔ اوروہ موجودات جنھیں مادہ کےخواص کے نام سے یاد کیا جاتا ہے بے شک بیخواص بے جان مادہ میں نہیں یائے جاتے یا ایک دوسری تعبیر کے مطابق مادہ ایک مدت تک ان خواص سے عاری ہے اور ایک مدت کے بعد وہ ان سے متصف ہوجا تا ہے، پس وہ موجودات جنھیں خواص مادہ کے نام سے یاد کیا جاتا ہے اسے بھی کسی خالق کی ضرورت ہوگی جواسے مادہ کی صورت میں وجود بخشےاور بیروہی علن ہے کہ جسے علت ایجادی اور ہستی بخش کہتے ہیں۔ اس قول کے تحت ایک دوسرا اعتراض ہیے ہے کہ اس قول کی بنیاد پر تمام موجودات کا وجود میں

آنا جری ہے، اس لئے کہ مادہ کی تأثیر اور اس کے تأثر ات میں انتخاب واختیار کا کوئی وجود نہیں ہے، اور اختیار سے انکار خلاف وجدان ہونے کے علاوہ تمام معنوی واخلاقی اقد ارک منافی ہونے کے ساتھ ساتھ ہوشتم کی ذمہ داریوں سے انکار کا ہے اور ظاہر ہے کہ معنوی اقد ار اور ذمہ داری سے انکار کے نتیجہ میں انسانی زندگی میں کس طرح کے اثر ات مرتب ہوں گ ?! (وہ سب عیاں ہیں ) آخر کار، مادہ کے واجب الوجود نہ ہونے کی صورت میں جیسا کہ ثابت ہو چکا ہے، کسی نہ کسی علات کی ضرورت ہوگی ، اور بیات کہ چی بھی علت طبیعی اور علت اعد ادی نہیں ہو سکتی، اس لئے کہ روابط تنہا ماد پات میں ایک دوسر کے ساتھ متصور ہیں، نیکن تمام مادہ کا، علت کے ساتھ اس طرخ کے رابطہ ہونے کا تصور نہیں کیا جا سکتا، لہذا جو علت بھی مادہ کا، علت کی مو ملت ایجاد کی اور اور اور اور اور کی میں کس علی ہوں کے ساتھ متصور ہیں،

> سوالات ۱-مادی جہان بینی کے اصول بیان کریں؟ ۲-مادہ اور مادی شی کی تعریف کریں؟ ۳- پہلی اصل پر ہونے والے اشکالات کو بیان کریں؟ ۵- تیسری اصل پر تنقید کریں؟ ۲- چوشی اصل پر ہونے والے اشکالات کو بیان کریں؟

پند *م* ہواں د م س ماٹر پالیسم ڈیالٹیک اوراس پر تنقید مكينكي اور ڈيالڻيكي ماٹرياليسم یہ بحث مندر جہذیل موضوعات پر شتمل ہے قاعده تضاداوراس يرتنقيد قاعده<sup>جه</sup>ش اوراس پرتنقید قاعده ففي ففي اوراس يرتنقيد

## مڪينڪياومرڏيالٽيڪيماڻرپاليسم

ماٹر یالیسم کی مختلف شاخیں ہیں، کہ جن میں سے ہرایک اپنے اندار میں کا ئنات اور اس کی اشیا کی پیدائش کو بیان کرتا ہے لیکن عصر جدید کے آغاز میں ان لوگوں نے جہان کے موجودات کی پیدائش کو کمین کی حرکت کی بنیاد پر مفاہیم فیز یک نیوٹنی کے ذریعہ بیان کرنے کی کوشش کی ہے، اور ہر اس حرکت کو قوت محر کہ کا معلول سمجھا ہے کہ جو خارج سے جسم متحرک میں داخل ہوئی ہے، ایک اور تعبیر کے مطابق وہ لوگ اس جہان کو ایک عظیم گاڑی کی طرح تصور کرتے ہیں کہ جس میں قوت محرک ایک حصہ سے دوسر ے حصہ میں منتقل ہوتی ہے اور اس طرح میت طیم

گاڑی حرکت میں آجاتی ہے۔ بہ فرضیہ (ماٹر پالیسم مکینگی) کے نام سے مشہور ہوا ہے مختلف جہت سے اس نظریہ کے ضعیف ہونے کی وجہ سے ،مخالفین کی جانب سے شدید مخالفت کا سامنا کرنا پڑا،مخملیہ یہ کہ اگر ہر حرکت ،قوت خارجی کا معلول ہےتو اس صورت میں جہان کے ماد ہُ اول کے لئے بھی ،کسی قوت کوفرض کرنا ہوگا کہ جوخارج سے اس کے جسم میں داخل ہوئی ہواوراس امر کالا زمی نتیجہ یہ ہوگا، ماوراء مادہ ایک قوت کو قبول کرنا ہوگاہ جوکم از کم عالم مادہ میں پہلی حرکت کا عامل بنی ہو۔ دوسرا نقط ضعف بد ہے کہ کمینکی قوت کے ذریعہ صرف وضعی اورا نتقالی حرکات کی توجیہ کی جاسکتی ے حالانکہ تمام موجودات جہان کو مکانی تغیرات میں منحصر نہیں سمجھا جا سکتا، لہٰذا موجودات جہان کی پیدائش میں سی اور موجود کو عامل ماننا پڑ بے گا۔ ان اعتراضات کے سامنے مکینگی ماٹریالیسم کی ناتوانی سبب بنی ، کہ وہ لوگ اس جہان کی پیدائش کے لئے کسی دوسرے عامل کی تلاش شروع کریں لہذا انھوں نے بعض حرکات کو بصورت ڈینا میکی تفسیر کی ،اور مادہ کے لئے ایک قشم کی خود تحرکی کا نظریتہ سلیم کرلیا۔ متب ماٹریالیسم دیالٹیک کے نظریہ کی بنیا در کھنے والے منجملہ (مار<sup>س</sup> وانگلس <sup>ہ</sup>گل) ہیں کے انھوں نے مادی موجودات کے باطنی تضاد کو عامل حرکت کے عنوان سے پیچنوانے کی کوشش کی ہے، اور اصول مادہ کا ابدی اورخلق ہونے سے مبرا ہونا، موجودات کا ایک دوسرے پراثر انداز ہونا اور اجتماعی حرکت کوقبول کرنے کے علاوہ اپنے فرضیہ کو ثابت کرنے کے لئے جدیداصول پیش کئے۔ (۱) فاعدہ تضاد (۲) کمی تغیرات کو کیفی تغیرات میں تبدیل کرنا (۳) قاعدہ نفی نفی یا (طبیعت میں تحقیق دجستجو کا قانون) اب اس کے بعد ہم ان تینوں اصل کو بیان کریں گے اور اس پر ہونے دالے اعتراض کوذکر کریں گے۔

قاعدہ تضاد،، ماٹر یالیسم ڈیالٹیک کے مطابق ہر موجود دوضدوں سے مرکب ہے (فعال وغیر فعال) (THESE ANTI THESE) موجودات میں تضاد کا پایا جانا حرکت کا سبب ہے، یہاں تک کہ غیر فعال غالب ہوجاتا ہے اور ایک دوسرا موجود جو (انقلاب) (CENTTHESE) کے نام سے وجود میں آتا ہے، جیسے انڈا جو اپنے آغاز میں ایک نطفہ ہوتا ہے کہ جو آہتہ آہتہ رشد کرتا ہے اور ایک مدت کے بعد ایک بچہ جو بہ صورت انقلاب (CENTTHESE) ہے وجود میں آتا ہے۔

فیزیک میں مثبت اور منفی ، تضاد کا ایک نمونہ ہے جس طرح سے کہ جمع و تفریق ابتدائی ریاضیات میں تضاد کا ایک نمونہ ہے، اور کامل ریاضی میں جمع اور تفریق تضاد کا ایک نمونہ ہے یہ کیفیت موجودات اجتماعی اور تاریخی میں بھی قابل مشاہدہ ہے مثلاً دولت مندوں کے مقابلہ میں فقراء غیر فعال

(ANTI THESE) ہیں جو آہت ہا ہت در شد کرتے ہیں اور دولتمندوں کے مقابلہ میں کا معابلہ میں کا معابلہ میں کا معابلہ میں کا میاب ہوجاتے ہیں اس طرح دولتمندوں کے مقابلہ میں انقلاب (CENTTHESE) فقراء کی جماعت بصورت سوسیالسی اورکمیوسی وجود میں آجاتی ہے۔

تنقىد\_ آغاز بیخن میں اس نکتہ کی طرف توجہ رہے کہ دو مادی موجود کا اس طرح اکٹھا ہونا کہ ایک د دسرے کی تضعیف کا سبب بنے ، یا ایک دوسرے کی نابودی کا دریے ہو، اس مطلب کو ہر ایک نے قبول کیا ہے جیسا کہ اس کی مثال آگ اور پانی کے اکٹھا ہونے کی صورت میں دی جاتی ہے لیکن بیرقاعدہ کلیہ نہیں ہے اور اسے تمام موجودات پر صادق آنے والے قاعدہ کے عنوان سے نہیں مانا جاسکتا، اس لئے کہ اس میں میں سیکڑوں مثالیں موجود ہیں۔ دوسرے بیر که بعض مادی موجودات میں تضاد کا پایا جانا، اس تناقض و تضاد سے کہ جومنطق و فلسفہ کی کتابوں میں ذکر ہوئے ہیں ، اور جن کا محال ہونا بدہی ہے کسی بھی حال میں کوئی ربط نہیں ہے،اس لئے کہ (موضوع واحد) میں اجتماع ضدین کومحال شمجھا گیا ہے اور جو مثالیں بیان کی گئیں ہیں ان میں موضوع واحد نہیں ہے،اور مارکسسٹوں نے ضدین کے تحت جو مثالیں (اجتماع جمع دتفریق میں) پیش کی ہیں ان کو بیان کرنے کی کوئی ضرورت نہیں ہے اس طرح ان پیشنگو ئیوں کو ذکر کرنے کی بھی کوئی ضرورت نہیں ہے جو نظام سرما بید داری سے متصف مما لک میں حکومت وکارگر کے قیام میں بیان کی گئی ہیں۔

تیسرے بیر کدا گر ہرموجود دوضدوں کا مجموعہ ہوتوان میں فعال اور غیر فعّال کے لئے بھی ایک دوسری تر کیب کوفرض کرنا پڑ ےگا ،اس لئے کہ وہ بھی ایک موجود ہیں ،اوراصل مٰدکور کی بنیاد پران کا بھی دوضدوں سے مرکب ہونا ضروری ہے، اس طرح ہرمحدود موجود کا بے نہایت اضداد سے مرکب ہونالازم آتا ہے۔ لیکن وہ باطنی تضاد جسے عاملِ حرکت کے عنوان سے پیچنوایا گیا ہے اور اس طرح مکینکی ماٹریالیسم کے نقطہ ضعف کو ختم کرنے کی کوشش کی گئی ہے، اس پر ہونے والے اعتراضات میں سے ایک معمولی اعتراض یہ ہے کہ اس فرضیہ کے لئے سی بھی علمی دلیل کا وجود نہیں ہے اس کے علاوہ خارجی قوت کے ذریعہ وجود میں آنے والی کمینکی حرکت سے کسی بھی حال میں انکار نہیں کیا جاسکتا ، لیکن فوٹبال کی حرکت کواس کے داخلی تضاد کا نتیجہ بھینا باطل ہے۔

قاعد ہجہان میں ہونے والے تغیرات تدریجی اور ایک سمت میں رواں نہیں ہیں ، اور لبحض چونکہ جہان میں ہونے والے تغیرات تدریجی اور ایک سمت میں رواں نہیں ہیں ، اور لبحض اوقات ایسے موجودات میں وجود پائے جاتے ہیں کہ جو گذشتہ موجودات سے کسی بھی صورت میں مشابنہیں ہوتے اور انھیں گذشتہ حرکت کی ایک کڑی نہیں مان سکتے لہٰذا مار کسسٹوں نے ایک دوسری اصل بنا م<sup>حہ</sup>ش یا بنام (تغیرات کمی (مقداری) سے تغیرات کیفی میں منتقل ہو جانا) کا سہار الیا اور اس طرح بیان کرنے کی کوشش کی ، کہ تغیرات کمی جب ایک معین حد تک چہنچ جاتی ہے تو وہ تغیری کیفی کی پیدائش کا سب بن جاتی ہے جس طرح سے کہ جب پانی کی حرارت ایک معین مقدار تک پہنچ جائے تو وہ پانی بخار میں تبدیل ہو جاتا ہے یا جب ایک دھات حرارت میں این مقدار تک پہنچ جائے تو وہ پانی جنار میں تبدیل ہو جاتا ہے یا جب ایک دھات حرارت میں این مقدار کو پہنچ جائے تو وہ پانی جنار میں تبدیل ہو جاتا ہے یا جب ایک دھات حرارت میں این مقدار تک پہنچ جائے تو وہ پانی جنار میں تبدیل ہو جاتا ہے یا جب ایک

تنقىد یہلے تو بیہ کہ کسی بھی حال میں کمیت کیفیت میں نہیں بدلتی، ہاں اتنا ضرور ہے کہ کسی خاص موجود کی پیدائش میں ایک معین کمیت کے وجود کی ضرورت ہے، جیسے یانی کا درجہ حرارت، بخار میں تبدیل جہیں ہوتا بلکہ یانی کے بخار میں تبدیل ہونے کے لئے ایک معین مقدار میں حرارت کایا یاجانا ضروری ہے۔ دوسرے بیرکہ،ضروری نہیں ہے کہ بیر کمیت لازم،سابقہ کمیت میں بالتدریخ اضافہ کی وجہ سے ہے، بلکہ سابقہ کمیّت میں کمی واقع ہونے کے سبب جدید کمیت کے وجود میں آنے کا امکان ہے، جیسے کہ بخار کا یانی میں تبدیل ہونا حرارت کے کم ہونے پر مشروط ہے۔ تیسرے یہ کہ کیفی تغیرات ہمیشہ نا گہانی نہیں ہیں، بلکہ بہت سے مقامات پر تدریجی ہوتے ہیں،جبیہا کہ موم اور شدیشہ کا کچھلنا تدریجی ہے۔ ہاں جس حقیقت کو یہاں مانا جاسکتا ہے وہ بیر ہے کہ بعض طبیعی موجودات کے متحقق ہونے کے لئے ایک کمیت کا ہونا ضروری ہے، کیکن کمیت کا کیفیت میں تبدیل، کمیت میں تدریجی اعتبار ےاضا فہ کالا زم ہونااور تمام کیفی تغیرات کے لئے ایس کلیت کو سلیم کرلین<sup>ا ،</sup> سی بھی حال **م**یں قابل قبول نہیں، لہذا قانون جہان شمول بنام (تغیرات کمی سے تغیرات کیفی میں منتقل ہوجانے) کا کوئی وجودنہیں ہے۔ قاعد دفقی نفی کا مطلب کہ جے کبھی قانون نکامل ضدین یا جستجو طبیعت کا نام دیا جا تا ہے ہیہ ہے قاعد وفقی ففی کا مطلب کہ جے کبھی قانون نکامل ضدین یا جستجو طبیعت کا نام دیا جا تا ہے ہیہ ہے دیالتکن تحولات اور تغیرات میں ہمیشہ فعال (THESE) کے ذریعہ غیر فعال ( ANTI CENTTHESE) کی نفی کی جاتی ہے اور خود بخو دغیر فعال انقلاب ( CENTTHESE CENTTHESE) کے ذریعہ شخصی ہوجا تا ہے، جیسا کہ گھاس دانہ کی ففی کرتی ہے اور خود وہ گھاس نے دانوں کے وجود میں آجانے کی وجہ سے مشخص ہوجاتی ہے، اسی طرح نطفہ انڈ کے کی ففی کرتا ہے اور وہ خود چوزہ کے ذریعہ مفتفی ہوجا تا ہے، یعنی ہر آنے والا وجود گذشتہ موجود کی بذمیرت کا مل تر ہوتا ہے اور اس اصل قاعدہ کی اہمیت اسی نکتہ میں پوشیدہ ہے کہ ہی ( تغیرات کی کیفیت کو آشکار کرتی ہے، اور تغیرات کو کمال کی جانب رواں دواں ہونے ک طرف تا کید کرتی ہے۔

تنقید۔ اس امر میں کوئی شک نہیں ہے کہ ہر تغیر وتحول کے بعد سابقہ حالت متغیر ہوجاتی ہے اور ایک جدید شکل اختیار کرلیتی ہے اور اگر قاعدہ نفی نفی کو اسی معنی میں لیا جائے تو پھر اس کے معنی لواز م تغیر کے بیان کرنے کہ علاوہ پچھاور نہیں ہیں لیکن اس اصل کے لئے جن تفسیر وں کو ذکر کیا گیا ہے وہ جہت حرکت اور اس کے تکاملی (بہتدرنے کامل) ہونے کو بیان کرنے والی ہیں لہذ ااس کے مطابق بیہ کہنا بہتر ہے کہ جہان کے تمام تغیر ات کا مطلب ہی ہے کہ ہر ہونے والا وجود گذشتہ موجود سے کامل ہونا چائے ،لیکن بید امر قابل قبول نہیں ہے ، کیا یونیسم ،، شعاعوں ے اثر سے سرب میں تبدیل ہونے کی وجہ سے کامل ہو جاتی ہے؟ کیا پانی بخار میں بدل جانے کے بعد تکامل یافتہ ہوجا تا ہے؟ یا بخار کے پانی میں بدل جانے کی وجہ سے اسے کمال مل جاتا ہے؟ کیا جو درخت خشک ہوجاتے ہیں اور ثمر دینے کی قوت کھوب بیٹھتے ہیں وہ راہ کمال کی طرف گا مزن ہیں؟ ان تمام شواہد کے ہوتے ہوئے صرف بعض موجودات کے سلسلہ میں قانون تکامل کو مانا جاسکتا ہے، کیکن تمام موجودات کے لئے ایک کلی قانون ہونے کے عنوان سے اسے تسلیم نہیں کیا جاسکتا ہے ، کیکن تمام موجودات کے لئے ایک کلی قانون ہونے

آ خرکاراس امر کی طرف اشارہ کرنا ضروری ہے کہ اگر بالفرض ان تمام اصول ( قواعد ) کا کل ہونا مان لیا جائے تو یہ علوم طبیعی میں ثابت شدہ قوانین موجودات کی پیدائش کی کیفیت ہی کو بیان کر سکتے ہیں، لیکن جہان میں قانون کلی کے ثابت ہونے کا یہ مطلب نہیں ہے کہ موجودات علت جھان آ فرین سے بے نیاز ہوں، اور جیسے کہ ہم سابق میں بیان کر چکے ہیں کہ مادہ اور مادیات ممکن الوجود ہیں، لہٰذاان کا واجب الوجود کا محتاج ہونا ضروری ہے۔ سوالات ۱-ماٹر یالیسم ڈیالٹیکی اور کمینکی کے درمیان موجود فرق کی وضاحت کریں؟ ۲ ۔قاعدہ تضاد کی شرح پیش کریں اور اس پر ہونے والے اشکالات ذکر کریں؟ ۳ ۔قاعدہ فنی نفی کو بیان کرتے ہوئے اس پر تنقید کریں؟ ۵ ۔کیاان قواعد کے کلی ہونے کی صورت میں انکاجہان کے خالق سے بے نیاز ہونا ثابت ہوتا ہے؟ کیوں؟

## سولہو**اں د**س خدا کی لاثانیت مقدمہ اس کی لاثانیت یردلیل

## مقد مه گذشتہ دروس میں وجود خداکی ضرورت کو ثابت کیا جاچکا ہے، اور آخر کے چند دروس میں مادی جہان مینی کے تحت بحث گذریجگی ہے، اس نظر میہ کے تحقیق وجستجو سے سیہ پہلو روشن ہو گیا، کہ علت (خدا) کے بغیر جہان کو فرض کرنا، نامعقول اور غیر قابل قبول ہے۔ لیکن اب اس کے بعد، ہم تو حید کے سلسلہ میں بحث کریں گے اور شرکین کے غلط عقائد کو برطاکریں گے، لیکن سوال ہیہ ہے کہ شرک آمیز عقائد انسانوں کے درمیان کیسے رائج ہو کے، اس سلسلہ میں ماہر سم جیات کے نظریات محقول میں ایکن ان تمام نظریات میں سے کوئی بھی نظر بیقابل اعتماد دلائل سے متصف نہیں ہے، اس ضمن میں شاید بیکر نا درست ہو کہ آسانی اور ان سال میں موجود داخلاف، شرک آمیز عقائد میں مبتلا ہونے کا سبب بنا، اس طرح ان لوگوں نے ہر موجود کے لئے ایک خاص خدا کو فرض کر لیا، اچھا ئیوں اور برائیوں کے لئے ال لوگوں نے ہر موجود کے لئے ایک خاص خدا کو فرض کر لیا، اچھا کیوں اور برائیوں کے لئے دو

خدافرض کر لئے۔

اس کے علاوہ چونکہ زمینی حوادثات میں جب آفتاب، ماھتاب اور ستاروں کی دخالت کو مشاہدہ کیا تو ان کے ذہنوں میں یہ خیال آیا کہ یہ چا ند سورج اور ستارے زمینی موجودات کی بہ سبت ربوبیت سے متصف ہیں، اور چونکہ اپنی طبیعت میں کسی معبود کی پر ستش کو کمس کرتے مشحول ہو گئے، ان لوگوں نے اپنے خیالی معبودوں کے لئے بت بنا لئے، اور ان کی پر ستش میں مشغول ہو گئے، اس طرح بتوں کو ضعیف افکار سے متصف لوگوں کے درمیان اصالت مل تاکہ ایک طرف خدا پر ستی کی ضیاد پر بتوں کی عبادت کے لئے تو انین وضع کر لئے ان کہ ایک طرف خدا پر ستی کی خیاد پر بتوں کی عبادت کے لئے تو انین وضع کر لئے ان کہ ایک طرف خدا پر ستی کی حس کی تسکین ہوتی رہے اور دوسری طرف اپنی نفسانی خواہ شات کو تفتر کا لباس عطا کر سکیں، اور اضحیں مذہبی شکل وصورت دے کر اپنی مراد حاصل کر لیں ، اسی وجہ سے آج بھی بت پر ستوں کے درمیان نا چنا، گانا، شراب نوشی اور شہوت رانی، مذہبی رسومات کے تحت رائج ہے...

مذکورہ تمام عوامل کے علاوہ سب سے مہم وجہ وقت کے ظالموں اور جبار ل کی خود خواہی اور تلبر چیسے عوامل سبب بنے ، کہ وہ پنا مقصد حاصل کرنے کے لئے سادہ لوح افراد کے افکار سے فائدہ اٹھائیں، لہذاا پنی قدرت وحد ود سلطنت کو وسعت دینے کے لئے شرک آلود عقائد کی بنیاد ڈالی ، اور اس کی تر وتح کرتے رہے اور اپنے لئے ایک قشم کی ربو ہیت کے قائل ہو گئے اور اس طرح طاغوتوں کی پرستش مذہبی مراسم کا جز شار کی جانے لگی کہ جس کی مثالیں ہند، چین ، ایران اور مصر کے علاوہ دوسر مے مما لک میں بھی قابل مشاہدہ ہیں۔

ہم جال شرک آلودادیان مختلف اسباب وملل کی وجہ سے وجود میں آئے ہیں جنہوں نے دین الہمی کے سابیہ میں انسان کے نکامل اور کا میابی کے راستہ میں بڑے موافع ایجاد کئے، اسی وجہ سے انبیاءالہی کی تبلیخ کاایک عظیم حصہ، شرک اور شرک آلودہ افراد سے مقابلہ کے لئے مخصوص تھا۔ لہٰذا شرک آلودعقا ئد کی بنیاد، جہانی حواد ثات کے مقابلہ میں خدا کےعلاوہ کسی دوسر ےموجود کی ربوبیت کے اعتقاد پر استوار ہے، یہاں تک کہ بہت سے مشرکین اس جہان کے خالق کی، یگانگی کے قائل تھے،اور خالقیت میں توحید کوقبول کرتے تھے،لیکن وہ اس سے کم مرتبہ دوسرے درجہ کے ں داکے بھی قائل تھے جوان کے اعتقاد کے مطابق بطور مستقل اس جہان كوچلانے والے ہیں،اور خالق جہان کوخداؤں کا خدااوررب الارباب کا نام دیتے تھے۔ لیکن پیم درجہ والے خدا کہ جس کے اختیار میں کا ئنات کا نظام ہے بعض لوگوں کے گمان کے مطابق فرشتہ ہیں کہ جنھیں مشرکین عرب خدا کی بیٹماں کہا کرتے بتھے کمیکن بعض لوگوں کے خیا ل کے مطابق جنّات ہیں، یا ستاروں کی روحیں یا گذشتہ لوگوں کی روحیں یا پھر نامرئی موجودات ہیں ہم نے دسویں درس میں اشارہ کردیا ہے کہ حقیقی خالقیت اور ربوبیت کوایک دوسرے سے جدانہیں کیا جاسکتا، لہٰذا خدا کی خالقیت کو قبول کرتے ہوئے کسی دوسری کی ر ہو ہیت کو قبول کرنا درست نہیں ہے اور جولوگ اس طرح کے عقیدے رکھتے ہیں وہ اس تناقض سے بےخبر ہیں، لہٰذاان کے عقائد کو باطل کرنے کے لئے اتنا ہی کافی ہے کہ اسکے تناقض کوبیان کردیاجائے۔

خدا کی یکتائی کے اثبات میں مختلف دلیلیں فلسفی اور کلامی کتابوں میں موجود ہیں ،لیکن ہم

یہاں پر صرف اُنھیں دلائل کو پیش کریں گے کہ جور بو بیت میں بگانگت کوم براہ راست ثابت کرتے ہوں اور مشرکین کے عقائد کو باطل کرتے ہوں۔

خدا سی کی کا ٹائیت پر پر پر پان و دلیل۔ اگر اس جہان کے لئے دویا دو سے زائد خداؤں کے فرض کو تسلیم کرلیا جائے تو چند حال سے خالیٰ نہیں ، یا یہ کداس جہان کی تما مخلوقات ، ان تمام خداؤں کی مخلوق اور معلول قرار پائے گ یا یہ کہ مخلوقات کے مجموعوں ، میں سے ہر مجموعہ ، مفروض خداؤں میں سے سی ایک کی مخلوق اور معلول ہوگا یا یہ کہ یہ تمام موجودات ، تنہا ایک خدا کی خلق کردہ اور بقیہ خدا مد تر کی حیثیت سے ہوں گے۔ جہان آ فرین ) کا سی موجود کو خلق کر نے کا مطلب سے ہے کہ ان خدا قوں (علت ایک وجود کا افاضہ کر بے ، جس کے تیجہ میں متعدد وجود خلق ہوجا میں گر موجود کے ایک وجود کا افاضہ کر بے ، جس کے تیجہ میں متعدد وجود خلق ہوجا میں گر مالانکہ ہر موجود کے لیکن دوسرا فرض بیہ کہ ان خداؤں میں سے ہر ایک ، سی ایک خلوق اور لیکن دوسرا فرض بیہ کہ ان خداؤں میں سے ہر ایک ، میں ایک خلوق ت کے کسی خل

مجموعہ کا خالق کہلائے تو اس کا لاز مہ بیہ ہوگا کہ ہر مخلوق اپنے خالق کی مدد سے قائم ہواور کسی دوسری مخلوق کی محتاج نہ ہو مگر بیا حتیاج ایسی ہو جو اسکے خالق تک پہنچتی ہواور تنہا و ہی خدا اس مخلوق کی رسید گی کرتا ہو ، یا ایک دوسری تعبیر سے مطابق اس جہان کے لئے چند خداؤں کا فرض متعدد نظام کے موجود ہونے کا لا زمہ ہے جوایک دوسرے سے جدا ہیں ، حالانکہ اس جہان میں صرف ایک ہی نظام ہے اور تمام موجودات ایک دوسرے سے مربوط ہیں، ایک دوسرے سے متاثر ہیں،ایک دوسرے کے محتاج ہیں، گذشتہ وآئندہ کے تمام موجودات میں ارتباط برقرار ہے، ہرموجوداینے بعد آنے والے موجود کے لئے راستہ ہموار کرتا ہے پس وہ جہان جس میں صرف ایک ہی نظام برقرار ہے اور اس کے اجزا ایک دوسرے سے مربوط ہیں،اسے چندعلتوں کامعلول(چندخداؤں کاخلق کردہ)نہیں قرارد باجاسکتا۔ اورا گریہ فرض کرلیا جائے کہ تمام مخلوقات کا خالق ایک خدا ہےاور بقیہ خدا جہان کی تدبیراور اس کی ہدایت کے عہدہ دار ہیں، تو بیفرض بھی صحیح نہیں ہوسکتا، اس لئے کہ ہر معلول اپنی یوری ہتی کے ساتھ علت وجود آ فرین کے ذریعہ قائم ہے اور کوئی بھی مستقل موجود اس میں تصرف کی قدرت نہیں رکھتا بلکہ بیتمام معلولات علت وجود آ فرین کی طاقت وقدرت کے زیر ساہیہ ہیں اور تمام تا ثیر اور اثریذیر کی اس کے اذن تکوین کے ذریعہ انجام پاتے ہیں، اس بنا پر ان خداؤں میں سے کوئی بھی حقیقی رب نہیں ہوسکتا، اس لئے کہ رب کا مطلب بیر ہے کہ وہ اپنے مربوب کی ذات میں بطور مستقل تصرف کرے جبکہ فرض ہیے ہے کہ ایسے تصرفات مستقل نہیں ہیں، بلکہ بیسارے تصرفات اسکی ربوبیت کے زیر سامیداورا سی کی قدرت سے انجام یاتے ہیں اس طرح کے اختیارات وتصروفات ،توحید ( ربوبی ) سے منافات نہیں رکھتے ، جیسے کہ اگر خالقیت بھی اذن خدا سے ہوتو تو حید خالقیت کے منافی نہیں ہے قر آن اور روایات میں بعض بندول کے لئےالیی خالقیت اورغیر استقلالی ربوبیت ثابت ہے، جیسا کہ قرآن نے حضرت

عسلى عليه السلام كے بارے ميں فرما يا ہے۔ (وَإِذ تَخُلُقُ مِنَ الطِّينِ كَمَينًا تِو الطَّيرِ بِإِذَنِ فَتَنفُخُ فِيهَا فَتَ كُونُ طَيرًا بِإَذَنِ)(<sup>(</sup>) اور جب تم مير ے علم سے مٹی سے پرندہ کی شکل بناتے اور پھر اس پر پچھدم کرتے ہواور وہ مير ے علم سے پٹی پٹی پرندے بن جاتے۔ اس طرح ايک ااور مقام پر فرمايا۔ اور ان کی قسم جوز مين وآسان كے درميان تيرتے پھرتے ہيں۔

تشیجہ ب جہان کے لئے چند خداؤں کا توبتم ، خدا کو مادی اور اعدادی علتوں سے قیاس کرنے کے ذریعہ وجود میں آیا ہے حالانکہ علت وجود آ فرین کوالیں علتوں سے تشبیز ہیں دی جاسکتی ، اور کسی بھی معلول کے لئے چند علت وجود آ فرین یا رب یا مستقل مد بر فرض نہیں کیا جا سکتا۔ لہذا اس توبتم کو دفع کرنے کے لئے پہلے علت وجود آ فرین کے معنی اور پھر اس کی خصوصیات اور نوعیت میں خوب غور کرنا ہوگا، تا کہ معلوم ہوجائے کہ معلول واحد کے لئے چند علتوں کا ایسامنظم جہان چند خداؤں یا چندار باب یا مستقل مد بروں کا خلق کردہ ہیں ہے تشہیں ہے ہوتے کہ اس منظم جہان چند خداؤں یا چندار باب یا مستقل مد بروں کا خلق کردہ نہیں ہے ۔ اس منظم جہان چند خداؤں یا چندار باب یا مستقل مد بروں کا خلق کردہ نہیں ہے ۔ ماننا جبکہ ستقل خالقیت اورر بو بیت کے معنی میں نہ ہوتو، بیتو حید سے منافات نہیں رکھتا، جیسا کہرسول اکرم اورائمہ علیہم السلام کی ولایت تشریعی الہی ر بو بیت تشریعی سے کوئی منافات نہیں رکھتی ،اس لئے کہ بیرخدا کی عطا کر دہ اوراسی کے حکم سے ہے۔

> (۱)سورهٔ مائده - آیت/۱۱۰ (۲)سوره نازعات - آیت/۰

## سوالات

۱۔ شرک آلود عقائد کی پیدائش کے اسباب بیان کریں؟ ۲۔ شرک سے آلود عقائد کی بنیاد کیا ہے؟ ۳۔ خالقیت اور ربوبیت کے در میان پائے جانے والے لاز مہ کو بیان کریں؟ ۶۔ کیوں ہر موجود کے لئے چند خالقوں کا فرض کر ناباطل ہے؟ ۵۔ کیوں ٹخلوقات کے ہر مجموعہ کے لئے کسی ایک خالق کو فرض نہیں کیا جا سکتا؟ ۲۔ اس امر میں کیا اشکال ہے کہ یہ جہان خدائے واحد کا خلق کر دہ ہے اور اس کے لئے متعدد، ارباب ہیں؟ ۷۔ چند خداؤں کا تو ہم کہاں سے وجود میں آیا اور اسے دفع کرنے کا راستہ کیا ہے؟

نہیں رکھتا؟

ستر پول د مرس توحید کے معانی مقدمہ نفی تعدد نفی تر کیب توحید افعالی تا شیر میں استقلال دومہم نتیجہ شہ کا جواب

مقد مه کلمہ تو حید لغوی اعتبار سے ریگانہ اور کیتا کے معنی میں آیا ہے لیکن فلاسفہ، منگلمین، علماء اخلاق اور عرفاء کی نظرمیں بیہ متعدد معانی میں استعال ہوتا ہے، اور ان معانی میں سے ہرا یک تو حید پر دلالت کرتا ہے، جنھیں اقسام تو حید یا مراتب تو حید بھی کہا جاتا ہے، لیکن یہاں پر ان کا بیان کرنا ہمارے ہدف سے خارج ہے۔ اسی وجہ سے یہاں پرہم اس بحث سے مناسب اصطلاحات کا ذکر کریں گے،

ا۔تعد د صحی نفی: توحید کی سب سے پہلی اور معروف اصطلاح خدا کی وحدانیت کا اعتقاد رکھنا ہے نیز شرک صرح کے مقابلے میں تعدد خدا کی نفی ، یعنی دویا دو سے زائد خدا کے وجود سے انکاراس طرح سے کہ ہرایک کا وجود مستقل اورایک دوسر بے سے علید ہ ہو۔

۲۔ تر ڪيب ڪي نفي: دوسري اصطلاح اس معنى ميں ہے، کہ اس کی احدیت نیز درون ذاتی کے اعتبار سے، اس کے بسیط ہونے کا اعتقاد رکھتا ہے یعنی ذات الھی ، بالفعل اور بالقوہ اجزا سے مرکب نہیں ہے۔ اس صفت کوزیا دہ تر بصورت صفات سلد بیہ بیان کیا جاتا ہے، جیسا کہ دسویں درس میں اشارہ کیا جاچکا ہے، اس لئے کہ ہمارا ذہن مفہو م تر کیب اور اس کے بطلان سے مفہوم بساطت کی بہ نسبت زیا دہ آشا ہے۔

۳۔زائد برذات صفات صحی نفی۔ تیسری اصطلاح ذات الہی کا صفات ذاتیہ کے ساتھ لِگانگت اور صفات کے زائد برذات نہ ہونے کے معنی میں ہے، کہ جسے (توحید صفاتی ) کہا جاتا ہے اور روایات میں نفی صفات کے عنوان سے ذکر کیا گیا ہے جبکہ اشاعرہ صفات الہیہ کے زائد بر ذات اور قد ماء ثمانیہ ہونے کے قائل ہیں۔

توحید صفاتی کی دلیل ہے ہے کہ اگرتمام صفات الہی میں سے ہرایک کے لئے جداگانہ وعلیحدہ مصداق فرض کر لئے جائیں تو چند صورتوں سے خالی نہیں ہے، پہلی صورت، یاان صفات کے مصادیق ذات الہی میں یا داخل ہوں گےجس کا لا زمی نتیجہ یہ ہوگا کہ ذات الہی کا اجزا سے مرکب ہونالا زم آئے گا کا مرکب کہلائے ،جس کوہم پہلے ہی بیان کر چکے ہیں کہ ایسا ہونا محال ہے یا وہ مصادیق ذات الٰہی سے جدا فرض کئے جائیں گےالیں حالت میں یا تو وہ واجب الوجود ہوں گے یعنی وہ پیدا کرنے والے سے بے نیاز ہوں گے، یا وہ ممکن الوجود ہوں گے کہ جس کے لیے ایک خالق کا ہونا ضروری ہے ،لیکن صفات واجب الوجود ہونے کا فرض تعد دِذات اور شرک ِصریح کا موجب ہے، اور ہم یہ تصور نہیں کر سکتے کہ سی مسلمان کا عقیدہ ایسا ہوگا، یا پھر صفات کاممکن الوجود ہونے کا پی مطلب ہے کہ خدا وند عالم ان صفات سے عاری ہے مزید برآں، وہ ان صفات کوخلق کرےاور پھران سے متصف ہوجائے جیسےا گروہ حیات نہیں رکھتالیکن وہ ایک موجود بنام حیات خلق کرے،اوراس طرح وہ حیات کا مالک بن جائے اسی طرح اس کی دوسری صفات بھی فرض کرلی جائیں ، حالانکہ بیدا مرمحال ہے کہ علت وجودآ فرین مخلوقات کے کمالات کا حامل نہ ہواوراس فرضیہ سے بدتر، توبیہ ہے کہ وہ اپن مخلوقات کے نمن میں علم وقدرت اور بقیہ صفات کمالیہ سے متصف ہو۔

اس فرضیہ کے بطلان کے بعد بیرثابت ہو گیا کہ خداوند عالم کے صفات زائد برذات نہیں ہیں بلکہ وہ عین ذات ہیں اور وہ ایسے مفاہیم ہیں کہ عقل جس سے ایک مصداق بسیط کہ جسے ذات مقدس الہی رہتے ہیں اخذ کرتی ہے۔

محہ تو حید افعالی۔ فلاسفہ اور متکلمین کے نز دیک تو حید کی چوتھی اصطلاح تو حیدِ افعالی ہے جس کا مطلب سے ہے کہ خداا پنے امور کو انجام دینے میں نہ تو کسی شی کا محتاج ہے اور نہ ہی کسی بھی موجو د میں اتن استطاعت ہے کہ وہ اس کے امور میں اس کی مدد کر سکے۔

یہ مطلب علت وجود آفرین کی خصوصیات یعنی ذات الہی کا تمام مخلوقات کے مقابلہ میں قیومیت سے متصف ہونے کی طرف توجہ کے ذریعة مجھ میں آجا تا ہے اس لئے کہ ایسی علت کا معلول اپنے تمام وجود کے ساتھ علت کے سہارے قائم ہوتا ہے اور بذات خود کسی بھی قشم کے استقلال سے عاری نہیں ہے۔

ایک دوسری تعبیر کے مطابق جس کے پاس جو پچھ بھی ہے وہ خدا کا عطا کردہ ہے اور اس کے دائرہ قدرت میں ہونے کے ساتھ اس کی مالکیت حقیقی اور تکوینی کے زیر سابیہ ہے، اور نیز خدا کی قدرت میں ہونے کے ساتھ اس کی مالکیت حقیقی اور تکوینی کے زیر سابیہ ہے، اور نیز خدا کی قدرت و مالکیت، قدرت الہی کا ایک جز بلکہ اس کے طول میں سے ہے نہ یہ کہ اس کی قدرت خدا کی قدرت کے مدمقا بل کسی مزاحمت کا باعث ہے، جیسے کہ ایک غلام کی مالکیت مولی کی اعتباری مالکیت کے فی قدرت فی مالکیت کے خاص کے خاص کے معاد میں ہوئے کے مالکی مالکیت کی قدرت و مالکیت، قدرت الہی کا ایک جز بلکہ اس کے طول میں سے ہے نہ یہ کہ اس کی قدرت خدا کی قدرت کے مدمقا بل کسی مزاحمت کا باعث ہے، جیسے کہ ایک غلام کی مالکیت مولی کی اعتباری مالکیت کے زیر سابیہ ہوتی ہے العبدو ماف یدہ لول ہولا اکسی مکن ہے کہ خدا

144

ە\_تاثىراستقلالى\_ توحید کی یانچویں اصطلاح اثر انداری میں استقلال ہے(۱) یعنی مخلوقات اپنے امور میں ذات الہی سے بے نیاز نہیں ہیں،اور جوا ٹرات بھی ایک دوسرے پرڈالتے ہیں وہ خدا کی دی ہوئی طاقت اوراس کی اجازت سے ہے درحقیقت جوذات ہر شی سے بے نیاز ہوکرا پنے امور انجام دیتی ہے وہ ذات اقدس الہی ہے، دوسروں کی تاثیر اور فاعلیت ، اس کی تاثیر اور فاعليت كزيرسابي ہے۔ اسی وجہ سے قرآن کریم طبیعی اورغیرطبیعی فاعلوں (جیسے جن وانس اور ملک) کی نسبت خدا کی طرف دیتا ہےاور فرما تا ہے کہ بارش کا برسنا، سبز ہ کا اگنااور درختوں کا پھل دینا بہ سب اس کی طرف سے ہے اور اس بات کی تاکید کرتا ہے تاکہ لوگ اس بات کو درک کریں اور برابر خدا کی طرف متوجہ رہیں، کہ امور کی نسبت خدا کی جانب تمام عوامل کی بہ نسبت قریب ہے تقریب ذہن کے لئے بیرمثال کافی ہے کہ اگر کسی محکمہ کا رئیس اپنے زیر دست خدمت گذاروں کوکسی امر کے انجام دینے کا فرمان صادر کرے جبکہ امور کا انجام دینا انھیں کاری گروں پرمونوف ہے لیکن کاریگروں کے ذریعہ انجام دیئے گئے امور کی نسبت محکمہ کے رئیس کی طرف دی جاتی ہے بلکہ عقلافر مان صا در کرنے والے کی طرف نسبت دینے کوتو ی اور بہتر

جانتے ہیں۔

فاعل تکوینی کے بھی مراتب ہیں اور چونکہ کسی بھی فاعل کا وجود اراد کا لہمی کے ذریعہ قائم ہے، بالکل اسی طرح کہ جیسے صورت ذہنیہ کا وجود، تصور کرنے والے کے ذریعہ قائم ہے وللّٰہ المثل الاعلی لہٰذا اگر کسی فاعل سے کوئی اثر ات ظاہر ہوتے ہیں تو وہ خدا کے اذن اور اس کے ارادہ تکویتی کے سبب سے ہیں (ولاحول ولاقتو ۃ الا باللّہ العلماں

(۱) عرفاءتو حيدِ افعالى كواس معنى ميں استعال كرتے ہيں.

دوم مرحد متیجے۔ توحید ِ افعالی کا متیجہ میہ ہے کہ انسان خدا کے علاوہ کسی بھی موجود کو لائق عبادت نہ سمجھے، اس لئے کہ صرف انسان کا خالق اور اس کا رب لائق پر سنش ہے اور بس، یا ایک دوسر ی تعبیر کے مطابق الوہیت، خالقیت اورر بوبیت کا لاز مہ ہے۔ اس کے علاوہ انسان کا تمام اعتماد خدا پر ہونا چا ہے اور اپنے تمام امور میں اسی پر توکل کر نا چا ہے، اور صرف اسی سے مدد مانگنا چا ہے اور اس کے علاوہ کسی دوسر کا خوف دل میں نہیں آ ناچا ہے نہ کھائے یہاں تک کہ جب اس کی احتیاجات کو پورا کرنے والے اسباب کا وجود نہ ہوتو تب بھی ناامید نہ ہواس لئے کہ خدا غیر عادی را ہوں سے اس کی احتیاجات کو پورا کرنے کی قدرت رکھتا ہے۔ ایساانسان ولایت خاصہ کے سابیہ میں ہوتا ہے اور بے نظیر روحی اطمینان سے برخور دار ہوتا ہے (اَلَ َالِنَّ اولِیَا َ اللَّالَا لَا خَوف عَلَیہِ ہم وَلَا کھم یَحزَنُونَ).(۱) آگاہ ہوجا وَ اس میں شک نہیں، کہ دوستان خدا (قیامت میں) نہ کوئی خوفہوگا اور نہ وہ آزر دہ خاطر ہوں گے۔ (اِیتَاکَ نَعبُکُ وَ اِیَّاکَ نَستَعِینُ) اس آیہ شریفہ میں بید دو نتیج موجود ہیں، جسے ہر مسلمان روز انہ کم از کم دس مرتبہ تلاوت کرتا ہے۔

شبہ صحاب واب۔ اس مقام پر شاید ذ<sup>ہ</sup>ن میں بیر شبہ اٹھے کہ اگر توحید کامل کا اقتضابیہ ہے کہ انسان خدا کے علاوہ سمی دوسرے سے مد دطلب نہ کر بے تو پھراولیاءالہی سے بھی مد دطلب کرنا صحیح نہیں ہوگا۔

(۱)سورهٔ یونس-آیت/۲۲.

اس شبہ کا جواب میہ ہے کہ اگراولیاءالہی سے توسل اسی عنوان کے تحت ہو کہ وہ خدا سے ماوراء ہو کے مستقل حثیت سے مدد کرتے ہیں تو ایسا توسل تو حید سے ساز گارنہیں ہے ،لیکن اگر اس عنوان کے تحت ہو کہ خدا نے اخصیں اپنی رحمت تک پہنچنے کا وسیلہ اور بندوں کو ان کی طرف رجوع کرنے کا حکم دیا ہے تو بی تصور ند صرف بید کہ تو حید کے منافی نہیں ہے اس کا شارعبادت و اطاعت خدامیں ہے، اس لئے کہ بیتوصل اسی ذات الہی کے اذن سے انجام دیا گیا ہے۔ لیکن سوال ہیہ ہے کہ خدانے کیوں ایسے وسائل بنائے؟ اور کیوں لوگوں کو ان سے توسل کا حکم دیا؟ تو اس کا جواب ہیہ ہے کہ بیتمام احکام حکمتوں پر مبنی ہیں جن میں سے بعض حکمتوں کو یہاں ذکر کیا جار ہا ہے۔ ۲ ۔ لوگوں کو ان کے مقام کو پچنو انا۔ ۳ ۔ لوگوں کو ان کے مقام تک لے جانے کے لئے اضیں شوق دلانا۔ ۳ ۔ لوگوں کو اپنی عبادتوں پر مغرور ہونے اور اپنے آپ کو کمالات کے آخری مراتب پر فائز ہونے کے تصور سے رو کنا وغیرہ، جیسا کہ وہ لوگ جو اتم میں ہمال ہوں کے منگر میں ج

## سوالات ۱- تو حید کے لغوی اور اصطلاحی معنی بیان کریں؟ ۲- تو حید افعالی کو کیسے ثابت کیا جا سکتا ہے؟ ۲- تا شیر استقلالی میں تو حید بہ معنی ایکا نگت کی شرح پیش کریں؟ ۵- وہ نتائج جوتو حید کی آخری دوقسموں سے حاصل ہوتے ہیں وہ کیا ہیں؟ ۲- کیا اولیاء سے توسل کرنا تو حید سے منافات رکھتا ہے؟ کیوں؟!

## اٹھ) مریواں د مرس جبر داختیار مقدمہ اختیار کی دضاحت جبر یوں کے شبھات کا جواب

## مقد مه جیسا کہ گذشتہ دروس میں اشارہ کیا جا چکا ہے کہ تا ثیر استقلالی میں تو حید کا شار عظیم معارف میں ہوتا ہے کہ جوانسانوں کی تربیت میں نمایاں کر دار اداکرتی ہے، اسی وجہ سے قرآن میں اس مطلب کی طرف بڑی تا کید ہوئی ہے، اور مختلف بیا نات کے ذریعہ اس مطلب کو سمجھانے کی کوشش کی گئی ہے، خجملہ تمام موجودات کا اذن و مشیت ، ارادہ و قضاے الہٰی سے وابستہ ہونے پر ایمان لا ناوغیرہ... لیکن اس مطلب کو سمجھنے کے لئے رشد فکر کی اور عقل بالید گی کے علاوہ صحیح تعلیم و تربیت کی ضرورت ہے، اسی وجہ سے وہ لوگ جو عقلی بالید گی سے متصف نہیں سے یا ان کی تعلیم میں نقص تقالیحنی جھنوں نے معصوم رہنماؤں، اور قرآن کے حقیق مفسرین سے استفادہ نہیں کیا ،

انھوں نے ، اس مطلب کو سیجھنے میں غلطی کی ، اور سیجھ بیٹھے کہ تمام انڑات اور علیت صرف اور صرف خدا سے وابستہ ہے نیز اسی سے مخصوص ہے اور قرآن کریم کی صریح آیات کے برخلاف انھوں نے اسباب و وسائط سے ہر قسم کی تا ثیر اور علیت کی نفی کی ہے اور اس طرح ظاہر کرنے کی کوشش کی ہے کہ مثلاً الہلی طریقہ کار سیہ ہے کہ جب آگ کا موجود ہوگا تو اس کی حرارت بھی پائی جائے گی اسی طرح کھانا کھاتے وقت سیر کی اور پانی پینے وقت سیر ابی کا وجود ضروری ہے ، وگر نہ ایسانہیں ہے کہ آگ ، حرارت پیدا کرنے میں موثر ہے یا کھا نا اور پانی ، سیر کی وسیر ابی کے حاصل ہونے میں کرئی رول ادا کرتے ہیں ہیں۔ اس انحراف قکری کے برے نتائے اس وقت آشکار ہوتے ہیں کہ جب ہم ان نتائے کو انسان

کے افعالِ اختیاری اوراس کی ذمہ داریوں کے تحت تجزیہ وتحلیل قرار دیتے ہیں اوراس کے سلسلہ میں تحقیق دجستجو کرتے ہیں، یعنی ایسی فکر کا متیجہ یہ ہے کہ انسان کے تمام افعال خداسے منسوب ہوں، اوران امور کے تحت انسان کی فاعلیت سلب ہوجائے ،لہذ ااس صورت میں کوئی بھی اینے عمل کے مقابل میں ذمہ دارنہیں تھہر سکتا۔

ایک دوسری تعبیر کے مطابق اس نج اندلیثی کا تباہ کن نتیجہ جبر ہے یعنی انسانوں کا اپنے اعمال کے سبب سی بھی ذمہ داری سے بری ہونا ہے، جس کی وجہ ہے تمام نظام، خواہ اخلاقی ہوں یا تربیتی ، فردی ہوں یا اجتماعی ، بلکہ تشریعی نظام تو سرے ہی سے باطل ہوجاتے ہیں، اس لئے کہ جب انسان اپنے امور میں اختیار کا مالک نہ رہا تو پھر اس کے لئے وظیفہ، تکلیف، امر، نہی ، ثواب وعذاب وغیرہ کا کوئی مطلب ہی نہیں رہتا، بلکہ اس فکر کالازمی نتیجہ سے ہوگا کہ نظام تکوینی بے بنیاد ہوجا نمیں اس لئے کہ آیات قر آنی (۱) اور احادیث کے علاو ہمراہین عقل سے جو مطلب سمجھ میں آتا ہے وہ یہ ہے کہ جہان کی خلقت کا ہدف انسان کیخلقت کے لئے راستہ ہموار کرتا ہے تا کہ بیانسان اپنے اختیارات کے ذریعہ عبادت واطاعت اور بندگی کے ذریعہ کمالات کے عظیم درجات اور قرب پر وردگار کا مالک بن جائے ،اور اس کے اندر پر وردگار کی خصوصی رحمت کے مالک بننے کی صلاحیت پیدا ہوجائے لیکن اگر انسان تمام ذمہ داریوں سے بری ہواور اسے کرئی اختیار نہ ہوتو وہ رضوان الہی، اور خدا کی جاودانی نعمتوں سے سرفراز کی کا ہل نہیں ہوسکتا۔

۱۔ ان آیات کی طرف مراجعہ کریں۔ سور 6 ہو۔ دآیت/ ۷۔ سور 6 ملک۔ آیت/ ۲۔ سور 6 کہف۔ آیت/ ۷۔ سور 6 ذاریات ۔ آیت/ ۵۷ ۔ سور 6 توبہ۔ آیت/ ۷۷ اور اس طرح هدف خلقت کانقض ہونالا زم آئے گا۔ جس کا نتیجہ میہ ہوگا کہ خلقت کی مشینری ایک تھلونا بن جائے، اور پھر جبری انداز میں پچھانسان خلق ہوں، اور چند حرکات و افعال کے نتیجہ میں بعض کو سز ااور بعض کو جزاد ہے دی جائے، جبکہ ان امر کی انجام دہمی میں سارانقش اسی اس قکر کے پیچلنے میں مہم ترین عامل ظالم حکومتوں کے برے مقاصد ہیں، جوابنے ناشا کستہ امور کو اس قکر کے زید محلی جامہ پہنا تے تھے، جو اس حربہ کو کمزوروں پر اپنی برتر کی لئے امور کو اس قکر کے زید محلی جامہ پہنا تے تھے، جو اس حربہ کو کمز وروں پر اپنی برتر کی کے لئے

اور مظلوموں کے قیام کودیانے کے لئے استعمال کرتے تھے، یقیناً ایسے نہائج کے پیش نظر، ملتوں کوخواب غفلت میں رکھنے کے لئے جبر کوا یک خطرنا ک سبب ماننا ہوگا۔ اس کےعلاوہ وہ لوگ جوتھوڑا بہت اس نظریہ کے نقطہ ضعف سے آشا تھے کیکن تو حید کامل اور نفی جبر کے درمیان کوئی رادحل نکالنے کی طاقت نہیں رکھتے بتھےاور نہ ہی اہل ہیت علیہم السلام کی تعلیمات سے استفادہ کرتے تھے،لہٰذا تفویض کے قائل ہو گئے،اورانسان کے اختیاری افعال کو فاعلیت الہی کے دائرے سے خارج سمجھ بیٹھے اور اس طرح سے وہ اشتاہ میں مبتلا ہو گئے،اور یوں اسلام کے عظیم معارف اور اس کے فوائد سے محروم ہو گئے۔ لیکن وہ لوگ کہ جوایسے عظیم معارف کو درک کرنے کی استعداد سے سرفراز بتھے اور قرآن کے حقیقی مفسرین کی معرفت حاصل کر چکے تھے، وہ اس کج فکری سے محفوظ رہ گئے،اور چونکہ اپن فاعلیت اختیاری کواس قدرت کے سابد میں دیکھا جسے خدانے انھیں عطا کیا تھا لہٰذا اس قدرت کی وجہ سے حاصل ہونے والے افعال کی ذمہ داری قبول کرلی ، اور اس کے علاوہ خدا کی جانب سے تاثیر استقلالی کو درک کرلیا، اور اس طرح ایسے مفید نتائج کے حصول میں کامیاب ہو گئے۔

خاندان نبوت سے حاصل ہونے والی روایات میں اس بحث کے آثار ملتے ہیں، احادیث میں استطاعت جبروتفویض کے عنوان کے تحت اور اس کے علاوہ اذن،مشیت، ارادہ، قضا وقد رالہی کے ابواب میں ذکر کیا گیا ہے۔

ان مطالب کےعلاوہ بعض روایتوں میں ایسےلوگوں کوان مسائل میں غور وفکر کرنے سے روکا

گیا ہے کہ جوفکر کی اعتبار سے ضعیف ہیں تا کہ وہ گمراہ ہونے سے محفوظ رہیں۔ ہاں، جبر واختیار کے مختلف اقسام ہیں کہ جن میں سے ہرایک کے سلسلہ میں تحقیق وجستجو اس کتاب کے ہدف سے خارج ہے، لہٰذا اس موضوع کی اہمیت کی وجہ سے ان میں سے فقط بعض مسائل کوذکر کریں گے اور ان لوگوں کو ہماری پیلقین ہے کہ جو مزید تحقیق کے خواہاں ہیں کہ وہ مبانی عقلی وفلسفی کو سجھنے میں صبر سے کا م لیں۔

اختیا مر صحى وضاحت اراده كى قوت ، امور يقينى ميں سے ہے ، كە جو ہرانسان ميں پائى جاتى ہے ، اس ليے كە ہر انسان خطانا پذير علم حضورى كے ذريعدا سے اپنے وجود ميں درك كرتا ہے ، جيسا كداسى علم ك ذريعدا ينى بقيدروتى خصوصيات كاپنة لگاتا ہے يہاں تك كە علم حضورى ،ى كے ذريعد كسى امر كيسلسله ميں شك كابھى احساس كرتا ہے ، اورا سے درك كرنے ميں كوئى شك نہيں كرتا۔ اسى طرح انسان ايك معمولى توجہ كے ذريعدا پنے وجود ميں اس بات كا احساس كرتا ہے ، تيں سے تكلم كرسكتا ہے يانہيں ، غذا تنا ول كرسكتا ہے يانہيں ، ہاتھوں كو كركت دے سكتا ہے يانہيں ۔ اسى محرح انسان ايك معمولى توجہ كے ذريعدا پنے وجود ميں اس بات كا احساس كرتا ہے كہ دوہ على كرسكتا ہے يانہيں ، غذا تناول كرسكتا ہے يانہيں ، ہاتھوں كو كركت دے سكتا ہے يانہيں ۔ على كر محموكا تك كاراده بنانا كہ مى نفسانى خوا ہشات كو پورا كرنے كے ليے ہوتا ہے محصے كدا يك بھوكا كھانا كھانى كاراده كرتا ہے ، يا ايك پيا سا پانى پينے كا اراده كرتا ہے اور كہ مى عقلى آرز دوك كو پورا كرنے اور انسانى خوا ہشات كو ميں كا اراده كرتا ہے اور كہ مى غذاؤں سے پر ہیز کرتا ہے، یا ایک محقق اپنے مقصود کی تلاش میں مادیات سے چشم پوشی کرتا ہےاور بے شارز حمتیں تخل کرتا ہے یا ایک فدا کارفوجی اپنے ہدف تک پہنچنے میں اپنی جان کو بھی قربان کردیتا ہے۔

دراصل انسان کی عظمتوں کا انداز داس وقت لگتا ہے کہ جب مختلف خواہشیں جمع ہوں ،اوراس کے بعد انسان ، فضائل اخلاقی ، کر امت نفسانی ، اور قرب خداوندی و رضوان الہی کو حاصل کرنے کے لئے اپنی بیت اور حیوانی خواہشات سے چشم پوشی کرلے ،اس لئے کہ کوئی بھی عمل جس قدر دلچ پی اور کامل ارادہ سے انجام دیا جائے گا ، اسی کے مطابق روحی تکامل یا تنزل حاصل ہوگا،اوراسی اعتبار سے جزاء دسز اکا مستحق ہوگا۔

البتہ نفسانی خواہشات کے مقابل میں تھہرنے کی طاقت تمام انسانوں میں برابرنہیں ہے لیکن تمام انسانوں میں بیر (ارادہ) موہبت الہی موجود ہے انسان اگر چاہے تو تمرین کے ذریعہ اسے قو می بناسکتا ہے۔

لہذاارادہ کے موجود ہونے میں کوئی شک نہیں ہے اور مختلف طرح کے شبہات ذہن میں پیدا ہونے کی وجہ سے ارارہ جیسے امرِ وجدانی کے سلسلہ میں شک وتر دیذہیں ہونا چاہئے اور جیسا کہ ہم نے اشارہ کردیا ہے کہ اختیار کا وجود ایک آشکار اصل کے عنوان سے تمام ادیانِ آسمانی، شرائع، اور تربیتی واخلاقی نظاموں میں قبول شدہ ہے اور اس کے بغیر وظیفہ، تکایف امر، نہی، جزاوسز اکا کوئی مطلب نہیں ہے۔

وہ امور جواس حقیقت سے انحراف کا باعث ہوتے ہیں اور جبر سے لگاؤ کا سبب بنتے ہیں ہمیں

ان کا جواب دینا ضروری تا کہ اس وسوسہ کا خاتمہ ہوجائے لہٰذا اس مقام پر چند شبہات کے جوابات پیش کئے جار ہے ہیں۔

شبهات <u>حے جوابات</u> جریوں کے مہم ترین شبہات درج ذیل ہیں۔ ۱۔انسان کاارادہ باطنی میلانات کا نتیجہ ہے،اور یہ میلانات نہ انسان کے اختیار میں ہیں اور نہ ہی ان کے ظہور میں کوئی خارجی عامل سبب بنا ہے،لہذ ااس طرح اختیاراورا نتخاب کا کوئی معنی باقی نہیں رہتا۔

۲ - اس شبر کا جواب میہ ہے کہ میلانات کا اٹھنا ارادہ کے بننے کا سبب ہے نہ میہ کہ کسی امر کو انجام دینے کے لئے کسی ارادہ کے وجود کا سبب ہے، جبر کا نتیجہ میہ ہے، کہ جب خواہ شات ظہور کریں تو مقاومت کی قوت سلب ہوجائے، حالانکہ بہت سے امور میں انسان شک کرتا ہے کہ اسے انجام دے یا نہ دے اور کسی بھی امر کو انجام دینے کے لئے غور دفکر کی ضرورت ہے جو کبھی سودو منفعت، تو کبھی دشواری کا سبب ہے۔

۲ \_ مختلف علوم میں بیدام ثابت ہو چکا ہے کہ مختلف عوامل جیسے وراثت ، (غذائیات اور دواؤں کے نتیجہ میں ) غدود کے ترشحات ، اجتماعی عوامل ، انسان کے ارادہ کے موجود ہونے کا سبب بنتے ہیں ، اور انسانوں کے اخلاق کا بدلنا انھیں عوامل کے اختلاف کا سبب ہے جیسا کہ دین متون میں بھی اسی مطلب کی طرف تا کید کی جاتی ہے، لہٰذا انسانی افعال کو آزاد، ارادہ کا نتیجہ

نہیں کہا جاسکتا۔

اس شبر کا جواب میہ ہے کہ آذادارادہ کو قبول کر لینے کا مطلب ان عوامل کی اثر گذاری کا منگر ہونانہیں ہے، بلکہ اس کا مطلب میہ ہے کہ انسان ان عوامل کے ہوتے ہوئے بھی مقادمت کر سکتا ہے اور مختلف خوا ہشات کے جمع کے دوران کسی ایک کا انتخاب کر سکتا ہے۔ البتہ میدا مر مسلم ہے کہ بھی ہی عوامل انتخاب میں دشواری کا سبب بنتے ہیں لیکن اس کے باوجود مقادمت کرنا اور کسی ایک کا انتخاب کر لینا، کمال میں تا ثیر اور جزا کے منتخق ہونے کا سبب ہوتا ہے، جیسا کہ غیر معمولی بیجانات سزا کے کم ہونے اور جرم میں تخفیف کا باعث ہوتے ہیں۔

٣ - خدا تمام موجودات منجمله افعال انسان کے وقوع سے پہلے پوری طرح ان سے آگاہ ہے،اورعلم الہی میں سی قشم کی خطا کا کوئی امکان نہیں ہے،لہذا تمام حوادث،علم الہی کے مطابق واقع ہوتے ہیں،اوراس کے خالف ہونے کا کوئی امکان نہیں ہے،لہذا اس مقام میں انسان کے ارادہ اوراختیار کا کوئی مطلب باقی نہیں رہتا۔

اس شبر کا جواب میہ ہے کہ علم الہی ہراس حادثہ سے متعلق وییا ہی ہے جبیبا کہ واقع ہونے والا ہے، اور انسان کے افعال اختیاری وصف اختیاریت کے ہمراہ خدا کے نز دیک معلوم ہیں پس اگر بیا فعال وصف جبریت کے ساتھ واقع ہوں توعلم الہی کےخلاف واقع ہوں گے۔ جیسے خدا کو معلوم ہے کہ فلاں شخص فلاں وقت میں ایک عمل کو انجام دینے کا ارادہ بنانے والا ہے اور اسے ضرور انجام دےگا، یہاں پر ہمار ا مطلب میٰہیں ہے کہ علم صرف وقوع فعل سے متعلق ہے بلکہ وہ ارادہ اور اختیار سے بھی مربوط ہے لہذاعلم الہٰی انسان کے آزاد ارادہ اور اس کے اختیار سے کوئی منافات نہیں رکھتا۔ جریوں کا ایک دوسرا شبہ قضا وقدر کے سلسلہ میں ہے ان کے اعتقاد کے مطابق انسان کے اختیار سے ساز گارنہیں ہے اور ہم آئندہ دروں میں اس مطلب کے بحت گفتگو کریں گے۔

سوالات ۱- جبر کردان اوراس سے وابستہ ہونے کے اسباب کیا ہیں؟ ۲- جبر سے وابستہ ہونے کے برے نتائج کیا ہو سکتے ہیں؟ ۳- انسان کے ارادہ اور اختیار کی آزادی کی وضاحت کریں؟ ٤ - کیا باطنی میلا نات اور ان کے وجود میں آنے کا سبب بننے والے عوامل انسان کے اختیار سے منافات رکھتے ہیں؟ کیوں؟ ٥- وہ لوگ جوغیر معمولی ہیجانات اور دشوار شرائط میں گرفتار ہوجاتے ہیں، ان میں اور دوسروں میں کیا فرق ہے؟ ۲- کیا ور اشت اور اجتماعی عوامل جبر کا سبب ہیں؟ کیوں؟

## انيسواں د مرس دين کيا ہے قضاوقدر کامفہوم قضاوقدرعلى وعينى بير بحث مندر جدذيل موضوعات پر شتمل ہيں انسان كے اختيار سے قضاوقدر کا رابطہ متعددعلتوں كے اثر انداز ہونے کی قشميں قضااورقدريراعتقاد كے آثار

قضاوقد مرڪامفہوم کلمہ قدر کے معنی اندازہ اورکلمہ نقد پر کے معنی تولنا اورا ندازہ لگانے کے ہیں اور کسی چیز کوایک معین اندازے و پیانے کے مطابق ساخت وساز کے ہیں اورکلمہ قضا کے معنی انجام تک پہنچا نے اور فیصلہ کرنے کے ہیں اور بھی بید دونوں کلمہ ایک ساتھ نقد پر کے معنی میں استعال ہوتے ہیں۔ نقد پر الہی کا مطلب سیہ ہے کہ خدانے ہرش کے لئے کم (مقدار) وکیف ( حالت )، زمان و مکان کے اعتبار سے بچھ خاص حدود قراردئے ہیں، جو تدریجی اسباب وعوامل کے ذریعہ پاتے ہیں اور قضاالہی کا مطلب میہ ہے کہ جب کسی شی کے مقد مات ، اسباب وشرا ئط فراہم ہوجا <sup>ع</sup>یں تو وہ ثقی اپنے اختیام تک پہنچ جائے۔

ال تفسیر کے مطابق ، مرحلہ نقذ یر ، مرحلہ قضا سے پہلے ہے ، اور اس کے تدریجی مراتب ہیں ، جو قریب ، متوسط ، بعید مقد مات کو شامل ہیں اور اسباب و شرائط کے بدلنے کے ساتھ یہ بھی بدل جاتے ہیں جیسے ایک جنین پہلے نطفہ پھر علقہ ، پھر مضغہ یہاں تک کہ ایک کا مل جنس کی صورت اختیار کرلیتا ہے جس میں زمانی و مکانی تشخصات بھی پیدا ہوجاتے ہیں ، اب اس کا ایک مرحلہ میں ساقط ہوجانا ، نقذیر ، ، میں تغیر سے تعبیر کیا جاتا ہے لیکن مرحلہ قضا ایک دفعی مسللہ ہے جو اسباب و شرائط کے فراہم ہونے پر ہی شخصر ہے اس کے بعد اس کا پایا جانا حتمی ، و نا قابل تبدیل ہے

)إِذَا قَصْيٰ أَمر أَفَإِنَّمَا يَقُولُ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ).(١)

جب وه سی امر کے بارے میں ٹھان لیتا ہےتو بس اس سے کہتا ہے کہ ہوجا، وہ ہوجا تا ہے لیکن جیسا کہ پہلے اشارہ کیا جاچکا ہے کہ بھی قضا وقدر دونوں ایک ہی معنی میں استعال ہوتے ہیں، اسی وجہ سے انھیں حتمی اور غیر حتمی حصوں میں تقسیم کر دیا گیا ہے، یہی وجہ ہے کہ روایات اور دعاؤں میں قضا کو ہد لنے والے اسباب میں سے صدقہ ماں باپ کے ساتھ نیکی، صلہ کر حم، دعا وغیرہ کو بیان کیا گیا ہے۔ قضا وقد مرعلمی وعینی۔ کبھی تقدیر اور قضا الہی، موجودات کی پیدائش کے لئے اسباب و شرائط اور مقد مات کے فراہم ہونے کے تحت ، علم خدا کہ معنی میں آیا ہے اس طرح ان امور کے حتمی واقع ہوجانے کے سلسلہ میں پیکمات استعال ہوتے ہیں جسے قضا وقد رعلمی کا نام دیا جاتا ہے، اور کبھی موجودات کی پیدائش کے تدریجی مراحل اور ان کے عینی تحقق کو، خدا کی ذات سے نسبت دینے کے معنی میں استعال ہوتا ہے، جسے قضاوقد رعینی کا نام دیا جاتا ہے، اور کبھی وجود دات کی پیدائش کے تدریجی مراحل اور ان کے عینی تحقق کو، خدا کی ذات سے نسبت موجود ہوتے ہیں استعال ہوتا ہے، جسے قضاوقد رعینی کا نام دیا جاتا ہے، اور کبھی تیا ہے درج ہیں، لہذا جو تھی موجود ہوتے ہیں اور دہ سب کے سب خدا کی ایک محلوق لوح محفوظ میں درج ہیں، لہذا جو بھی خدا کی اجازت سے اس لوح محفوظ تک رسائی حاصل کر لے وہ گذشتہ اور آئندہ کے دا قعات سے باخبر ہوجاتا ہے،

(۱) سورهٔ آل عمران ۱۰ یت/ ٤۷ ، سوره بقره ۱۰ یت/ ۱۱۷ ، سورهٔ مریم ۱۰ یت/ ۳۵ ، سورهٔ غافر ۱۰ یت/ ۲۸ .

اس لوح محفوظ کے علادہ دوسر نے کم مرتبہ لوح محفوظ بھی ہیں جودا قعات کو ناقص اور حدور دد شرائط کے ساتھ بیان کرتے ہیں لہٰذا جو بھی ان تک رسائی حاصل کرلے وہ وا قعات کے سلسلہ میں اجمالی علم حاصل کر لیتا ہے، جو قابل تبدیل بھی ہیں، شاید بیآیت انھیں دو قسموں کی طرف اشارہ کررہی ہے ( یکچو اللّہ مَایَشَاءُ وَیَٰیْہَتُ وَعِندُ ہُ اُمُّ اللِّسُبِ )(۱) پھراس میں سے خداجس کو چاہتا ہے مٹادیتا ہے اور حس کو چاہتا ہے باقی رکھتا ہے اس کے پاس اصل کتاب، لوح محفوظ موجود ہے۔ بہر حال قضا وقد رعلمی کے اعتبار کے سلسلہ میں اس سے زیادہ مشکلات و دشواریاں نہیں ہیں جوہم نے خدا کے علم از لی ہونے کے بارے میں بیان کی ہیں، گذشتہ دروس میں علم الہٰی کے بارے میں جبر یوں کے شبہات کے تحت گفتگو ہو چکی ہے اور ان کے شبہات کو کمز ور اور ان کے بطلان کو واضح کیا جاچکا ہے۔ لیکن قضا وقد رعینی پر اعتقاد کے سلسلہ میں جو مشکل ترین اعتر اضات پیش کئے گئے ہیں ان کے جوابات دینا ضروری ہیں اگر چہ اس بابت تا شیر استقلالی میں تو حید کے مباحث کے در میان ایک اجمالی جواب دیا جاچکا ہے۔

انسان کے اختیام سےقضا وقد م کا مرابطہ

ہمیں بی معلوم ہو گیا ہے کہ فضا وقدر عینی پراعتقا دکا اقتضاء بیہ ہے کہ موجودات کی پیدائش سے کمال تک بلکہ آخر عمر تک حتی کہ اکھی حکیما نہ تد بیر کے ذریعہ مقد مات بعیدہ کے فراہم ہونے پرایمان لا ناہوگا اور پیدائش کے شرائط کے فراہم ہونے سے آخری مرحلہ تک ارادہ الہی سے وابستہ ہونے پریقین کرنا ہوگا۔(۲)

(۱) سورهٔ رعد آیت ۳۹ . (۲) اراده اور قضا کا ایک دوسرے پر منطبق ہونا سوره آل عمران کی

آیت نمبر ٤٧ اورسور کو یس کی آیت نمبر ٨٣ ، کی تطبیق کے ذریعہ یہ مطلب روش ہوجا تا ہے . اِنَّمَا ٱمَّوْ کُواذَا آرَادَ تَشَیْئاً آنُ یَقُوْلَ لَهُ کُنْ فَیَکُوْنُ. یا ایک دوسری تعبیر کے مطابق جس طرح ہر موجود کا خدا کی مشیت اور اس کے ارادہ کی طرف نسبت دینا ضروری ہے اور اس کی اجازت کے بغیر کو کی وجود بھی موجود نہیں ہوسکتا ، اسی طرح ہر ش کی پیدائش قضا وقدر الہی سے وابستہ ہے ، اور اس کے بغیر کو کی بھی وجود اپنے حدود میں موجود نہیں رہ سکتا ، لہٰذا اس نسبت کو بیان کرنا در اصل تو حید کی تدریجی تعلیم یعنی تا ثیر میں استقلال کے معنی میں ہے جوتو حید کے عظیم مراتب میں سے ہے، اور جس کہ پہلے اشارہ کیا جاچاہ ہے کہ انسانوں کی تربیت میں تو حید کی بی منٹی ما شرات کی حال ہے ۔ کی موجود ات کو اذن الہی اور اس کی مشیت سے نسبت دینا نہا یت آسان ہے برخلاف اس کی موجود ات کو اذن الہی اور اس کی مشیت سے نسبت دینا نہا یت آسان ہیں پیچید گیاں ہمت کی مرحلہ نیز قطعی ہونے کی نسبت قضا الہی کی طرف اس لئے کہ اس میں پیچید گیاں

اس لئے کہ تقذیر کے بننے میں انسان کے مختار ہونے کے اعتقاد کو قبول کرنے کے ساتھ اس اعتقاد ( قضاو قدر ) کو ماننا اور اس پر ایمان لانا بہت مشکل ہے، اسی وجہ سے متکلمین کے ایک گروہ (اشاعرہ) نے چونکہ انسانی اعمال میں قضا الہی کے انتساب کا حامی تھا، لہذا جبر کا قائل ہو گیا، لیکن متکلمین کا دوسرا گروہ (معتزلہ) چونکہ جبر اور اس کے جبر ان ناپذیر نقصانات سے آگاہ تھا لہٰذا اسے قبول نہ کرتے ہوئے انسانی افعال میں قضا الہی کی شمولیت کا منگر مخالف آیتوں اور روایتوں کی تاویل کی جسے ہم نے مفصل جر وتفویض کے سلسلہ میں لکھے گئے رسالہ میں پیش کیا ہے۔ لیکن اصل اعتراض میہ ہے کہ اگر واقعا انسان کے افعال اختیاری ہیں اور وہ اپنے ارا دہ میں مختار ہے تواسے س طرح اراد کا الہی اور اس کی قضا سے نسبت دی جاسکتی ہے؟ اور اگر اس کے افعال کی قضا الہی سے نسبت دی گئی ہے تو پھر س طرح انسان سے نسبت دی جاسکتی ہے؟ لہذا اس اشکال کور فع کرنے کے لئے اور ان دونوں نسبتوں کو جمع کرنے کے لئے ایک علت کی طرف چند معلول کو نسبت دیتے کے بارے میں ایک مختصر وضاحت پیش کریں گے تا کہ ان دونوں

متعد د علتوں کے اثر انداز کی قسمیں۔ ایک موجود کی پیدائش میں چندعلتوں کے ائرانداز ہونے کی چندصور تیں ہیں۔ ۱۔ چند علتیں ایک ساتھ اثر انداز ہوں جیسے کہ نیؓ، پانی، ہوا، آ فتاب جیسے اسباب مل کر سبز ہ کے اگنے کا سبب بنتے ہیں۔ ۲۔ چند علتیں نیابتا ایک دوسرے کے بعد عمل کریں جیسے کہ ہوائی جہاز کے متعد دانجن کیے بعد دیگر بے دوشن ہوتے ہیں جس کی وجہ سے ہوائی جہاز برابر پر داز کرتا ہے ۳۔ چندعلتوں کا آپس میں ایک دوسرے پر اثر انداز ہونا جیسے کہ متعدد گیند کا ایک دوسرے ا ی کمرانا، یا متعدد کاروں کا ایک ساتھ اکسیڈنٹ، یا ارادہ کا موئر ہونا ہاتھ کی حرکت پر اور ہاتھ کی حرکت کا اثرا نداز ہوناقلم کی حرکت پر اورقلم کی حرکت کا نتیجہ ایک نوشتہ کی صورت میں ظاہر ہوتا ہے،اسی طرح تمام موجودات ایک دوسرے کی تا ثیر کا نتیجہ ہیں۔ ٤ \_ متعدد عوامل کا ایک دوسرے پر اثر ، جبکہ ہرایک دوسرے سے مستقل ہو، بیفرض گذشتہ فرض سے بالکل جدا ہے اس لئے کہ وہاں ہاتھ کی حرکت ، ارادہ یر منحصرتھی اورقلم کی حرکت ، باتھ کی حرکت پر منحصرتھی۔ ان تمام صورتوں میں چندعلتوں کے ذریعہ ایک معلول کا وجود میں آنا لازمی ہے، لہٰذافعل اختیاری میں ارادۂ الہی اور انسان کے ارادے کی تا خیراسی قشم میں سے ہے، اس لئے کہ انسان اوراس کاارادہ،ارادۂالہی سے وابستہ ہے۔ لیکن وہ صورت کہ جس میں معلول واحد پر دوعلتوں کا اجتماع غیر ممکن ہے، وہ دوہ ستی بخش (وجودآ فرین)علتوں کا اجتماع ہے یا ایسے دوعلتوں کا اجتماع ہے کہ جو مانعۃ الجمع مستقل،اور ایک دوسرے کے بدلے اثر انداز ہوتے ہیں، جیسے کہ ایک ارادہ دومزید فاعلوں سے

وجود میں آئے یا دومشابہ موجود دوتا مہ علتوں کا نتیجہ ہوں۔

شهكاحواب گذشتہ توضیحات کی روشنی میں انسان کے افعال اختیاری کوخدا سے نسبت دینے کے علاوہ خود انسان سے نسبت دینے میں کوئی اشکال نہیں ہے، اس لئے کہ بذسبتیں آپس میں مزاح نہیں ہیں، بلکہایک دوسرے کےطول میں ہیں۔ ایک دوسری تعبیر کے مطابق ایک فعل کواس کے فاعل کی طرف نسبت دینا یہ ایک مرحلہ ہے اور خوداس کے وجود کوخد کی طرف نسبت دینا اس شے بالاتر مرحلہ ہے کہ جس مرحلہ میں خودانسان کاوجوداوروہ مادہ کہ جس پر وہ فعل انجام یا تا ہے اور وہ آلا ٹ جس کی مدد سے فعل واقع ہوا ہے سب کے سب اسی سے دابستہ ہیں۔ پس انسان کے ارادہ کی تا ثیرعلت تامہ کے ایک جز کے عنوان سے اپنے امور میں اس امر یے کوئی منافات نہیں رکھتا، کہ علت تامہ کے تمام اجزا کوخدا سے نسبت دیدی جائے ،اور وہ صرف خدا ہے جو جہان انسان اور اس کے تمام افعال و کر دار کواپنے دست قدرت میں سنیجالے ہوئے ہے، ہمیشہ انھیں وجود عطا کرتا ہے اوران میں ہرایک کوایک معین شکل میں خلق کرتا ہے لہذا کوئی موجود بھی کسی بھی حال میں اس سے بے نیاز نہیں ہے، اور انسان کے اختیاری افعال بھی اس سے بے نیاز اور اس کی قدرت سے باہز نہیں ہیں، اور اس کی تمام خصوصیات، اور صفات الہی قضا وقدر سے وابستہ ہیں، لہذا اپیا ہر گزنہیں ہوسکتا کہ یا تو وہ، انسان کے ارادہ سے وابستہ ہوں یا خدا کے ارادہ کے تحت ہوں اس لئے کہ بہ دونوں

166

ارادے، مستقل اور مانعة الجمع نہیں ہیں، اور اعمال کو تحقق بخشنے میں ایک دوسرے کے بدلے اثر انداز نہیں ہوتے، بلکہ انسان کا ارادہ اس کے وجود کی طرح اراد ہُ الہّی سے وابستہ ہے، اور اسے تحقق بخشنے کے لئے خدا کے ارادہ کی ضرورت ہے۔ (مَا تَشَاءونَ إِلَّا أَنْ يَشَاءَ اللّٰه دَبّ الْعَالَمِه يُنَ). (۱) اور تم پچھ چاہتے ہی نہیں مگروہی جو سارے جہان کا پالنے والا خداچا ہتا ہے۔

قضاوقد مربس اعتقاد ، معرفت خدا کے حصول اور عقلی اعتبار سے انسان کے تکامل (بندر یَ کامل قضا قدر پر اعتقاد ، معرفت خدا کے حصول اور عقلی اعتبار سے انسان کے تکامل (بندر یَ کامل ہونے) کے علاوہ بے شارعلمی فوائد کا حامل ہے جن میں سے بعض کی طرف اشارہ کیا جا چکا ہے اور بعض کوہم یہاں ذکر کریں گے۔ وہ اشخاص جو حوادث کی پیدائش میں ارادہ الہی کی اثر انداز کی اور قضا وقد راکھی پر ایمان رکھتے ہیں وہ نا گوار حادثوں سے نہیں ڈرتے ، اور نالہ وز اری نہیں کرتے ، بلکہ چونکہ انھیں معلوم ہے کہ بی حوادث بھی اس کے حکیمانہ ارادہ کا ایک جز ہے اور اس کے واقع ہونے میں کوئی نہ کوئی حکمت کا رفر ما ہے لہٰذار ضا کا رانہ اور والھا نہ طور پر اس کا استقبال کرتے ہیں ، اور اس طر ح معرورضا، تسلیم وتو کل جیسے صفات کے مظور بن جاتے ہیں اور دنیا کی خوشیوں ورعنا ئیوں پر مغرور وہ ہی تا تارہیں کہ جس کی طرف اس آی یہ میں اشارہ ہوا ہے۔ (مَا اَصَابَمِنُ مُصِيْبَةٍ فِي الْآرُضِ وَلاَ فِي اَنفُسِكُم اِلاَّ فِي كِتَٰبٍ مِن قَبلِ اَن نَّبرَأَهَا إِنَّ ذَلِكَ عَلى اللَّهِ يَسِير لِّكَيلاَ تَأْسَوا عَلَى مَافَاتَكُم وَلاَ تَفرَحُوا بِمَاءًا تَكُم وَاللَّهُ لا يُحِبُّ كُلَّ مُحْتَالٍ فَخُورٍ)(٢)

(۱) سورهٔ تکویر - آیت/۲۹. (٢) سوره حديد آيت/٢٣٢٢. حتنی مصیبتیں روئے زمین پر اورخودتم لوگوں پر نازل ہوئی ہیں قبل اس کے کہ ہم اخصیں ظاہر کریں (لوح محفوظ) میں مکتوب ہیں بیشک میہ خدا پر آسان ہے، تا کہ جب تم سے کوئی چیز چھین لی جائے اس کارنج نہ کرواور جب کوئی چیز (نعمت ) خداتم کود یے تواس پر نہ اترا یا کرو اورخدائسی اترانے والے یتنی بازکودوست نہیں رکھتا۔ لیکن اس بات کی طرف اشارہ کرنا لازم ہے کہ تا ثیراستقلالی میں توحید قضا وقدر سے غلط مطلب نكالناانتها أيستى، كابلى اور ذمه داريوں سے ازنومند موڑ ناہے۔ اورہمیں بہ یا در ہناچا ہے کہ جاودانی سعادت وشقاوت ہمارے اختیاری افعال میں ہے۔ (لهَامَا كَسبَتوَ عَلَيهَامَا أَكتَسبَت).(١) اس نے اچھا کام کیا تواپنے نفع کے لئے اور برا کام کیا تو (اس کا وبال ) کاخمیا زہ بھی وہی بھگتے ۲ (وَأَن لَيسَ لِلإِنسَانَ إِلاَّ مَاسَعَىٰ)(٢) اورانسان کے لئے نہیں ہے مگر بد کہ جتن وہ کوشش کرے

(۱) سوره بقره - آخري آيت. (٢) سورهٔ نجم - آیت/۳۹. سوالات ۱ \_ قضاوقدر کے لغوی معنی بیان کریں؟ ۲ \_ تقديرالبي اوراس كي قضا كامطلب كياب؟ ۳ \_ کس اعتبار سے قضا وقدر کو حتمی اورغیر حتمی امور میں تقسیم کیا جا سکتا ہے؟ ٤ \_ بداءكيا ي ۵ یکمی اور عینی قضاو**قد**ر کو بیان کریں؟ ۲ \_ لوح محفوظ اورلوح محوا ثبات اوران دونوں کاحتمی اورغیر حتمی نقد پر سے ارتباط کو بیان کر س؟ ۷۔ قضا وقدر اور انسان کے مختار ہونے کے درمیان جمع کی مشکلات کے علاوہ اس موضوع کے تحت متکلمین کے اختلافات کی شرح دیں؟ ۸ \_معلول داحد میں متعددعلتوں کے اثر انداز ہونے کی قسموں کو بیان کریں اوران میں سے كون ي فتم محال هے؟ ۹۔قضادقدر کے مسلہ میں جر کے متعلق شبہات کو بیان کریں؟ ۱۰ - قضاو**قد**راکھی پراعتقادر کھنے کے اثرات بیان کر <sup>س؟</sup>

بيسواردرس عدل الہی مقدمه ہیہ بحث مندرجہذیل موضوعات پرمشتمل ہے مفهوم عدل دليل عدل الهي **چند شبهات کاحل** 

مقد مه ہم نے گذشتہ دروس میں متکلمین کے دوگروہوں (اشعری اور معنز لی) کے نظریات کلامی، ارادہ الہی، توحید ، جبر واختیار، قضا وقدر کے سلسلہ میں گفتگو کی کہ جن میں یا تو افراط ہے تفریط۔ انھیں دوگر ہوں کے درمیان بنیادی اختلاف میں سے ایک عدل الہی کا مسلہ ہے، اس نظر سے میں شیعہ متکلمین ، معنز لہ کے موافق ہیں جنھیں اشاعرہ کے مقابل میں عدلیہ کہا جاتا ہے، اور سے مسلہ اپنی اہمیت کی وجہ سے علم کلام کے بنیا دی واساسی مسائل میں شار کیا جاتا ہے، یہاں تک کہاس مسئلہ کواصول عقائد کا ایک حصبہ اور شیعہ ومعتز لہ منگلمین کی پیجان کے عنوان سے جانا گیاہے۔ لیکن اس بات کی طرف توجہ رہے کہ اشاعرہ عدل الہی کے منگر نہیں ہیں ، اور ایسا ہر گزنہیں ہے کہ وہ (العیاذ باللہ) خدا کو ظالم شجھتے ہوں، اس لئے کہ قرآن کی آیات واضح انداز میں عدل الہی کے اثبات اور اس سے ہر طرح کے ظلم کی نفی کرتی ہیں ، لیکن اصل اختلاف بیر ہے کہ کیاعقل، شرعی بیانات ( کتاب وسنت ) سے ہٹ کر خدا کے افعال کے لئے قوانین کا ادراک کرسکتی ہے،اوراس طرح کسی عمل کے انجام دینے پااسے ترک کرنے کا حکم دے سکتی ہے، مثلاً کیا خدا کے لئے لازم ہے کہ مومنوں کو بہشت اور کافروں کو دوزخ میں لے جائے کیاعقل حکم دے سکتی ہے، یا پھرایسے قضایا کاحل صرف وجی کے ذریعہ ممکن ہے اور عقل کو ایسے مسائل میں دخل اندازی کا کوئی امکان نہیں ہے؟ لہذااختلاف کامحوری نقطہ (حُسن وقتی عقلی ) کامسکہ ہےجس سے اشاعرہ نے انکار کیا ہے اور وہ قائل ہیں کہ تکوینی امور میں جو خدا کا فرمان ہے وہی بہتر ہے، اور (تشریعی امور ) میں صرف اسی کا حکم اچھااور بہتر ہے،اورا بیا ہر گرنہیں ہے چونکہ وہ نیک کام ہے لہذا اسے انجام دینے کا حکم دیاجائے یابرا کا م ہے لہٰ دااس سے روکا جائے۔ لیکن عدلیہ حضرات کا بیہ نظریہ ہے کہ تکوینی اور تشریعی مسائل سے صرف نظر کرتے ہوئے افعال خداکو( حُسن وفتح) سے متصل کیا جاسکتا ہے،اور عقل بھی ایک حد تک افعال کے برے یا پچھے ہونے کے اسباب کا پتالگاسکتی ہے اور وجود مقدس الہی کوافعال قبیجہ سے منز ہ کرسکتی ہے

لیکن اس کا مطلب پنہیں ہے کہ عقل خدا کو (العیاذ بااللہ ) نیک امور کا علم دے یابر ے امور سے منع کرے بلکہ اس کا مطلب سیر ہے کہ عقل ذات خداوندی سے افعال قبیجہ کے صد ورکو محال جانتی ہے نیز ذات الہی اور افعال حسنہ یاقبیجہ کے درمیان نسبتوں کا انداز ہ لگاسکتی ہے۔ یہ بات آیشکار ہے کہ ان مباحث کی تفصیلی تحقیق اور اس ضمن میں شبہات کا جواب جس میں اشاعرہ کی طرف سے (حُسن وقبتح)عقل کا انکارکیا گیا ہے اور انھیں جماعت عدلیہ کے مقابلہ میں لا کر کھڑا کردیا ہے اس کتاب کی وسعت سے باہر ہے،اور پیچی ممکن ہے کہ اس مسئلہ کے تحت معتزلہ کے بعض ضعیف نظریات ہوں کہ جن کی ہم مناسب موقع پر وضاحت کریں گے، لیکن بیڈسن وقبح عقلی کا مسکلہ شیعوں کے نز دیک قابل قبول اور کتاب دسنت کی طرف سے تائیر کےعلاوہ معصومین علیہم السلام نے اس کے اثبات میں بڑی تاکید کی ہے۔ اسی وجہ سے ہم یہاں پر مفہوم عدل کے تحت تھوڑ ی وضاحت کریں گے، اور چونکہ بیرخدا کی صفات ِفعلیہ بےلہٰذا اس پر دلیلا قائم کرتے ہوئے اس ضمن میں موجودہ شبہات کے سلسلہ میں بحث کریں گے

مفہوم عدل۔ عدل کے لغوی معنی برابری اور مساوی کرنے کے ہیں، اور عرف عام میں لوگوں کے حقوق کی رعایت کرنے کے معنی میں ہے جسے دوسروں کے حقوق پر تجاوز کرنے کے مقابلہ میں استعال کیا جاتا ہے پس عدل کی اس طرح تعریف کی جاسکتی ہے اِعطاً چُکلّ ذِحَقٍ حَقَّہُصا حب حق کے حق کو عطا کرنا

لہٰذا اس تعریف کے تحت ایک ایسے موجود کوفرض کرنا ہوگا جو صاحب حق ہو، تا کہ اس کی رعايت كوعدل اوراس پرتجاوز کوظلم کانام دياجا سک کيکن کبھی مفہوم عدل کو دسعت ديتے ہوئے اس طرح تعریف کی جاتی ہے، کہ (کسی بھی شی کواس کے مقام پر رکھنااور کسی بھی فعل کو شائستہ صورت میں انجام دینا)اور پھراس طرح عدل کی تعریف (وضع کل څی ف موضعہ ).(کسی بھی شی کواس کے مقام پر رکھنا ) کی جاسکتی ہے، عدل کی بی تعریف حکمت کے مساوی اورا یک عادلا نہ حکیمانڈل کا مسادی کہلائے گی لیکن سی طرح (صاحب حق کاحق ) کسی بھی شکی کا اپنا مقام معین ہو، اس سلسلہ میں کافی بحث ہےجس نے فلسفہ اور کلام کے ایک عظیم مباحث کو اینے سے خصوص کرلیا ہے جنھیں ہم یہاں پرکسی بھی صورت میں بیان نہیں کر سکتے۔ لیکن جس مسلد کی طرف توجہ لازم ہے وہ پیر ہے کہ دنیا کے تمام عقلا اس بات کو پیچھتے ہیں کہ پیتیم کے دہن سے لقمہ کو چھینا یا ناحق کسی کا خون بہانا ، ایک فہیچ عمل ہے ، یا یتیم کے دہن سے چھینا گیالقمہ اس کے منطق میں لوٹا دینا یا ناحق خون بہانے والے کوسز ا دینا ایک عادلا نہ اور شائستہ عمل ہے،اور بیرامرخدا کے امرونہی پر منحصر نہیں ہے یہاں تک کہا یک ملحد بھی اپنے مقام پر یمی قضاوت کرتا ہے لیکن اس فیصلہ کا راز کیا ہے؟ اور کون سی طاقت حسن و قبتح کے تعین کی صلاحیت رکھتی ہے اسی طرح کے اور دوسرے مسائل کے بارے میں فلسفہ کی کتابوں میں بحث کی جاتی رہی ہے۔ متیجہ عدل کے لئے دومفہوم خاص اور عام فرض کئے جاسکتے ہیں، ایک میر کہ دوسروں کے حقوق کی رعایت کرنا، اور دوسرے میر کہ حکیما نڈمل انجام دینا، کہ جس میں لوگوں کے حقوق کی رعایت کرنا شامل ہے

لہذا عدل کالاز مدتمام انسانوں یا اشیاءکو برابراور مساوی تقسیم کرنانہیں ہے جیسے کہ عادل استاد مینہیں ہے جو محنق اور کاہل شاگر دوں کو برابر سے تشویق یا انھیں مساوی حشیت سے سزادے، یا عادل قاضی مینہیں ہے جو مدعی اور مدعا علیہ کے درمیان مورد نزاع مال کو مساوی تقسیم کردے، بلکہ عادل استاد میہ ہے جو ہر شاگر دکواس کی شاکستگی کے مطابق تشویق یا اس کی کاھلی کے اعتبار سے اسے سزادے، اور عادل قاضی میہ ہے جو مال کو اس کے ما لک کے حوالہ کردے۔

اسی طرح حکمت الہی کا تقاضا بینہیں ہے کہ تمام مخلوقات کو ایک جیسا خلق کرے، جیسے کہ پرندوں کی طرح انسان کوبھی بال و پر عطا کرے... بلکہ حکمت الہی کا نقاضا بیہ ہے کہ جہان کو اسی صورت میں خلق کرے کہ جس سے زیادہ سے زیادہ خیر و کمال مل سکے، اور مختلف موجودات کو انتہائی ہدف کے مطابق خلق کرے اسی طرح حکمت الہی کا نقاضا بیہ ہے کہ ہر انسان کو اس کی استعداد کے مطابق عمل انجام دینے کاحکم دے (۱) اور پھر اس کی استعداد اور تو انائی کے مطابق قضاوت کرے (۲) اور اس کے عمل کے عوض میں سز ا، یا جزا عطا

(٣)\_2 5

دلیل عد ل الم ہی۔ جیسا کہ اشارہ ہو چکا ہے کہ عدل ایک تعریف کے مطابق حکمت الہی کا حصہ اور دوسری تعریف کے مطابق عین حکمت الہی ہے، لہٰذا اس کے اثبات میں دلیل بھی ایسی ہو نی چا ہیے جو حکمت الہی کو ثابت کر سکے، جس کے بارے میں گیار ہویں درس میں اشارہ کیا جاچکا ہے، یہاں پر مزید اس کی وضاحت کی جارہی ہے

(١)لَا يُكَلِّفُ اللهُ نَفساً إِلاَ وُسعَهَا .سور لأبقر ٤ ـ آيت ٢٨٦ (٢)وَقُضِىَ بَينَهُم بِالقِسطِ وَهُم لاَ يُظلَّمُون .سور لأيونس ـ آيت ٢٩ (٣)فَاليَومَ لاَ تُظلَمُ نَفس شَيئاً وَلاَ تُجزَونَ إِلَّا مَا كُنتُم تَعبَلُونَ .سور لأيس ـ آيت /٥٥

ہمیں بی معلوم ہو چکا ہے کہ خدابے نہایت قدرت واختیار کاما لک ہے اور تمام ممکن الوجودا مور اسی کی قدرت میں ہیں، اور کسی بھی خارجی طاقت کے سامنے تسلیم اور مغلوب ہوئے بغیر امور کی انجام دہی یا انھیں ترک کرنے پر قادر ہے، لیکن ہر وہ فعل جسے انجام دے سکتا ہے انجام نہیں دیتا بلکہ جس کے لئے ارادہ بنا تاہے اسے انجام دیتا ہے۔ اور بی بھی معلوم ہوا کہ اس کا ارادہ بے حساب و کتاب نہیں ہے، بلکہ صرف وہ اپنے صفات کمالیہ کے مطابق ارادہ بنا تاہے، اور اگر اس کے صفات کمالیہ کی فعل کا نقاضا نہ رکھتے ہوں تو وہ بھی بھی اسے انجام نہیں دیتا، چونکہ ذات خداوند کمالِ محض ہے،لہذااس کاارادہ بھی مخلوقات کے کمال اوران کے خیر سے متعلق ہوتا ہے، اور اگر کسی مخلوق کے وجود کا لازمہ، جہان میں نقائص کی پیدائش کا سبب ہوتواس کے نقائص مقصود بالتبع ہوں گے۔ ایعنی اس لئے کہ دہ خیر فراواں نا قابل انفکاک (شر) کا لازمہ ہے،لہٰذااس خیر غالب سے ارادہ الہٰی متعلق ہوگا۔

پس الہی صفات کمالیہ کا اقتضابیہ ہے کہ جہان اس طرح خلق ہو کہ جومجموعاً زیادہ سے زیادہ خیرو کمال کا سرچشمہ بن سکےلہذا نیہیں سے خدا کے لئے صفات کمالیہ ثابت ہوجاتے ہیں اس بنیاد پراراد والہی اسی انسان کی خلقت سے متعلق ہوتا ہے کہ جس میں امکان وجود ہواور خیر و برکت کا منشا ہو، اورانسان کے امتیازات میں سے اس کا مختار ہونا اورارادہ کے اعتبار سے آزاد ہوناہے، بے شک اختیار دانتخاب کی طاقت سے متصف ہونا کمالات وجودی میں سے شارکیا جاتا ہے، لیکن انسان کے مختار ہونے کا لاز مہ بیہ ہے کہ وہ نیک امور انجام دے، اور اینے انتہا کی کمال کی جانب قدم بڑھاتا رہے،اوراس میں اتن طاقت ہو کہ وہ ناپسنداوربر محاامور سے اپنے آپ کو بچالے تا کہ شقاوت جاودانی اورخسر ان عظیم سے محفوظ رہ سکے،البتہ دہ امرجو ننہا ارادہ الہی سے متعلق ہوتا ہے وہ صرف نکامل ہے لیکن چونکہ انسان کے نکاملِ اختیاری کےلاز مہ کے ساتھ امکان سقوط بھی ہے، جونفسانی خوا ہشوں کی پیروی ے حاصل ہوتا ہے، لہٰذاا پیاسقوط اختیار ی بھی بالتبع ارادہ الہٰی سے متعلق ہوگا۔ اور چونکہ صحیح انتخاب خیر وشر کی راہوں کی صحیح شناخت کا محتاج ہے،لہذا خدانے انسان کوانھیں امور کے انجام دینے کا حکم دیا ہے جن میں زیادہ سے زیادہ خیر وصلحت ہوا سی طرح تباہی و بربادی کے عوامل سے بیچنے کا حکم بھی دیا ہے، تا کہ اس طرح اس کے نکامل کا وسیلہ فراہم ہو بے اور چونکہ نکالیف اور احکام اس لئے وضع ہوئے ہیں تا کہ انسان ان پرعمل کرتے ہوئے مفید نتائج تک پہنچ سکے کہ جس میں خدا کے لئے نہ کوئی نفع ہے اور نہ ہی نقصان، اس وجہ سے حکم الہی کا تقاضا بیہ ہے کہ بیا حکام ملکفین کی طاقت کے مطابق ہوں اس لئے کہ وہ احکام جن پرعمل نہیں کیا جاسکتا وہ بے فائدہ اور لغو ہیں۔

پس اس طرح عدل کا پہلا مرحلہ (اپنے خاص معنی میں) یعنی مقام تکلیف میں عدالت اس دلیل سے ثابت ہے کہ اگر خدا بندوں کی طاقت سے ما وراء ان پر کوئی عظم نافد کر یے تو وہ چونکہ امکان عمل سے باہر ہے لہٰذا ایک بے فائدہ عمل کہلائے گا۔ لیکن بندوں کے درمیان فیصلہ میں عدالت کا مسلہ اس نکتہ کی طرف تو جہ دینے کے ذریعہ

ثابت ہوجاتا ہے کہ خدا کا ایسا کرنا صرف اس وجہ سے ہے تا کہ سزا وجزا کے اعتبار سے انسان مثخص ہو سکے،لہذ ااگرایسی صورت میں خدانے عدل وانصاف سے کا منہیں لیا تونقص غرض لازم آئیگی۔

آخر کارسز ااور جزادینے کا مقصد مقام عدالت ہدفِ خلقت کے پیش نظر ثابت ہوجا تا ہے اس لئے کہ جس نے انسان کوا پھے اور برے امور کے نتائج تک رسائی کے لئے خلق کیا ہے اگرانھیں اس ہدف کے خلاف سز ایا جزادینا چا ہے تو وہ کبھی بھی اپنے ہدف تک نہیں پہنچ سکتا۔ لہذا تمام مظاہر کے درمیان عدل الہی کاضحیح مطلب میہ ہے کہ اس کے صفات ذاتیہ حکیمانہ اور عادلا نہائمال کاسبب ہیں اورائیں کوئی صفت بھی اس کی ذات میں نہیں پائی جاتی جس میں ظلم وستم یاعبث ہونے کا شائبہ پایا جا تا ہو۔

چند شبہات کا جل۔ ۱۔ مخلوقات کے درمیان خصوصاً انسانوں میں موجود اختلافات عدل الہی سے کس طرح سازگار ہیں؟ اور کیوں خدانے اپنی تمام مخلوقات کو یکساں خلق نہیں کیا؟ اس سوال کا جواب بیر ہے کہ مخلوقات کے درمیان خلقت کے اعتبار سے موجودہ اختلافات نظام خلقت اوراس پر حاکم قانونِ علت ومعلول کالاز مه ہیں تمام مخلوقا تکا اپنی خلقت میں یکسال ہوناایک خام خیالی ہے اگراس سلسلہ میں ہم تھوڑ ابھی غور کرلیں توہمیں معلوم ہوجائے گا کہ بیفرض ترک خلقت کے مساوی ہے اس لئے کہ اگر تمام مخلوقات مردیاعورت ہوتے تو نسل آگے بڑھ نہیں سکتی تھی اورانسانی نسل کا خاتمہ ہوجا تا، اسی طرح اگرتمام مخلوقات انسان ہوتی تواضیں اپنی احتیاجات کو برطرف کرنے کے لئے کوئی چیز ہاقی رہ نہ جاتی اس کے علاوہ اگرتمام حیوانات یا نبا تات ایک ہی جیسے اور ایک ہی رنگ سے سرقر از ہوتے تو ایسے دکش مناظر کے علاوہ مختلف فوائد کا وجود نہ ہوتا ،موجودات کامختلف اشکال میں پیدا ہونا مادہ کے تغیرات کا نتیجہ ہے،اورخلقت سے پہلے کسی کا کوئی بھی حق خدا کے ذمہٰ ہیں ہے کہ وہ اسے کیسے اور کس شکل میں خلق کرے، کہاں قرار دے کس مقام میں اتارے، تا کہ اس طرح عدل قائم رہےاورظلم کا خاتمہ ہوجائے۔

۲ ۔اگر حکمت الہی کا تقاضا بیہ ہے کہا سے اس جہان میں خلق کرے، تو پھرا سے موت کیوں دیتا ہے اور کیوں اس کی زندگی کا خاتمہ کردیتا ہے؟ اس شبہ کا جواب بیہ ہے کہ یہلے توبیہ: اس جہان میں موجودات کی زندگی اور موت قوانین تکوینی اور علت ومعلول روابط کی وجہ سے ،اوریہی نظام خلقت کالاز مہ بھی ہے دوسرے بیرکہ: اگرزندہ موجودات نہیں مرتے اور باقی رہ جاتے تو آئندہ مخلوقات کے لئے خلقت کا کوئی مقام نہیں رہ جا تااور وہ وجود دوحیات کی نعمتوں سے محروم ہوجاتے۔ تیسرے بیر کہ: اگر بیفرض کرلیا جائے کہ تمام انسان خلقت کے بعد ہمیشہ زندہ رہیں تو چند بی سال کے اندر بیز مین انسانوں کے لئے تنگ ہوجاتی اورلوگ رنج والم اور تنگی کی وجہ سے موت کی تمناکر نے لگتے۔ چو تھے بہ کہ: انسان کی خلقت کا اصل ہدف کمال تک پنچنا ہے اور جب تک انسان موت کے ذریعہ اس جہان سے جہان ابدی میں منتقل نہیں ہوتا اس وقت تک اپنے انتہا کی ہدف تک نہیں

> چینچ سکتا۔ ا

۳ - بیاس زمین پر بے شارطبیعی بلاؤں اور رنج والم (جیسے زلزلہ سیلاب وغیرہ ) اور اجتماعی مشکلات جیسے جنگ،جدال) کیونکرعدل الہی سے ساز گارہیں؟

سب سے پہلے،اس سوال کا جواب میہ ہے کہا یسے نا گوار حوادث کا وجود مادی تغیرات کا نتیجہ ہے اور جبکہ اس کی حکمت ان کے عیوب پر غالب ہے لہٰذا بیکسی بھی حال میں مخالف حکمت نہیں ہو سکتے اس کے علاوہ اجتماعی مشکلات کا اٹھنا انسان کے مختار ہونے کا لازمہ ہے جو حکمت الہی کا تقاضا ہےاورزندگی کےمصالح اس کے مفاسد سے کہیں زیادہ ہیں اس لئے کہ اگرصرف مفاسد ہی مفاسد ہوتے تواس زمین پرکوئی انسان باقی نہ رہتا۔ دوسرے بہ کہ، ایک طرف بے شارر بخ وز جت کا ہونا اسرار طبیعت کو کشف کرنے کے لئے انسانوں کی حرکت کا سبب اور مختلف علوم وفنون کے ایجا د کا انگیز ہ ہے اور دوسری سختیوں سے نبردآ زمانا، نیزاس سے مقابلہ کرناانسانی صلاحیتوں کو پر ثمر بنانے کے لئے اور راہ نکامل کو طے کرنے کے لئے ایک زبر دست عامل ہے اس کے علاوہ اس جہان میں اگر سختیوں کوخل کرنا میت خیر کے ساتھ ہوتو جہان ابدی میں عظیم نعمات سے سرفرازی کا سبب ہے۔ ٤ ۔ اس زمین پر ہونے والے محدود گناہوں کی سز اعذاب ابدی کی شکل میں کیونکر عدالت سے سازگار ہے؟ اس شبہ کا جواب بہ ہے کہ نیک اور بداعمال کے درمیان ، اور اخروی سز اوجزا کے درمیان ایک فشم کارابطۂ علیت یا یاجا تا ہے جسے دحی الہی کے ذریعہ لوگوں کو سنادیا گیا ہے اورجس طرح اس جهان میں بعض حوادث واشرار،طولانی آثار کا سبب بنتے ہیں جیسے کیہانسان کا اپنی یا دوسروں کی آنکھوں کو پھوڑ دینا ایک لحظہ کاعمل ہے لیکن اس کے آثار یعنی نابینا کی آخر عمر تک باقی رہتی ہے اس طرح بڑے بڑے گناہ آخرت میں ابدی آثار سے متصف ہیں، لہٰذا اگر کوئی اس جہان میں انھیں ان کی تلافی نہ کرے(جیسے کہ توبہ نہ کرے) تواس کے برے آثارابدتک ،اس کے دامن پر رہیں گے،جس طرح انسانوں کا آخری عمر تک اندھار ہنا تنہااور تنہاایک کخطہ

کی شرارات کانتیجہ ہے،اورعدل الہی سے کوئی منافات نہیں رکھتا،اسی طرح گناہوں نے نتیجہ میں عذاب ابدی میں گرفتار ہونا،عدل الہی سے منافات نہیں رکھتا،اس لئے کہ جو کچھ بھی دیکھر ہا ہے،وہ ان گناہوں ں کانتیجہ ہے، جسے اس نے جانتے ہوئے انجام دیا ہے۔

> سوالات ۱۔عدل الہی کے مسلہ میں موجود ہاختلاف کاریشہ کیا ہے؟ ۲ \_مفہوم عدل کی وضاحت کریں؟ ۳ ۔ کیاعدل کالاز مہتمام موجودات کاایک ہونا ہے؟ کیوں؟ ٤ يحكمت اورعدل الهي كےلواز مات كيا ہيں؟ ہ مدل الہی کی دلیل کیا ہے؟ ٦- انسان كے خلق كرنے كاہدف كيا ہے؟ ۷ یخلوقات کے درمیان تکوینی اختلافات سطرح عدل اور حکمت الہی سے سازگار ہی؟ ۸ - کیوں خدائے حکیم اپنی مخلوقات کوموت دیتا ہے؟ ٩ طبيعي اوراجتماعي بلائين كس طرح حكمت الهي سے ساز گار ہيں؟ ۱۰ - کیوں ایک محدود گناہ ،ابدی عذاب میں گرفتاری کا سبب ہوتے ہیں؟

اڪيسوان درس مسائل نبوت پر بحث کرنے کے نتائج مقدمه یہ بحث مندرجہذیل موضوعات پرشتمل ہے۔ ال حصبہ کے مباحث کاہدف علم کلام میں شخفیق کی روش

مقد مه ہمیں بی مطلب معلوم ہو چکا ہے کہ وہ مسائل جنھیں حل کر نا اور جاننا ہر عاقل شخص پر واجب ہے تا کہ وہ ایک انسانی زندگی بدشن خوبی گذار سکے، درج ذیل ہیں۔ ۱۔ انسان اور جہان کا وجود کس سے ہے یا اِن دونوں کی تد بیر اور ارادہ کس کے ہاتھ میں ہے؟ ۲۔ انسان کی زندگی کا انتہائی مرحلہ اور انتہائی ہدف کہاں ہے؟ ۳۔ انسانوں کی وہ احتیاجات جس کے لئے بھی صحیح زندگی گذارنے کے طور طریقہ کا جاننا ضروری ہے تا کہ اس راستہ کے ذریعہ کمال حقیقی اور سعادت ابدی کو حاصل کیا جا سکے، لہندا ان لوگوں کے اختیار میں ہے؟ ان سوالات کے صحیح جوابات در اصل ( توحید، قیامت، نبوت) جیسے اصول ہیں کہ جو تمام ادیان آسانی میں اصلی ترین عقائد میں شار کئے جاتے ہیں۔

ہم نے اس کتاب کے پہلے مرحلہ میں معرفت ِخدا کے تحت بحث کی ہے اور اس نتیجہ تک پہنچ ہیں کہ تمام موجودات اپنے وجود کو، خالق ہستی سے حاصل کرتے ہیں، اور ہر ایک اسی کے حکیما نہ تد ہیر کے زیر سامیہ ہیں۔اور کوئی بھی کسی بھی حال میں کہیں بھی ،اور کسی بھی امر میں اس سے بے نیاز نہیں ہے

ہم نے ان مطالب کو ، عقلی دلائل کے ذریعہ ثابت کردیا ہے ، اور اس بات کی بھی وضاحت کردی ہے کہ ایسے مسائل کو صرف عقلی دلائل کے ذریعہ ہی حل کیا جا سکتا ہے ، اس لے کہ تعبد کی دلائل اور کلام خدا کو ، اسی وقت دلیل بنایا جا سکتا ہے جب وجود خدا اور اس کا کلام اس کا معتبر ہونا ، دلیل عقلی کے ذریعہ ثابت ہو چکا ہو ، جس طرح سے کہ نبی اور امام کے کلام کو سنت قرار دینا، ان کی نبوت وامامت اور ان کے کلام کی جیت کے اثبات پر مخصر ہے تفصیل معاد کو وی کے ذریعہ ثابت کیا جا سکتا ہے ، اگر چہ اصل قیامت ، عقلی اور نقلی دلائل کے ذریعہ قابل اثبات ہے۔

لہٰذا (نبوت اور قیامت) کے مسائل کو بیان کرنے کے لئے پہلے عقلی دلائل کے ذریعہ اصل قیامت اور اصل نبوت کو ثابت کرنا ہوگا، پھر جب رسول اکرم کی نبوت اور قر آن کریم کی حقانیت ثابت ہوجائے تو کتاب وسنت کے مطابق ان دونوں کے تفصیلی مسائل کو بیان کیا جائے گا،لیکن چونکہ ان دونوں کے مسائل کوجدا گانہ بیان کرنا سمجھانے کے لئے نہایت مفید ہے لہذا گذشتہ سنت پر عمل کرتے ہوئے پہلے ہم نبوت کے مسائل اور پھر قیامت کے مسائل کو بیان کریں گے اور اگر بعض مقامات پر کسی ایسے مطلب کی ضرورت پڑ کی کہ جسے بعد میں ثابت کرنا ہواتو اس کواستدلال کے درمیان (اصل موضوع) کے عنوان سے ذکر کردیں گے تا کہ بآسانی بات اپنی جگہ پر ثابت ہو سکے۔

اس حصه کرمباحث کاهدف

اس حصہ کوذکر کرنے سے ہمارا پہلا ہدف میہ ہے کہ حقائق ہستی اور صحیح زندگی کے راستوں کی معرفت حاصل کرنے کے لئے حس وعقل کے علاوہ ایک اور راستہ بھی ہے، کہ جس میں خطا کا کوئی امکان نہیں ہے، جسے وحی کہا جاتا ہے جو ایک قسم کی الہی تعلیم ہونے کے ناطے اس کے خاص بندوں سے مخصوص ہے اور عوام اس کی حقیقت سے بے خبر ہے، لیکن آثار اور علامتوں کے ذریعہ وحی کے ہونے کا پیتہ لگاتے ہوئے انبیاءالہی کے ادد عایعنی وحی کے ہونے پریقین کیا جاسکتا ہے، اور بیا یک حقیقت ہے کہ جب کس کے لئے وحی الہی کا ہونا ثابت ہوجائے اور جب اس کے پیغامات دوسروں تک پہنچ جائیں تو ان پر واجب ہے، کہ اس کے احکامات پر عمل کریں، اور اس صورت میں کوئی بھی اس کی مخالفت کر کے مذر بیش نہیں کر سکتا، مگر سے کہ وحی کسی خاص فرد، یا گروہ یا ایک معین زمانہ سے خصوص ہو۔

لہٰذا اِس حصہ کے بنیادی مسائل، بعثت انبیاء کی ضرورت، وحی کا لوگوں تک پہنچنے تک عمدی یا

سہوی نصرفات سے محفوظ رہنا، یا انبیاء کا پیغامات الہی کولوگوں تک پہنچانے میں معصوم ہونا، اوران کی نبوت کو ثابت کرنے کے لئے کافی دلائل کا ہونا وغیرہ میپس جب دحی اور نبوت کے بنیادی مسائل دلیل عقلی کے ذریعہ ثابت ہو گئے تو اُس کے بعد دوسرے مسائل جیسے تعدد انہیا تک، کتب، آسانی شریعتیں، آخری رسول آخری کتاب اور ان کے جانشین کی تعیین جیسے مسائل کے تحت بحث کی جائے گی۔

تقلی اور تعبدی دلائل کاسہار الیناضر وری ہے۔

علم ڪلام ميں تحقيق ڪي مروش

اب تک جو پچھ ہم نے بیان کیا ہے اس کے مطابق فلسفہ اور علم کلام کے درمیان بنیا دی فرق روش ہو گیا اس لئے کہ فلسفہ ان مسائل میں سے ہے کہ جو عقلی دلائل کے ذریعہ ثابت ہوتا ہے لیکن علم کلام ان مسائل پر مشتمل ہے کہ جو نقلی اور تعبد می دلائل کے بغیر قابل اثبات نہیں ہے۔ ایک دوسری تعبیر کے مطابق فلسفہ اور علم کلام کے درمیان موجودہ نسبت (عموم خصوص من وجہ) کی ہے یعنی فلسفہ اور علم کلام مشترک مسائل سے متصف ہوتے ہوئے دونوں اپن مخصوص مسائل کے مالک بھی ہیں، ہاں فلسفہ کے اپنے محصوص مسائل عقل کی بنیا د پر حل کئے جاتے ہیں، لیکن علم کلام کے مسائل عظی اور تعبد می دلائل کے ذریعہ ثابت ہوتے ہیں۔ ایک دوسری تعبیر کے مطابق در حقیقت علم کلام (تلفیقی) یعنی اس میں دلائل عقل کی استعال

کےعلاوہ تعبدی دلائل کاسہارابھی لیاجا تاہے۔ · تتیجہ۔فلسفہ اورعلم کلام میں دوبنیا دی فرق ہیہ ہے کہ دونوں مشترک مسائل ( خدا کی معرفت ) سے سرفراز ہونے کےعلاوہ کچھخصوص مسائل کے مالک بھی ہیں، کہ جن میں فلسفہ کےخصوص مسائل سے کلام اور کلام کے مخصوص مسائل سے فلسفہ میں بحث نہیں کی جاتی ،اور دوسر افرق بیہ ہے کہ فلسفہ میں اس کے مسائل کے تحت تحقیق ایک ،عقلی روش ہے لیکن علم کلام اینے بعض مسائل میں جو ان دونوں میں مشترک ہیں عقلی روش کے ذریعہ اور بعض مسائل (جیسے امامت) میں نقلی روش کے ذریعہ بحث کرتا ہے، کیکن بعض مقام پر ( جیسے اصل قیامت کو ثابت کرنے کے لئے ) دونوں روش کواستعال میں لاتا ہے، اِس مقام پر اِس بات کی طرف اشارہ کرنالازم ہے، کہ علم کلام کےاپنے تمام خاص مسائل جوفقلی اور تعبدی روش کے ذریعہ ثابت ہوتے ہیں، ایک جیسے نہیں ہیں، بلکہ بعض مسائل جیسے رسول اکرم کے کر در وگفتار کی جحّیت خود قرآنی آیات کے ذریعہ ثابت ہوتی ہے لیکن اس سے پہلے عقلی دلائل کے ذریعہ قرآن کی حقانیت کا ثابت ہونا ضروری ہےاور پھر آنحضرت کے خلفا کے تعیین اور اُن کے اقوال کی جحیت کے تحت بحث کی جاتی ہے۔ لیکن بیامرواضح وآ شکار ہے کہ دلائل نقلی کے ذریعہ حاصل ہونے والے نہائج اس صورت میں یقینی ہوں گے کہ جب ان کی سند قطعی اوران کی دلالت آ شکار ہوں ۔



| وہم نےصرف عقلی اسلوب کے ذریعہ بیان کیا ہے؟           | ۱۔ کیوں خدا کی معرفت کے بعض مسائل ک       |
|------------------------------------------------------|-------------------------------------------|
|                                                      | ۲ ۔ نبوت کے بنیادی مسائل کیا ہیں؟         |
| ل کوتقلی دلائل کے ذریعہ ثابت کیا جا سکتا ہے؟ اور کیا | ۳ ۔ کیا نبوت اور قیامت کے بنیادی مسائل    |
|                                                      | ان دونوں میں کوئی فرق ہے؟                 |
| ذريعة ثابت كياجاسكتا ہے؟<br>ذريعة ثابت كياجاسكتا ہے؟ | ٤ یعلم کلام کے کن مسائل کوفقلی دلائل کے   |
| م کرنے کی وجہ کیا ہے؟ اور کیاان دونوں کے مسائل       | ہ بہ مسائل نبوت کومعاد کے مسائل پر مقد    |
| ?~                                                   | کومنظم کرنے کے لئے کوئی منطقی تر تیب۔     |
|                                                      | <b>٦ _فلسفہاورعلم کلام میں کیافرق ہے؟</b> |
| ت سے اُسے چندقسموں میں تقسیم کیا جا سکتا ہے؟ ان      | ۷ یعلم کلام کے مسائل کے اثبات کی جہہ      |
|                                                      | قسموں کی ترتیب بیان کریں؟                 |

بائیسواں د مرس بشر کودحی ادر نبوت کی ضرورت بعثت انبیاء (ع) کی ضرورت بشری علم کی ناکامی بعثت انبیاء (ع) کے فوائد

بعث انبیاء (ع) سے ضروم ت بیر سلہ نبوت کے مسائل میں سے ہے جسے ایک ایسے بر ہان کے ذریعہ ثابت کرنا ہوگا کہ جو تین مقد مات پر شتمل ہو۔ پہلا مقد مہ بیہ ہے انسان کی خلقت کا ہدف میہ ہے کہ وہ اپنے مختار ہونے کے ساتھ اعمال کے ذریعہ راہ تکامل کو انتہائی کمال تک طے کرے، ایسا کمال کہ جو انسان کے مختار ہوئے بغیر قابل دست رسی نہیں ہے، ایک دوسری تعبیر کے مطابق انسان کو اس لئے خلق کیا گیا ہے، کہ وہ خدا کی اطاعت وعبادت کے ذریعہ اپنے وجود میں رحمت الہی کی دریافت کی لیا تی ہے، کہ وہ خدا جو صرف اور صرف انسان کا مل سے مخصوص ہے، اور خدا کا ارادہ بھی انسان کی سعادت اور اس کے کمال سے متعلق ہے لیکن چونکہ میں سعادت اختیاری افعال انجام دئے بغیر میں نہیں ہے اس مسکہ نے بشری زندگی کو دور اہے پر کھڑا کر دیا ہے، تا کہ وہ اپنے اختیار سے جنوب ہے اس

انتخاب کرے جن میں سے ایک راستہ شقادت کی طرف جاتا ہے جو بالتبع ارادہ الہی سے متعلق ہےنہ بالاصالۃً۔ یہ مقدمہ عدل وحکمت الہی کی بحث کے ضمن میں واضح ہو گیا۔ دوسرا مقدمہ: بیر ہے کہ غور دفکر کے ذریعہ اختیار وانتخاب کرنا مختلف امور کی انجام دہی میں بیرونی عوامل کا مہیا ہونااوران کی طرف باطنی کشش کے پائے جانے کےعلاوہ امور کے ضحیح یا غلط ہونے اوراسی طرح شائستہ اور ناشائستہ راستوں کی ضرورت ہے، اورانسان اسی صورت میں نور وفکر کے ساتھا، نتخاب کر سکتا ہے کہ جب ہدف اور اس تک پینچنے والے راستہ کواچھی طرح جانتا ہو، اور اس کے فراز ونشیب ، پنج وخم سے یوری طرح آگاہ ہولہذا حکمت الہی کا تقاضا بیہ ہے کہالیبی معرفت کے حصول کے لئے خداوند متعال ضروری وسائل وامکانات ، بشر کے اختیار میں قرار دے، وگرنہ اس کی مثال ا<sup>س څخ</sup>ص کی ہوگی جو<sup>ک</sup>سی کواپنے مہمان سرا پر دعوت دے،لیکن اسے اس کا پنہ اور وہاں تک جانے والے راستہ کی نشاند ہی نہ کرے، ظاہر ہے کہ ایساعمل حکمت اور غرض کےخلاف ہوگا۔ ید مقدمہ بھی چونکہ داضح ہےلہذااس کے لئے زیادہ وضاحت کی ضرورت نہیں ہے۔ تیسرا مقدمہ: بیر ہے کہانسانوں کی وہ معمولی معرفت جوحس وعقل کی بنیاد پر حاصل ہوتی ہے اگر جیانسانی ضروریات کو پورا کرنے میں اپنا پورا کر دارا دا کرتی ہے کیکن سعادت حقیقی اور راہ کمال کوفر دی داجتماعی ، مادی دمعنوی ، د نیوی د آخروی پہلوں کے لحاظ سے پیچاننے کے لئے کافی نہیں ہے،اورا گران مشکلات کے جل کے لئے کوئی اور راستہ نہ ہوتوانسان کی خلقت سے

خداکا ہدف پورانہیں ہوسکتا۔ ان مقدمات کی بدولت ہم اس نتیجہ تک پہنچ ہیں کہ حکمت الہی کا تقاضا یہ ہے کہ راہ تکامل کی پہچان کے لئے حس وعقل کے علاوہ کوئی دوسرا راستہ انسان کے اختیار میں ہونا چا ہے، تا کہ انسان براہ راست یا ایک یا چند واسطہ کے ذریعہ اس سے مستنفید ہو سکے، ہاں ، یہ وہ تی وحی کا راستہ ہے جسے خدا نے اپنے انبیاء (ع) کے اختیار میں دے دیا ہے، جس سے قوام ، انبیاء (ع) کے ذریعہ اور انبیاء (ع) براہ راست مستنفید ہوتے ہیں ، اور جو چیز کمال نہائی اور سعادت کے حصول میں تیسر سے مقد مہ کی بہ نسبت مکن ہے کسی کے دل میں کوئی شہہ پیدا ہو لہٰذا اس سلسلہ میں تھوڑ کی سی وضاحت کریں گے تا کہ اس طرح راہ تکامل کی تشخیص میں علوم

بىشىرى علوم تى فاكسى مى زندگى كے سيح راستہ كواس كے تمام جوانب كے ساتھ بېچانىخ كے لئے ضرورى ہے كہ سب سے پہلے انسان كے آغاز وانجام نيز بقيہ موجودات كے ساتھ اس كے روابط اور مخلوقات كے ساتھ اس كى معاشرت كے علاوہ سعادت و شقاوت ميں اثر انداز ہونے والے مختلف پہلۇں كا جانا ضرورى ہے نيز مصالح و مفاسد ، سود وزياں ميں كمى اور زيادتى كى تشخيص بھى ضرورى ہے، تا كہ اس طرح كھر يوں انسان كے وظائف مشخص ہو سكيس ، جو مختلف طبيعى اور اجتماعى شرائط اور بدنی اوروحی تفاوت واختلافات کے ساتھ زندگی گذارر ہے ہیں، لیکن ان تمام امور پر ایک یا چند افراد کی بات کیا ہزاروں علوم انسانی کے ماہرین بھی اکٹھا ہوجا نمیں تو بھی ایسے پیچیدہ فارمولے کو کشف کر کے اسے منظم اصول وقوانین کی ایس شکل نہیں دے سکتے کہ جو تمام انسانوں کے لئے فردی واجتماعی، مادی، معنوی، دنیوی واخروی اعتبار سے مصالح و مفاسد کی ضمانت دے سکے، اس کے علاوہ بے شمار مصالح و مفاسد کے گراؤ کے دوران جو اکثر اوقات پیش آتے ہیں ان میں اہم کو انتخاب کر کے وظیفہ کو معین کرنا بھی ان کی استطاعت کے باہر ہے۔

تاریخ بشر میں بدلتے ہوئے قوانین نے اس بات کو ثابت کردیا ہے کہ ہزاروں سال تک ہزاروں حقوق دانوں کی تحقیق وجنتجو سے آج تک کامل اور عیب وفقص سے مبر اقوانین کا ایک مجموعہ وجود میں نہیں آ سکا، بلکہ ہمیشہ قانون کو وضع کرنے والے ایک مدت کے بعد اپنے ،ی وضع کردہ قانون میں خطا سے آگاہ ہوئے، یا تو اسے بدل دیا یا پھر اسے کسی دوسرے وضع کردہ قانون کے ذریعہ کامل کردیا۔

لیکن اس مقام پراس مطلب کی طرف توجه مبذول رہے، کہ انھوں نے بہت حد تک اپنے قوانین کو وضع کرنے میں الہی قوانین کا سہارالیا ہے اور یہ بھی معلوم رہے، کہ قانون گذاروں کی تمام سعی وکوشش دنیوی اور اجتماعی زندگی کو سنوارنے کے لئے صرف ہوتی رہی ہے،لیکن کبھی بھی انھوں نے اخروی منافع کی طرف کوئی توجہ نہ دی اور دنیوی قوانین سے اس کا کوئی مواز نہ نہیں کیا، بلکہ اگر وہ اس مسلہ کو مدنظر رکھ کر قوانین وضع کرتے تو کبھی بھی اس راہ میں

کامیاب نہ ہوتے، اس لئے کہ مادی اورد نیوی مسلحتوں کوایک حد تک تجربوں کے ذریعہ عین کیا جاسکتا ہے لیکن معنوی اور اخروی صلحتیں کسی بھی حال میں تجربہ جسی کے قابل نہیں ہیں، اور پوری طرح سے اس کے مصالح کا اندازہ نہیں لگایا جاسکتا، اسی طرح ان کے لئے مصالح اخروی اور مصالح د نیوی کے ٹکراؤ کے ہنگام اہم ومہم کو شخیص دینا بھی غیر ممکن ہے؟ بشر کے موجودہ قوانین کی حالت کودیکھتے ہوئے ہزاروں سال پہلے جینے والے انسانوں کے علوم کاانداہ لگایا جاسکتا ہےاور بیطعی نتیجہ حاصل کیا جاسکتا ہے کہ گذشتہ ادوار میں جینے والے اس عصر میں چینے والوں کے مقابلہ میں زندگی کے صحیح راستہ کی تشخیص میں نہایت ناتواں تھے، اوراگریپذرض کرلیا جائے کہ اس عصر کے انسانوں سے ہزاروں سالہ تجربات کے پیش نظر کامل قوانین کے مجموعہ کو وضع کرنے میں کامیابی حاصل کربھی لی ہے یا بالفرض بیڈوانین انسانوں کی اخروی سعادت کے ضامن بھی بن گئے ہیں،لیکن پھربھی یہ سوال اپنی جگہ ہاتی *ہے کہ کس طرح ہز*اروں انسانوں کوان کی جہالت میں چھوڑ دینا حکمت الہی سے ساز گارہے؟ · بینچہ۔ آغاز سے انجام تک انسانوں کی خلقت کا ہدف اسی صورت میں قابل تحقّق ہے کہ جب زندگی کے حقائق اور فردی واجتماعی وظائف کی معرفت کے لئے حس وعقل سے ماورا کوئی د دسراراسته بھی موجود ہو،اور وہ راستہ وحی کےعلا وہ کوئی دوسراراستہ ہیں ہوسکتا۔ اس بحث کی روشنی میں بیہ مطلب بھی واضح ہو گیا کہ اس بر ہان کا تقاضا بیر ہے کہ اس زمین پر قدم رکھنے والے سب سے پہلے انسان کا نبی ہونا ضروری ہے تا کہ وہ وحی کے ذریعہ زندگی کے پیچ طریقہ کو پیچانے اور ہدف خلقت اُس کے متعلق متحقق ہوجائے اور اس کے بعد آنے

والےانسان اس کے ذریعہ ہدایت یافتہ ہوں۔

بعثت انبياء (ع)كے فوائد۔ انبہاءالٰپی انسانوں کے کمال کو شخص کرنے اور وحی کو دریافت کرنے کے بعد لوگوں کے سامنے اُسے بیان کرنے کے علاوہ انسانوں کے تکامل (بتدریخ کمال تک پہنچنے ) کے لئے دوسر مم راستول سے بھی آگاہ تھے جو درج دیل ہیں۔ ۱۔ بہت سے ایسے مطالب ہیں کہ جنھیں درک کرنے کے لئے انسانی عقول میں طاقت نہیں ہے، بلکہا سے بیچھنے کے لئے گذشتہ زمانے کے علاوہ بے شارتجریوں کی ضرورت ہے یا پھروہ مطالب حیوانی خواہشات میں ملوث ہونے اور مادیات سے وابسطہ ہونے کی وجہ سے فراموثی کا شکارہو گئے ہیں، یا پھرز ہریلی تبلیغات اورلوگوں کے درمیان غلط پر و پکنڈ وں کی وجہ سے مخفی ہو گئے ہیں،ایسے مطالب بھی انبیاءالہی کی جانب سے بیان کئے جاتے ہیں جنھیں یے دریے تذکرات اور بار بارتکرار کے ذریعہ پوری طرح فراموش ہونے سے بچالیا جاتا ہےاو<sup>ص</sup>یح تعلیم کے ذریعہا نیپی زہریلی تبلیغات کے اثرات سے حفوظ کردیا جاتا ہے۔ یہیں سےانبیاء (ع) کامذ گر اورنذیر اورقر آن کا ذکر اور تذکرہ جیسی صفات سے متصف ہونا سمجھ میں آتا ہے اما معلی علیہ السلام بعثت انبیاء (ع) کی حکمتوں کو بیان کرنے کے دوران فرماتے ہیں

(لِيسَتأَدُوهم ميثاقَ فِطرَته و يُنكِّروهم مَنسِّ نِعمَتِه وَ يَحتجّوا عَلَيهم

بالتبليغ)

یعنی خدانے اپنے رسولوں کویے دریے بھیجا تا کہ لوگوں سے پیان فطرت پر وفا داری کا اقرار لیں،فراموش شدہ نعتوں کی یا ددلائیں اور تبلیغ کے ذریعہ اتمام حجت کریں: ۲ ۔انسان کے نکامل ( کمال کے آخری درجہ تک پہنچنے ) کے مہم ترین عوامل میں سے اسوہ اور نمونہ کا ہونا ہے کہ جس کی اہمیت علم نفسیات ثابت ہے انبیاءالہی انسان کامل اور دست الہی کے ہاتھوں تربیت یانے کی وجہ سے اس کر دارکو بہترین صورت میں پیش کرتے ہیں،لوگوں کو اپنی تعلیمات کامیابی حاصل کرنے کےعلاوہ ان کی تربیت اور تزکیہ کا اہتمام بھی کرتے ہیں، اورہمیں بدمعلوم ہے کہ قرآن میں تعلیم وتز کیدکو باہم ذکر کیا گیاہے یہاں تک کہ بعض مقامات يرتز كيهكولعليم يرمقدم كميا كياب-۳۔لوگوں کے درمیان انبیاء (ع) کے موجود ہونے کی برکات میں سے ایک برکت بہ بھی ہے کہ صورتحال کے موافق ہوتے ہی لوگوں کی سیاسی، اجتماعی رہبری کوبھی سنجالتے ہیں، اور ہدام بخوبی روثن ہے کہ ایک ساج کے لئے معصوم رہبر کا ہوناعظیم نعمتوں میں سے ہے اس لئے کہ اس کے ذریعہ سماج کی بہت سی مشکلات کو روک دیا جاتا ہے، اور سماج اختلاف

،گمراہی اور بح روی سے نجات پاجا تا ہے اور کمال کی جانب گامزن ہوجا تا ہے۔

## سوالات ۱۔ انسان کی خلقت کاہدف کیا ہے؟ ۲ ۔ کیا جس طرح خدا کا حکیما نہ ارادہ انسان کی سعادت سے متعلق ہے اسی طرح اس پر عذاب سے بھی متعلق ہے؟ یا پھران دونوں میں کوئی فرق ہے؟ ۳ ۔ فور وفکر سے ساتھ انسان کو اختیا روا نتخاب کے لئے کن امور کی ضرورت ہے؟ ٤ ۔ کیوں عقل بشرتمام معارف کے بیچھنے میں ناقص وقاصر ہے؟ ۵ ۔ بعثت انبیاء (ع) کی ضرورت پر موجودہ بر ہان کو بیان کریں؟ ۱ ۔ اگر انسان طولانی تجر بوں کے ذریعہ د نیو کی اور اجتماعی سعادتوں کو حاصل کر لیتا تو کیا پھر بھی ۱ ۔ اگر انسان طولانی تجر بوں کے ذریعہ د نیو کی اور اجتماعی سعادتوں کو حاصل کر لیتا تو کیا پھر بھی ۲ ۔ اگر انسان طولانی تجر بوں کے ذریعہ د نیو کی اور اجتماعی سعادتوں کو حاصل کر لیتا تو کیا پھر بھی ۸ ۔ ایس سے پہلے انسان کے نبی ہونے پر دلیل قائم کی جاسکتی ہے؟

درس عقائد

نیئسو**اں د مرس** چند شبہات کا<sup>حل</sup> کیوں بہت سے لوگ انبیاء کی ہدایت سے محروم ہو گئے؟ کیوں خدانے انحرافات اور اختلافات کا سد باب نہیں کیا؟ کیوں انبیاءالہی<sup>صنع</sup>تی اور اقتصادی امتیا زات سے سرفر از نہ تھے؟

چند شبہات صحاحل۔ بعثت انبیاء علیہم السلام کے سلسلہ میں جو دلائل ذکر ہوئے ہیں انھیں دلائل کے ضمن میں چند شبہات اورسوالات ہیں جن کے جوابات یہاں ذکر کئے جائیں گے۔

<u>ڪيوں بهت سے لوگ انبياء / ڪي پدايت سے محروم پو گئے ؟</u> اگر تمام انسانوں کی ہدايت کے لئے بعث انبياء کا اقتضابيہ ہے کہ وہ انبياء کو مبعوث کرتو پھر کيوں سب کے سب فقط ايک ہی سرز مين ايشيا ميں مبعوث ہوئے ، اور بقيہ سرزمينيں اس نعمت سے محرم ربيں ، خصوصاً گذشتہ ادوار ميں ارتباطات کے وسائل بہت محدود خصاورا يک مقام سے دوسرے مقام تک ، کسی خبر کو پہنچانا نہايت سختی سے انجام پاتا تھا اور شايد اس وقت کچھاليي قوميں رہی ہوں ، چنھيں اصلاً بعث انبياء کی کو کی خبر نہ ملی ہو۔

پہنچنے کے لئے دوشرط ہے۔

اس سوال کا جواب بیر ہے کہ پہلے، انبیاء کی بعثت کسی خاص سرز مین سے خصوص نہیں تھی، بلکہ قرآن کی آیات کے مطابق ہرامت اور ہر قوم کے پاس پیغمبر بھیجے گئے جیسا کہ سورۂ فاطر کی چوبيسوي**آي**ت میں خدافر ماتاہے: (وَان مِّن أُمَّةٍ إِلَّا خَلافٍها نَذِير) اورد نیامیں کوئی امت ایسی نہیں گئی جس کے پاس ہماراڈ رانے والا پیخیبر نہ آیا ہو۔ سور پخل کی آیت چھتیویں میں وارد ہواہے: (وَلَقَد بَعَثنَافِ كُلّ أُمَّةٍ رَسُولاً أَنِ اعبُدُوا اللَّهَ وَاجتَنِبُوا الطَّاغُوت) اورہم نے تو ہرامت میں ایک نہایک رسول ضرور بھیجا کہ وہ لوگوں سے کہے کہ خدا کی عبادت کردادر بتوں کی عبادت سے بچے رہو۔ اورا گرقر آن میں محدودا نبیاء کا نام آیا ہے تواس کا مطلب پنہیں ہے کہ کل انبیاء کی تعدادا تن ہی تھی بلکہ نود قرآن کے بیان کے مطابق بہت سے انبیاء تھے کہ جن کے اساءاس قرآن میں ذكرنہيں كئے گئے،جيسا كەسورۇنساءكى آيت ٢٦٤ ميں خدافر ماتا ہے: (وَرُسُلاً لَم نَقصُصِهُم عَلَيكَ) جن کا حالتم سے بیان نہیں کیا گیا۔ دوسرے: اس بر ہان کا تقاضا یہ ہے کہ حس وعقل کے ماوراءکوئی ایساراستہ ہونا چاہیے کہ جس کے ذریعہ بیا مکان ہو کہ لوگوں کی ہدایت کی جاسکے کمیکن بشر کی ہدایت کومرحلۂ فعلیت تک

۱- پہلیہ کہ وہ لوگ خود اس نعمت الہی سے استفادہ کرنا چاہیں۔ ۲ ۔ دوسرے یہ کہ کوئی دوسرا اُن کی ہدایت میں مانع ایجاد نہ کرے، اور لوگوں کا انبیاء سے محروم ہونے کا سبب خود اُن کے ناجا نز اختیارات تھے، جس طرح کہ بہت سے لوگوں کا انبیاء کی ہدایت سے محروم ہونا اخصیں موانع کی وجہ سے ہے، جسے وہ لوگ خود انبیاء کی تبلیغ میں ایجاد کرتے تھے، اور ہمیں بخو بی معلوم ہے کہ انبیاء الہی بر ابر ایسے موانع کو برطرف کرنے کے لیے کوشاں رہے، اور ہمیشہ شمگروں، ظالموں اور متکبر وں سے بر سر پیکار ہے تھے، بلکہ انبیاء کی ایک کثیر تعداد راہ تبلیغ اور لوگوں کی ہدایت کی راہ میں شہید بھی ہوگئی، بلکہ جب بھی اخص نیک ساتھیوں کی جمایت ملی تو نہ مقابلہ کیا، کہ جو اُن کے اہداف میں موانع ایجاد کرتے تھے اُنھوں نے دفت کے اُن ظالموں سے مقابلہ کیا، کہ جو اُن کے اہداف میں موانع ایجاد کرتے کے اُنھوں نے دفت کے اُن ظالموں سے مقابلہ کیا، کہ جو اُن کے اہداف میں موانع ایجاد کرتے ہے۔

> تھے۔ سابتہ سرتہ سرین کر مدیلہ میں ک

قابل توجینکترونیہ ہے کہ انسان کی تکاملی حرکت کی خصوصیات کا تقاضا بیہ ہے کہ بیتمام تدابیراس طرح انجام پذیر ہوں کہ حق وباطل کے حامیوں کے لئے حسن انتخاب یا سوءا نتخاب فراہم ہو جائے ، مگر بیہ کہ ظالموں اور مستکبر وں کا تسلط اس حد تک بڑھ جائے کہ ہادیوں کی ہدایت کا راستہ پوری طرح بند ہوجائے اور ساج سے نور ہدایت خاموش ہوجائے ، یہی وہ صورت ہے کہ جب خدا غیب اور غیر عادی را ہوں سے حق کے طرفد اروں کی مدد فر ما تا ہے۔ نتیجہ: اگر ایسے موانع انبیاء کے راستوں میں نہ ہوئے تو ان کی دعوت تو حید تمام انسانوں کے کانوں تک پہنچ جاتی اور تمام انسان وحی اور نبوت کے ذریعہ نعمت ہدایت سے بہر مند ہوجاتے ،لہذا بہت سےلوگوں کا ہدایت انبیاء سے محروم ہونے کا گناہ ،ان لوگوں کی گردنوں پر ہے کہ جنھوں نے راہ ہدایت انبیاء میں رکاوٹیں ایجاد کی ہیں۔

ڪيون خدان انحرافات اور اختلافات ڪاسد بابنهير ڪيا؟ اگرانبیاء تکامل انسان کے شرائط کو کامل کرنے کے لئے مبعوث ہوئے ہیں تو پھر کیوں ان کے ہوتے ہوئے بشرخطاادر بدبختیوں کا شکارہواادر ہرز مانہ میں لوگوں کی ایک بڑی جماعت کفرو الحاد میں گرفتارر ہی، یہاں تک کہادیان آسانی کے پیردکاروں نے ایک دوسرے کےخلاف جنگ کے شعلہ بھڑکائے جس کی وجہ سے خونی جنگیں دیکھنے میں آئیں؟ کیا حکمت الہی کا تقاضا بہ نہ تھا کہ وہ کچھا یسے راستہ بھی مہیا کرتا، جن کے ذریعہ ایسی بدبختیوں کا سد باب ہوجا تا اورکم از کم ادیان آسانی کے پیروکارایک دوسرے کے مقابلہ میں نہ گھہرتے۔ اس سوال کا جواب تکامل انسان کے اختیارات کی خصوصیات میں غور وفکر کرنے کے ذریعہ معلوم ہوجاتا ہے، اس لئے کہ حکمت الہی کا تقاضا بیر ہے کہ انسان کے نکامل کے اسباب و شرائط کا جری ہونے کے بدلے اختیاری ہونا ضروری ہے تا کہ وہ لوگ جوراہ حق کو پہچاننا چاہتے ہیں اور اسے اختیار کرنا چاہتے ہیں، وہ کمال اور سعادت ابدی کو حاصل کرنے میں مختار ہیں کمیکن ایسے ذکامل اور کمال کے لئے اسباب وشرائط کا مہیا ہوجانا اس معنی میں نہیں ہے که تمام انسانوں نے بہنچواحسن اس سے استفادہ کیا ہو،اور صحیح راستہ کا انتخاب کیا ہو بلکہ قرآن کی تعبیر کے مطابق خدانے انسانوں کوایسے شرائط کے تحت اس لئے خلق کیا ہے تا کہ اُنھیں

آزما سکے کہ ان میں کون نیکوکار ہے(۱)، اس کے علاوہ قرآن میں بار ہااس بات کی تا کید ہوئی ہے کہ اگر خداچا ہتا تو تمام انسانوں کوراہ ہدایت کی طرف را ہنمائی کردیتا اور ظلم وستم کو دبا دیتا ۲ )۔لیکن اس صورت میں انتخاب کا کوئی مطلب نہیں رہ جاتا، نیز انسانوں کے کر دار قابل ارزش بھی نہ دہتے، اور اسطرح انسان کی خلقت سے غرض الہی (اختیاروا نتخاب) میں نقض آ جاتا۔

نتیجہ۔ انسانوں میں فساد و تباہ کاری اور کفر وعصیان کی طرف میلان خود ان کے ناجائز اختیارات کا نتیجہ ہے، اورخود انسانوں کی خلقت میں ایسے امور پر قدرت کا لحاظ رکھا گیا ہے لہذا ایسے اختیار کے اثرات کا حاصل ہونا بالتنع لازم ہے، اگر چہ خدا کا ارادہ میہ ہے کہ انسان اپنے کمال کو حاصل کر لے، لیکن چونکہ اس ارادہ کا تعلق مختار ہونے پر مشروط ہے لہذا اس صورت میں سوءِ اختیار کے نتیجہ میں انحطاط کا انکارنہیں کیا جاسکتا، اور حکمت الہی کا نقاضا تو بہ نہیں ہے کہ تمام انسان خواہ خواہ ہدایت یا فتہ ہوجائیں اگر چہ ان کے ارادہ کے خلاف ہی کیوں نہ ہو۔

(۱) رجوع کریں ۔سورۂ ہود۔ آیت/ ۷۔سورۂ ملک۔ آیت/۲۔سورۂ مائدہ۔ آین/ ۶۸ سورۂانعام ۔ آیت/ ۱٦٥. (۲) سورۂ انعام ۔ آیت/ ۳۵ ۲۰ ۱۳۸۷۱۰۷ ۔سورۂ یونس ۔ آیت/ ۹۹ ۔سورۂ ہود۔ آیت/ ۱۱۸ ۔سورۂ خل ۔ آیت/ ۹۳۹ ۔سورۂ شوریٰ ۔ آیت/۸ ۔سورۂ شعرائ ۔ آیت/۶ ۔

سورهٔ بقره ۱۰ یت/ ۲۰۳.

ڪيوں انبياء الهي صنعتي اور اقتصادي امتيازات سي سر فراز ذما تھے؟ حكمت الهي كے نقاضوں كے پيش نظر كە بتمام انسان بنو احسن اپ حقيقى كمال كو حاصل كرليں، كما بہتر بيد ندخا، كە خدا وحى كے ذريعة اس جہان كے اسرار لوگوں كے لئے فاش كرديتا، تا كه مختلف نعمتوں سے فائدہ الحان كے ذريعة انسان راہ تكامل ميں اپنے سفر كوسر عت بخش ديتا! جيسا كه اس دور ميں طبيعى طاقتوں كے ظہور اور مختلف اسباب كے ايجادات سے بشرى تدن نے نماياں ترقى حاصل كى ہے، جن كى وجہ سے حفظ سلامت، امراض سے مقابلہ ارتباطات ہے كہ اگر انبياء الهى جديد علوم وصنائع اور آثار ش كے وسائل لوگوں كے لئے فراہم كر لے کے ذريعة اپنى اجتماعى اور سياسى قدرت كو افرائش دے سكتے متصادر بڑى آسانى سے الى اہداف تك پنچ سكتے ہے۔

اس سوال کا جواب میہ ہے کہ وحی ونبوت کے ہونے کی اصلی ضرورت ان امور میں ہے کہ جن میں بشر عادی وسائل کے ذریعہ کشف نہ کر سکے، اور اس سے جاہل ہوتے ہوئے کمال حقیقی کی طرف جانے والے راستہ کو معین نہ کر سکے، ایک دوسری تعبیر کے مطابق انبیا علیہم السلام کا اصلی وظیفہ میہ ہے کہ وہ انسانوں کو صحیح زندگی اور کمال حقیقی کے حصول میں مدد کریں، تا کہ وہ ہر حال میں اپنے وظیفہ کو پہچان سکیں ، اور مطلوب کو حاصل کرنے میں اپنی پوری طافت صرف کریں،انسان،خواہ دشت میں رہنے والا ہو، یا دریا ؤں کی سیر کرنے والا ہویا کوئی بھی ہو، وہ ہر صورت میں اپنی انسانی حیثیت کو پہچان لے تا کہ معلوم ہوجائے کہ خدا کی عبادت کے وظائف کیا ہیں؟ تمام مخلوقات اور سماج میں رہنے والوں کے ساتھ رہن سہن کے واجبات کیا ہیں تا کہ انھیں انجام دینے کے ذریعہ کمال حقیقی اور سعادت ابدی تک پنچ جائے کیکن صلاحيتون اورسنعتى وطبيعي امكانات كااختلاف خواه ايك زمانه مين ہويا مختلف زمانوں ميں، ایک ایسا امر ہے کہ جو خاص اسباب وشرائط کے تحت وجود میں آتا ہے اس کے علاوہ تکامل ( کمال) حقیقی میں اس کا کوئی نقش بھی نہیں ہے، جیسا کہ آج کی علمی اور صنعتی تر قیاں د نیوی لذتوں کی افزائش کا باعث تو بنیں، لیکن لوگوں کی روحی اور معنوی تکامل میں ایک معمولی کرداربھی ادانہ کرسکیں، بلکہ ہم توبید کپھر ہے ہیں کہان سب کا اثر بالکل برعکس رہا ہے · تتیجہ: حکمت الہی کا تقاضا بیر ہے کہ انسان مادی نعمتوں سے استفادہ کرتے ہوئے اپنی دنیوی زندگی کوجاری ز کھ سکے، اورعقل ودحی کی راہنمائی میں کمال حقیقی اورسعادت ابدی کی جانب قدم بڑھائے،لیکن روحی اور بدنی توانا ئیوں میں اختلاف، نیز طبیعی اور اجتماعی شرائط میں اختلاف، اسی طرح علوم وصنائع سے فائدہ حاصل کرنے میں اختلاف ایک خاص تکوینی اسباب وشرائط کے تابع ہے، جونظام علّی ومعلولی کے تحت وجود میں آتے ہیں بیداختلا فات انسان کی ابدی نقذیر میں کسی بھی خاص کردار سے متصف نہیں ہیں، اس لئے کہ بسا اوقات ایسا ہواہے کہایک فردیاایک جماعت اپنی سادہ زندگی اور حداقل مادی ودنیوی نعہتوں سے سرفراز ہوتے ہوئے کمال وسعادت کے ظلیم درجات پرفائز ہوئے ہیں، اور اکثر دیکھنے میں آیا ہے کہ ایک فردیا جماعت ترقی یا فتہ علوم صنائع اور بہترین و سائل زندگی سے سرفراز ہوتے ہوئے، غرور و تکبر اور ظلم و ستم کے نتیجہ میں شقادت ابدی میں گرفتار ہو گئے ہیں۔ البتہ انبیاء الہی نے اصلی و ظیفہ (حقیقی اور ابدی سعادت و کمال کی طرف ہدایت) کے علاوہ لوگوں کو صحیح زندگی گذارنے کے لئے مدد کی ہے اور جہاں حکمت الہی نے تقاضا کیا و ہاں نا شاختہ حقائق اور اسر ارطبیعت سے پر دہ بھی اٹھا دیا، اور اس طرح تمدن بشر کو ترقی دینے میں مدد کی، جیسا کہ ایسی مثالیں جناب داؤد اور، جناب سلیمان اور جناب ذو القرنین علیم مالسلام ند ہیر کے لئے نمایاں کام انجام دیئے ہیں، انھوں نے سماج کو کامیاب بنانے اور امور میں حسن زمین مصر پر انجام دیا (۲) ایسے خدمات جو کچھ بھی انبیاء نے پیش کئے وہ ان کے اصلی وظیفہ سے جدا تھے۔

(۱) رجوع کریں۔سورۂ انبیاء آیت/ ۸۲۷۸ سورۂ کہف۔ آیت/ ۹۷۸۳ سورۂ سائل۔ آیت/۱۳۱۰ یعض روایتوں کے ذریعہ سے میہ معلوم ہوتا ہے کہ حضرت ذوالقرنین نبی نہیں بلکہ ولی خدا تھے. (۲) رجوع کریں۔سورۂ یوسف۔ آیت/۰۰. لیکن میسوال کہ کیوں انبیانی بلانے اہلاف کوکا میاب بنانے کے لئے صنعت واقتصاد وغیرہ کاسہارانہیں لیا؟ تو اس سوال کے جواب میں بیرکہنا بہتر ہے کہ انبیا علیہم السلام کا ہدف جیسا کہ پہلے بیان ہو چکا ہے آ زادانتخاب کے لئے وسائل کا فرا ہم کرنا تھا، اورا گروہ غیر عادی طاقتوں کے بل بوتے پر قیام کرتے ، تو آ زادانہ نکامل اور رشد معنوی انسانوں کو حاصل نہ ہوتا، بلکہ عوام ان کی قدرتوں کے ڈر سے اطاعت کرتی ، نہ الہی فرمان اور آ زادانتخاب کے تحت۔

اس سلسلہ میں اما مطی علیہ السلام فرماتے ہیں اگر خداوند متعال اپنے انبیا کومبعوث کرتے وقت سیم وزر کے گنجینہ، جواہرات اور قیتی معادن اور باغات عطا کردیتا، ہواؤں کے پرندے اورز مین کے چرندان کے لئے مطیع بنادیتا تو اس صورت میں جزاوسز ااور امتحان کا موقع باقی نہ رہتا۔

اورا گراپنا نبیاء کو بے مثال قدرت ، شکست ناپذیر مزت اور عظیم سلطنت عطا کرتا کہ جس کی وجہ سے لوگ ڈر کر یاطع میں تسلیم ہوتے ہوئے ، ظلم وستم اور تکبر سے دست بردار ہوجاتے تو اس صورت میں اقدار مساوی ہوجاتے ، لیکن خدا کا بیارادہ تھا کہ پنج مبروں کی اطاعت اُن کی کتابوں کی تصدیق اور اُن کے حضور فروتنی کسی بھی عیب سے پاک ہوتے ہوئے حق کے لئے ہو، لہذا جس قدر بلا اور امتحان عظیم ہوں گے تو اب الہی اسے ، ہی کثیر ہوں گے۔ (۱) البتہ جب لوگ اپنے ارادہ اور رغبت سے دین حق کو قبول کر لیں اور ایک الہی ساج کو تشکیل دیدیں ، تو پھر اہداف الہی کو کا میاب بنانے کے لئے مختلف قدر توں سے استفادہ کرنا درست ہوگا، جیسا کہ ایسے مونے حضرت سایمان علیہ السلام کی زندگی میں ملتے ہیں۔ (۲) (۱) نیچ البلاغه، خطبه قاصعه بسورهٔ فرقان ۱۰ یت/ ۱۰۷ بسورهٔ زخرف ۲۰ یت/ ۳۰ ۳ ب ۲) سورهٔ انبیاء ۲۰ یت/۸۲۸۸ بسورهٔ نمل ۲۰ یت/ ۶۶۱۰ .

سولات ۱۔ کیا تمام انبیاء کسی خاص سرز مین پر مبعوث ہوئے؟ دلیل کیا ہے؟ ۲۔ کیوں انبیاء کی دعو تیں تمام انسانوں تک نہ پنچ سکیں؟ ۳۔ کیوں انبیاء کی اسباب فراہم نہیں کئے کہ جس کی وجہ سے فساد وخون ریز ی کی روک تھام ہو؟ ٤ ۔ کیوں انبیاء نے اسرار طبیعت کو فاش نہیں کیا تا کہ اُن کے مانے والے مادی نعمتوں سے زیادہ مستفید ہوتے؟ ۵ ۔ کیوں انبیاء نے اپنے اہداف کو کا میاب بنانے کے لئے شعق اور اقتصادی قدر توں سے فائدہ نہیں اٹھایا؟

**چوبیسواں د مرس** عصمت انبیاء(ع) بیہ بحث مندر جہ ذیل موضوعات پر شتم ل ہے وحی کے محفوظ رہنے کی ضرورت عصمت کی دوسری اقسام انبیاء(ع) کی عصمت

وحی تحکے محفوظ مہنے تحکی ضروری معارف کے حصول میں مدد کرنے والے عامل حس وعقل کی کمیوں کو پورا کرنے اور ضرورت کو تبجھ لیا ہے اس کے بعد بید مسئلہ سامنے آتا ہے! بید ایعنی اب جب کہ ہم نے وحی کی ضرورت کو تبجھ لیا ہے اس کے بعد بید مسئلہ سامنے آتا ہے! بید مطلب ہر ایک کو معلوم ہے کہ عادی انسان بالوا سطہ وحی سے استفادہ نہیں کر سکتے اور وحی کو دریافت کرنے کی لیافت اور استعداد سے سرفر از نہیں ہو سکتے ، بلکہ چند خاص اجزا (انبیاء الہی) کے ذریعہ وحی کے پیغامات کو اُن تک پہچا نا ہوگا، لیکن ان پیغامات کے صحیح ہونے کی عنمانت کیا ہے، اور کہاں سے بید معلوم ہو کہ نبی خدانے وحی کو دریا فت کر کے صحیح وسالم لوگوں کے حوالہ کیا ہے، اور کہاں سے بید معلوم ہو کہ نبی خدانے وحی کو دریا فت کر کے صحیح وسالم لوگوں انجام دے دی ہے؟ اس لئے کہ وحی اُسی دفتہ مفید واقع ہو سکتی ہے جب مرحلہ صدور سے مرحلہ دوسول تک عمدی یا سہوی تمام خطاؤں اور اضافات سے محفوظ رہی ہو، دگر نہ واسطوں میں سہوونسیان کے احتمال یا ان میں عمدی تضرفات کے احتمال کے ہوتے ہوئے لوگوں تک پینچنے والے پیغام میں نا درست اور خطا ہونے کا باب کھل جائے گا، اور اس طرح اعتماد کے اٹھ جانے کا سبب ہوگالہذا کیسے (۱) معلوم ہوسکتا ہے کہ وحی صحیح وسالم لوگوں تک پینچی ہے؟

یہ بات روش ہے کہ جب وی کی حقیقت لوگوں کے لئے مجہول ہو اور اسے دریافت کی استعداد سے وہ سر فراز نہ ہوں تو اس صورت میں واسطوں میں کافی نظارت بھی نہیں رکھ سکتے ، اور صرف اسی وقت وتی میں ہونے والے نصر فات سے آزابی ممکن ہے کہ جب عقل و منطق کے خلاف کوئی پیغام موجود ہو، جیسے کہ کوئی یہ دعوی کرے کہ خدانے اُس پر وتی بھیجی ہے : کہ اجتماع فقیضین جائزیا واجب ہے یا العیاذ باللہ ) ذات الہی میں تعدد یا زوال یا تر کیب کا ہونا اجتماع فقیضین جائزیا واجب ہے یا العیاذ باللہ ) ذات الہی میں تعدد یا زوال یا تر کیب کا ہونا وتی کی اصلی ضرورت اُن مسائل میں ہے کہ جس میں عقل نفی وا ثبات کے قابل نہیں ہے اور اس میں اتنی استعداد نہیں ہے کہ ان پیغامات کے قدی یا طل ہونے کو ثابت کر سکے ، لہذا ایس موارد میں کس طرح وتی کے پیغامات میں واسطوں کے عمدی یا سہوی نصر فات سے محفوظ رہنے کو ثابت کر اسکات ہے ہوئے ہوئے کو ڈاخوان ہو کے وال ہو ہو کے ہو کہ کو تا ہے ہوں ہوں

اس سوال کا جواب میہ ہے کہ جس طرح سے عقل ، حکمت الہی کے پیش نظر ، بائیسویں درس میں بیان کئے گئے بر ہان کے مطابق اس امرکو بخو بی درک کرتی ہے کہ وخلا ئف اور حقیقتوں کا پت لگانے کے لئے کسی دوسر بے راستہ کا ہونا ضروری ہے ، اگر چپاس کی اصلی حقیقت سے وہ بے خبر ہےاوراس طرح یہ بھی درک کرتی ہے کہ حکمت الہی کا تقاضا یہ ہے کہ اس کے پیغامات صحیح وسالم حالت میں لوگوں تک پہنچیں ، وگرنہ غیر صحیح وسالم ہونے کی صورت میں نقض غرض لازم آئے گی۔

ایک دوسری تعبیر کے مطابق جب میہ معلوم ہو گیا کہ الہی پیغامات ایک یا چند واسطوں سے لوگوں تک پہنچتے ہیں تا کہ انسان کے اختیاری تکامل کا راستہ ہموارر ہے، اور بشر کی خلقت سے خدا کا ہدف پورا ہوجائے لہذا صفات کمالیہُ الہی سے میہ امر بخو بی روثن ہوجا تا ہے کہ اس کی طرف سے

> (١) قرآن كريم اسسله ميں فرما تاہے: (وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيُطلِعَكُم عَلَى الغَيبِ وَلَكِنَّ اللَّهَ يَجتَبِى مِن دُّسُلِهِ مَن يَشَا ُ ) سورهُ آلعمران - آيت/ ١٧٩.

آن والے تمام پیغامات عمدی یا سہوی نصرفات سے محفوظ ہیں، اس لئے کہ اگر خدا بیارادہ کرلے کہ اس کے پیغامات بندوں تک سالم نہ پہنچیں، تو بیر عکمت کے خلاف ہوگا، جبکہ خدا کا حکیما نہ ارادہ اِس بات کی پوری طرح <sup>ن</sup>فی کرتا ہے، اور اگر خدا اپنے بے کراں علم کے ہوتے ہوئے بیر مجھ نہ سکے، کہ وہ کس طرح اور کن واسطوں سے اپنے پیغامات کو سالم لوگوں تک پہنچائے تو بیاس کے لامتنا ہی علم سے سازگار نہیں ہے، اور اگر شائستہ واسطہ پیدا نہ کر سکے اور انھیں شیاطین کے بچوم سے محفوظ نہ رکھ سکے تو بیا مر، اس کی لامحد ود قدرت سے منافات رکھتا ہے، لہذا چونکہ خدا ہر بڑی کے بارے میں جانتا ہے لہذا خدا کے لئے بید تصور نہیں کیا جاسکتا کہ جسے واسطہ بنار ہا ہے، اس کی خطا کاریوں سے بے خبر ہو(۱) اور اسی طرح بیا حتمال بھی باطل ہے کہ اس نے اپنی لامحد ود قدرت کے ہوتے ہوئے بھی اپنے پیغامات کو شیاطین اور عدی یا سہوی تصرفات سے محفوظ نہ رکھ سکا (۲) جس طرح سے کہ حکمت الہمی کے پیش نظر بیا حتمال بھی باطل ہے، کہ اس نے اپنے پیغامات کو لوگوں تک صحیح وسالم نہ پہنچا نے کا ارادہ کرلیا ہے (۳)، لہذا خدا کا علم، اس کی قدرت و حکمت کا تقاضا ہیہ ہے کہ وہ اپنے پیغامات کو سالم اور تصرفات سے محفوظ لوگوں تک پہنچا کے اور اس طرح وحی کا محفوظ رہنا عقلی برہان کے ذریعہ ثابت ہوجا تا ہے۔(٤)

سورهُ بخم آيت/ ٥ يسورهُ حاقبة آيت/٤٤ يسورهُ جن آيت/٢٨٢٦.

209

عصمت کے دوسے ری قسمیں۔ فرشتوںاورا نبیاء(ع) کی وہ عصمت جودلیل کی بناء پر ثابت ہوتی ہےوتی کے پیغام پر منحصر ہے لیکن عصمت کی دوسری قشمیں بھی ہیں جواس دلیل کے ذریعہ قابل اثبات نہیں ہیں جنھیں تین حصوں میں تقسیم کیا جا سکتا ہے، پہلی قشم فرشتوں سے متعلق ہے، دوسری قشم انبیاء (ع) کی عصمت ہے اور تیسری قشم بقید انسانوں ، جیسے ائمہ (ع)، حضرت مریم ، اور حضرت زھراء کی عصمت ہے فرشتوں کی عصمت کے سلسلہ میں ابلاغ وحی کے علاوہ دومسکلہ پیش کئے جاسکتے ہیں۔ پہلامسکاہان فرشتوں کی عصمت کا ہے، جو دریافت وحی اوراُ سے رسول تک پہنچانے کے ذمہ دار ہیں دوسرا مسلہان فرشتوں کی عصمت کا ہے،جنھیں وحی سے کوئی سروکارنہیں ہے بلکہ وہ کتابت اعمال، رزق پہنچانے اور قبض اوراح وغیرہ کے ذمہ دار ہیں۔ اس طرح انبیاء (ع) کی عصمت ان چیز وں کے سلسلہ میں جوان کی رسالت سے مربوط نہیں ہے اس میں بھی دومسئلہ ہیں، پہلامسئلہ بیر ہے کہ انبیاء (ع) کاعمدی گناہوں اور سریچیوں *مے ح*فوظ ومصوّن رہنا دوسرا مسلہ انبیاء (ع) کاسہو دنسیان سے معصوم ہونا ہے اور انھیں دو مسَلَهُ کوغیرانبیاء (ع) کی عصمتوں میں پیش کئے جاسکتے ہیں۔

لیکن فرشتوں کی عصمت وحی کے ابلاغ کے علاوہ دوسرے مسائل میں دلیل عقلی کے ذریعہ اسی وقت قابل حل ہے کہ جب ملائکہ کی ماہیت اوران کی حقیقت معلوم ہوجائے ،لیکن ملائکہ کی ماہیت کاسمجھنا نہ ہی آسان ہے اور نہ ہی اِس کتاب کے متناسب ، اِسی وجہ سے فرشتوں کی عصمت کی دلیل میں قرآن سے دوآیتوں کے ذکر پراکتفا کرتے ہیں، خداوند عالم قرآن کے سورۂ انبیاء کی ستائسیویں آیت میں ارشاد فرما تا ہے : (بَل عِبَا دِمَّكَرَ مُونَ لَا يَسِبِقُو بَهُ بالقول وَبَهُم بِأمرٍ وِيُعْمَلُون ) بلكه فرشته خداكه معزز بندب بين وه گفتگو ميں اس سے سبقت نہيں كر سكتے اوروہ اس كے حكم پر چلتے ہیں۔ اوراس طرح سورهٔ تحریم کی چھٹی آیت میں ارشادفر ما تاہے: (لَا يَعصُونَ اللهِ مَا أَمَرَ هُم وَ يَفعَلُونَ مَا يُؤمَرُونَ) خداجس بات کاحکم دیتا ہے اس کی نافر مانی نہیں کرتے اور جو حکم انھیں ملتا ہے اسے بجالاتے ہیں۔

بیدد آیتیں پوری صراحت کے ساتھ اس بات پر دلالت کرتی ہیں کہ ملائکہ منتخب مخلوق ہیں، جو فرمان الہی کے مطابق اعمال انجام دیتے ہیں اور کبھی بھی اس کے فرمان سے روگر دانی نہیں کرتے، اگر چپان آیتوں کی عمومیت تمام فرشتوں کی عصمت کو شامل ہے۔ لیکن اندیاء (ع) کی عصمت کے علاوہ بقیہ انسانوں کی عصمت کے سلسلہ میں بحث کرنا مباحث امامت سے سازگار ہے اسی وجہ سے اس حصہ میں اندیاء (ع) کی عصمت کے تح بحث کریں گے اگر چہ اُن میں سے بعض مسائل کو تہا نقلی اور تعبدی مسائل کے ذریعہ حل کیا جا سکتا ہے اور اصولی اعتبار سے اسے کتاب وسنت کی جمیت ثابت ہونے کے بعد ذکر ہونا چاہئے ،لیکن موضوعات کی مناسبت سے اِسی مقام پر اس کے سلسلہ میں بحث کریں گے اور کتاب وسنت کی جمیت کی بحث کو اصل موضوع کے عنوان سے قبول کرتے ہوئے اُسے اِسی مقام پرذکر کرتے ہیں۔

انبياء (ع) ڪی عصمت۔ گروہ مسلمين ميں اس مسلمہ کے تحت شديدا نشلافات ہے کہ انبياء (ع) گنا ہوں کے مقابلہ ميں کس حد تک معصوم ہيں، انثاع شری شيعوں کا عقيدہ ہے کہ انبياء (ع) اپنے آغاز ولا دت سے آخری لمحہ حيات تک تمام گنا ہوں سے پاک ہوتے ہيں، بلکہ بھولے سے بھی کوئی گناہ نہيں کرتے ليکن اہل سنت کی بعض جماعتوں نے عصمت انبياء (ع) کو گنا ہان کبيرہ کے مقابلہ ميں مانا ہے، بعض نے دوران بلوغ سے، اور بعض نے کہا کہ بعث کے بعد سے معصوم ہوتے ہیں، بلکہ اہل سنت کے بعض فرقوں (حشوبيا ور اہل حدیث) کے اعتقاد کے مطابق) انبياء (ع) ہر قسم کی عصمت سے عاری ہيں، ان سے گنا ہان کبيرہ صادر ہو سکتا ہے بلکہ دوہ نبی ہوتے ہوئے بھی عمداً گناہ کر سکتے ہیں۔

ہے پہلانکتہ ہیہ ہے کہانبیاء (ع)اور غیر انبیاء میں سے بقیہانسانوں کے معصوم ہونے کا

مطلب صرف گناہوں سے معصوم ہونانہیں ہے بلکہ اس بات کا امکان ہے کہ ایک معمولی انسان خصوصاً کم عمر ہونے کی وجہ سے کوئی گناہ انجام نہ دے۔ بلکہ مطلب میہ ہے کہ نہایت طاقتور ملکہ نفسانی کے مالک ہیں، کہ جو سخت سے سخت شرائط و حالات میں اپنے آپ کو محفوظ رکھتے ہیں اور یہ ملکہ گنا ہوں کی آلود گیوں سے آگاہی، شکست ناپذیر ارادہ، اور نفسانی خواہ شوں کو مہار کرنے کے نتیجہ میں حاصل ہوتا ہے، اور چونکہ یہ ملکہ عنایت الہی کے ذریعہ حاصل ہوتا ہے لہٰذا اس کی فاعلیت کو خدا کی جانب نسبت دی جاتی ہے، وگر نہ ایسا ہر گرنہیں ہے کہ خدامعصوم انسان (انبیاءو آئمہ) کوز بردیتی گناہوں سے محفوظ رکھتا ہے

متصف ہیں مرادیہ ہے، کہ خدانے گنا ہوں سے محفوظ رہنے کی ضمانت انھیں دے دی ہے۔ دوسرانکتہ ہیہ ہے کہ کسی بھی شخص کی عصمت کالاز مہ ہیہ ہے کہ دہ تمام حرام اعمال کوترک کر دے ، جیسے کہ دہ گناہ جو تمام شریعتوں میں حرام ہیں، یا دہ امور جو خود اسی کے زمانہ کی شریعت میں حرام ہوں، لہٰذا انبیاء (ع) کی عصمت ان اعمال کے ذریعہ خد شہ دارنہیں ہوتی جو اس کی شریعت یا خود اس کے لئے جائز ہوں یا وہی عمل گذشتہ شریعت میں حرام ہو یا بعد میں حرام کر دیا جائے۔

تیسرانکتہ ہیہ ہے کہ گناہ سے مرادیہ ہے، کہ جس سے ایک معصوم محفوظ رہتا ہے ایک ایساعمل ہے کہ جسے فقہ میں حرام کہا جاتا ہے اوراسی طرح اس عمل کوترک کرنا کہ جسے فقہ میں واجب کہا جاتا ہے۔ لیکن گناہ کےعلاوہ دوسر بے کلمات جیسے (عصیان) (ذنب) وغیرہ وسیع معنی میں استعال ہوتے ہیں کہ جس میں ترک اولی بھی شامل ہے اورایسے گناہوں کا انجام دینا عصمت کے خلاف نہیں ہے۔

سوالات ۱- کس طرح وحی کوئسی بھی قشم کے خلل سے محفوظ رہنے کو ثابت کیا جا سکتا ہے؟ ۲ - دریافت وحی اور ابلاغ میں محفوظ رہنے کے علاوہ کن مقامات پر عصمت ضروری ہے؟ ۳ - فرشتوں کی عصمت کیسے ثابت کی جاسکتی ہے؟ ۵ - انبیاء لیہم السلام کی عصمت کے سلسلہ میں کتنے اقوال ہیں؟ اور اہل تشیع کا نظر یہ کیا ہے؟ ۵ - عصمت کی تعریف کریں اور اس کے لوازمات بیان کریں؟

يچيسواںدرس

انبیاء(ع) کے معصوم ہونے کی دلیلیں مقدمہ بیہ بحث مندرجہ ذیل موضوعات پرمشتمل ہے عصمت انبیاء(ع) پرعقلی دلائل عصمت انبیاء(ع) کراراز

مقد مه شيعوں كے معروف اور قطعى عقائد ميں سے انبياء (ع) كاعمدى اور سہوى گنا ہوں سے معصوم ہونے كاعقيدہ ہے جس كى ائمة عليهم السلام نے اپنے پيروكاروں كوتعليم دى ہے اور اپنے مختلف بيانات كے ذريعہ دشمنوں كے اقوال كو باطل قر ارديا ہے ائمة عليهم السلام كاعصمت انبياء (ع) كے سلسله ميں اپنے دشمنوں سے احتجاجات ميں سے سب سے زيادہ مشہور امام رضاعليہ السلام كا احتجاج ہے جو كتب حديث اور تاريخ ميں درج ہے۔ كما احتجاج ہے جو كتب حديث اور تاريخ ميں درج ہے۔ كما احتجاج ہے جو كتب حديث اور تاريخ ميں درج ہے۔ كما حين ہے دارد ہونے والى روايات ، اختلاف سے خالى نہيں ہيں ، جس كے سلسله ميں تحقيق وجستجو إس بحث كى وسعت سے خارج ہے، ليكن اتنا مسلم ہے كہ إسے ضرورى اعتقادات ميں سے شارنہيں كيا جا سكتا ، اور وہ دلائل جو انبياء عليهم السلام كی عصمت كے ت ۱ ۔ عقلی دلائل ۔ ۲ نے تلی دلائل ۔ اگر چہاس بحث میں زیادہ تر اعتماد تعلی دلائل پر کیا گیا ہے، ہم یہاں دود لیلوں کے بیان کرنے پراکتفا کرتے ہیں اوراس کے بعد پچھ قرآنی دلائل کوذکر کریں گے۔

215

عصمت انبیاء (ع) پر عقلی د لائل۔ انبیاء یہم السلام کا گنا ہوں کے ارتکاب سے معصوم رہنے پر پہلی عقلی دلیل بیر ہے کہ ان کی بعث کا پہلا ہدف انسانوں کو اُن حقائق اور وظائف کی طرف ہدایت کرنا ہے جسے خدا نے انسانوں کے لئے معین فرمایا ہے، در حقیقت بیلوگ انسانوں کے درمیان خدا کے نمائندے ہیں ، کہ جنھیں لوگوں کو راہ راست کی طرف ہدایت کرنا ہے، لہذا اگر ایسے نمائندے دستورات خدا کے پابند نہ ہوں اور اپنی رسالت کے برخلاف اعمال کے مرتکب ہوں تو لوگ اُن کے اعمال کو اُن کی گفتار سے جد اکہیں گے اور اِس طرح لوگوں کا اعتماد اُن کی گفتار پر ختم ہوجائے گا اور یوں اُن کی بعثت کا ہدف کمل نہ ہو سے گا، لہذا حکمت الہی کا تقاضا ہی ہے کہ انبیاء (ع) پاک اور تمام گنا ہوں سے دور ہوں بلکہ سہودنسیان کی بنیاد پرکوئی نا شائستہ کس جس

انجام نہدیں، تا کہلوگوں کو بیگمان ہونے لگے کہانھوں نے سہودنسیان کو گناہوں کےار نکاب کے لئے بہانہ بنالیاہے۔ عصمت انبیاعلیہم السلام پر دوسری عقلی دلیل ہیہ ہے کہ وہ وحی کولوگوں تک پہنچانے اورانھیں راہ منتقیم کی طرف ہدایت کرنے کےعلاوہ ان پرلوگوں کی تربیت اور تز کیہ کی بھب ذمہ داری ہے تا کہ وہ مستعدا افراد کو کمال کے آخری منازل تک لے جائیں یا ایک دوسری تعبیر کے مطابق تعلیم اور ہدایت کے وظیفہ کےعلاوہ وظیفہ تربیت کے بھی ذمہ دار ہیں،اور وہ بھی ایس ترہیت جوساج کے برجستہ اور عاقل حضرات کوبھی شامل ہوتی ہے۔ لہٰذاایسے مقامات انھیں لوگوں کے لئے شائستہ ہیں کہ جوانسانی کمالات کے اعلیٰ مقامات پر فائز ہوں اور ملکہ نفسانی ( ملکہ عصمت) کے عظیم درجہ یرفائز ہو۔ اس کےعلاوہ مربی کا کردارافراد کی تربیت کرنے میں ، اُس کی گفتار سے کہیں زیادہ موثر ہوتا ہےاور دہ افراد جو کردار کے اعتبار سے عیوب اور نقائص کے حامل ہوتے ہیں ان کی گفتار بھی مطلوب تا ثیر سے برخور دار نہیں ہو سکتی ،لہذ اانبیا علیہم السلام کی بعثت اس عنوان کے تحت کہ وہ ساج کے مربی ہیں اسی صورت میں قابل تحقق ہے کہ جب ان کا کرداراوران کی گفتار ہر فشم کی خطاسے محفوظ ہو۔

عصمت انبیاء(ع) پڑتلی دلائل۔ ۱۔ قرآن کریم بعض انسانوں کومخلص (۱) (جنھیں خدا کے لئے خالص کردیا گیا ہو) کے نام 217

ے یادکرتا ہے یہاں تک کہ ابلیس بھی انھیں گمراہ کرنے کی طمع نہیں رکھتا جیسا کہ قرآن نے اُس کے قول کو فقل کیا ہے کہ وہ تمام انسانوں کو گمراہ کرے گالیکن مخلصین اُس کی دسترس سے خارج ہیں۔سورہ ص کی آیت نمبر (۸۳۸۲) میں ہے: (قَالَ فَبِعِزَّ یَكَ لَا وِیَتَّ ہُم آ جَعِینَ وَالَّا عِبَادَكَ مِنهُ مُد المُخلَصِینَ) وہ بولا تیری ہی عزت وجلال کی قسم ان میں سے تیرے خالص بندوں کے سوا سب کو گمراہ کروں گا۔

اور بے شک ابلیس کا نصیں گمراہ نہ کرنے کی طبع اُس عصمت کی وجہ سے ہے جوانھیں گنا ہوں سے مقابلہ میں حاصل ہے، وگرنہ دہ تو اُن کا بھی دشمن ہے اگرا سے موقع مل جائے تو اُنھیں بھی گمراہ کئے بغیر نہ چھوڑ ہے۔

(۱) اس بات کی طرف توجہ ہے کہ خلص لام کے فتحہ کے ساتھ مخلص لام کے سرہ کے ساتھ جدا ہے ، مخلص لام کے فتحہ کے ساتھ کا مطلب میہ ہے کہ خدا نے شخص کو خالص بنادیا ہو ، اور خلص لام کے سرہ کے ساتھ اس کا مطلب میہ ہے کہ شخص نے اپنے اعمال اخلاص کے ساتھ انجام دئے ہوں۔ لہذا عنوان (مخلص) عنوان (معصوم) کے مساوی ہے، اگر چہ ہمارے پاس اس صفت کا انہیاء (ع) سے مخصوص ہونے کے لئے کوئی دلیل نہیں ہے کیہن اس میں کوئی شک نہیں ہے کہ سے مفت انہیاء (ع) کو بھی حاصل ہے جیسا کہ خود قرآن نے بعض انہیاء (ع) کو خلصین میں

سے شارکیا ہے سورہ ص کی آیت (٤٦٤٥) **میں فرما تاہے:** (وَاذ كُر عِبْدِنَا ابرَاهِيمَ وَ اسْحَاقَ وَ يَعقُوبَ أُولِي الآيدِ وَالأَبْصَارِ · إِنَّا آخلَصنا هُم بِخَالِصَةٍ ذِكْرَىٰ النَّالِ) اے رسول! ہمارے بندوں میں ابراہیم اسحاق اور لیقوب (ع) کو یا دکروجو قوت وبصیرت والے بتھے ہم نے ان کوایک خاص صفت کی یاد سے متاز کیا تھا۔ اورسورۂ مریم کی (٥١ ) آیت میں فرما تاہے: (وَاذ كُر فِ الكِتَاب مُوسى إنَّهُ كَانَ مُخْلَصاً وَ كَانَ رَسُولاً نَّبِياً) اے رسول! قرآن میں موٹیٰ کا تذکرہ کرواس میں شک نہیں کہ وہ میرا برگزیدہ اور بھیجا ہوا صاحب شريعت نيي تقابه اس کے علاوہ قرآن نے یوسف علیہ السلام کا سخت ترین لحظات میں محفوظ رہنے کواُن کے مخلص ہونے سے نسبت دےرہا ہے جیسا کہ سورۂ یوسف کی آیت (۲۶) میں فرما تاہے: (كَذَالِكَلِنَصرِ فَعَنهُ الشُّو وَالفَحشَاءَ إِنَّهُ مِن عِبَادِناً المُخلَصِين) ہم نے اُس کو یوں بچایا تا کہ ہم اس سے بڑائی اور بدکاری کودوررکھیں بے شک وہ ہمارے مخلص بندوں میں سےتھا۔ ۲ \_ قرآن انبیاء (ع) کی اطاعت کو طلق قرار دے رہا ہے جیسا کہ سور ہُ نساء کی آیت (۶۶) میں فرما تاہے: (وَمَا ٱرسَلنَا مِن رَّسُولِ إِلَّا لِيُطَاعَ بِإِذِنِ اللَّهِ) اورہم نے کوئی رسول نہیں بھیجا مگراس واسطے کہ خدا کے عکم سے لوگ اس کی اطاعت کریں۔

اوران لوگوں کی مطلق اطاعت اُسی صورت میں صحیح ہے کہ جب ان کی اطاعت اطاعت خدا ہو، اوران کی پیروی کر نااطاعت خدا کے خلاف نہ ہو وگر نہ ایک طرف خدا کی اطاعت کا حکم اور دوسری طرف اُن لوگوں کی اطاعت کا حکم جو خطاؤں سے محفوظ نہیں ہیں غرض کے خلاف ہوگا۔

٣ - قرآن نے اللی منصبوں کو انھیں لوگوں سے مخصوص جانا ہے، کہ جن کے ہاتھ ظلم سے آلودہ نہ ہوں، جیسا کہ قرآن حضرت ابراہیم علیہ السلام کے جواب میں فرما تا ہے، کہ جب انھوں نے منصب امامت کی اپنی اولا دکے لئے درخواست کی (لایکال عَہدِ الظّالِمِینَ )(۱) فرمایا ہاں ! مگر میر بے اس عہد پر ظالموں میں سے کو کی شخص فائز نہیں ہوسکتا۔ اور ہمیں بخو بی معلوم ہے کہ ہر گناہ فنس پر ایک ظلم ہے اور قرآن کی زبان میں ہر گنہ گار ظالم ہوتے ہیں ۔

عصمت انبیاء (ع) کے مراز۔ اس درس کے اختتام پر بہتر ہے کہ ہم انبیاء (ع) کے معصوم ہونے کے اسرار کی طرف ایک مختصر اشارہ کردیں،لہذ اانبیاءلیہم السلام کا وحی کو حاصل کرنے میں معصوم ہونے کا رازیہ ہے کہ اصولاً وحی کو درک کرنا خطابر دارا درا کات سے ممکن نہیں ہے اور جو بھی اسے حاصل کر لینے کی صلاحیت سے سرفراز ہو، وہ ایک ایسے علم کی حقیقت کا مالک ہے جسے وہ اپنے سامنے حاضر پاتا ہے، اور وحی سے اس کا رابطہ ہوتا ہے، خواہ وہ وحی لانے والا فرشتہ ہویا کوئی اور ہو بخوبی اُسے مشاہدہ کرتا ہے (۲) اور اس بات کا کوئی امکان نہیں ہے کہ وحی حاصل کرنے والاشک میں مبتلا ہوجائے کہ اس پر وحی ہوئی ہے یانہیں؟ یا کس نے اس پر نازل کی ہے؟ یا وحی کے مطالب کیا ہیں؟ اور اگر بعض من گھڑت

(۱) سورهٔ بقره ۱۰ یت ۱۲۶.

(۲) قرآن اس سلسله میں فرما تاہے: (مَا کَدَّبَ الْقُوَّ ادْمَا رَأَكَ ) سورہُ بَحْم۔ آیت ۱۱ توجو پچھانہوں نے دیکھاان کے دل نے جھوٹ نہ جانا۔

داستانوں میں آیا ہے کہ مثلاً کسی نبی نے اپنی نبوت میں شک کیا، یا دحی کے مطلب کو بھلا دیا ، یا دحی نازل کرنے دالے کو پیچان نہ سکا، بیرسب پچھ صاف بہتان ہے اورایسے بہتان بالکل اسی طرح ہیں کہ کوئی اپنے وجود یاکسی حضوری اور وجدانی امر کے تحت شک کرے!!

ای سرس بین لہوتی اپ و ہودیا کی سوری اوروطبرای اسر سے سک سرے !! لیکن انجام وظائف (لوگوں تک پیغام الہی کے پیچانے) میں انہیا علیہم السلام کی عصمت کے راز کو بیان کرنے کے لئے ایک مقد مہ کی ضرورت ہے اوروہ بیہ ہے کہ انسان کے اختیاری افعال اس صورت میں انجام پاتے ہیں، کہ جب انسانوں کے باطن میں اُس کے انجام دینے میں رجمان ہو، جومختلف اسباب وعوامل کے نتیجہ میں پیدا ہوتا ہے اور ایک شخص علم اور مختلف اور اکات کے ذریعہ مطلب تک پہنچنے والے راستہ کو معین کرتا ہے۔

اور اِسی کے مطابق امورکوانجام دیتا ہے کیکن جب اس میں متضادر جحان ہوں تو اس صورت

میں وہ بہترین کوانتخاب کرنے کی کوشش میں رہتا ہے،لیکن کبھی علوم کی کمز وری بہترین کو معین کرنے میں خطا سے دوجار ہونے کا سبب بن جاتی ہے یا بہترین سے خفلت یا پست ترین شی سےانس اشتباہ کا سبب بن جاتا ہے پیچ فکرا ورضح انتخاب کا موقع نہیں مل یاتا۔ لہذاانسان جس قدر حقائق سے آشا ہو، اور حقائق کے تحت زیادہ سے زیادہ توجہ سے سرفراز ہو، نیز اس کےعلاوہ باطنی پیجانات اور ہنگاموں کومہار کرنے میں عظیم قدرت سے سرفراز ہوتو وہ اتنا ہی حسن انتخاب میں کا میاب ہوگا ،اور خطاؤں سے اُسی انداز بے کے مطابق محفوظ رےگا۔ یہی وجہ ہے کہ وہ لوگ جومستعد، وراستہ ،عقل وہینش سے سرفراز ہونے کے علاوہ صحیح تر ہیت میں یلے، بڑھے ہیں وہ فضیلت وکمال کے درجات حاصل کر لیتے ہیں، یہاں تک کہ اس راہ میں مرتبہ عصمت تک بھی پہنچ جاتے ہیں، اوران کے ذہنوں میں گناہ کا خیال تک نہیں آتا، جیسا کہ کوئی بھی عاقل شخص اپنے ذہن میں زہر کو پینے یا غلاظتوں کے کھانے کی فکر کونہیں لاتا، اسی طرح بیلوگ بھی گناہوں کے ارتکاب کی فکراینے ذہن میں نہیں لاتے۔ اب اگرہم بیفرض کرلیں کہایک شخص کی استعداد حقائق کو شبچھنے میں بےنہایت اور روح کی طہارت و یا کیزگی کے اعتبار سے عظیم مقامات پر فائز ہے اور قرآن کی تعبیر کے مطابق وہ روغن زیتون کی طرح زلال نیز خالص اور شعلہ ورہونے کے نز دیک ہوبغیراس کے کہ دو کسی شعله سے ارتباط برقر ارکرے(یکا دزیہ ہمایض کولولم تمسہ نار)اوراُ سی قوی استعداد اور روح

کی پاکیزگی کی وجہ سے خدا کی تربیت میں پر ہان چڑھے اور خدا اس کی روح القدس کے

ذریعہ مدد کرے، ایسا شخص غیر قابل وصف کمالات کے مدارج کو طے کرتا ہے بلکہ ہزاروں سال طولانی راستہ کوایک شب میں طے کر لیتا ہے، دوران طفولیت بلکہ شکم مادر میں، ہرایک پر، اُسے برتر کی حاصل ہوگی، ایسے شخص کی نگاہ میں گنا ہوں کی حقیقت اسی طرح آ شکار ہے جس طرح دوسروں کے لئے زہر پینے اور غلاظتوں کو کھانے کی حقیقت۔ اور جس طرح عادی و معمولی افراد کا ایسے کا موں سے پر ہیز جبری نہیں ہے اسی طرح معصوم کا گنا ہوں سے بچنا کسی بھی صورت میں ان کے اختیار کے خلاف نہ ہوگا۔

> سوالات ۱-انبیاءلیہم السلام کی عصمت کو عظی دلائل کے ذریعہ ثابت کریں؟ ۲ قرآن کی کون تی آیات انبیاء(ع) کی عصمت پر دلالت کرتی ہیں؟ ۳ -وتی کو بیان کرنے میں انبیاء(ع) کے معصوم ہونے کاراز کیا ہے؟ ۲ -انبیاء(ع) کا گنا ہوں سے بچنا کیسے ان کے اختیار سے ساز گارہے؟

چهبیسواںدرس

چند شبہات کاحل معصوم جزاء کا کیونکر مستحق ہے؟ کیوں معصومین گناہ کا اقرار کرتے تھے؟ شیطان کا انبیاء (ع) کے اعمال میں تصرف کرنا ان کے معصوم ہونے کے ساتھ کیسے سازگار ہے؟ حضرت آدم کی طرف نسیان اور عصیان کی نسبت۔ بعض انبیاء (ع) کی طرف جھوٹ کی نسبت۔ حضرت موسیٰ کے ذریعہ قبطی کاقتل۔ رسول اکر م کواپنی رسالت میں شک کرنے سے نہی۔

چند شبہات کے احل۔ انبیاءلیہم السلام کی عصمت کے سلسلہ میں چند شبہات پیش کئے گئے ہیں کہ جن کے جوابات ہم اسی درس میں بیان کریں گے۔

پہلاشبہ پید ہے کہ اگر خدانے انبیا <sup>علی</sup>ہم السلام کو گناہوں کے ارتکاب سے روک رکھا ہے <sup>ج</sup>س کا لاز مہ وظائف کوانجام دینا بھی ہےتو پھراس صورت میں انبیاء علیہم السلام کے لئے اختیاری امتیاز باقی نہیں رہتا،اور گناہوں سے بچنے کی جزااور وظائف کوانجام دینے کی صورت میں کسی بھی پاداش کے ستحق نہیں رہ جاتے،اس لئے کہا گرخداانبیاء کے علاوہ کسی اور کو معصوم قرار دیتا تو وہ بھی انھیں کی طرح ہوتے۔

اسی شبه کاجواب گذشتہ بیانات کی روشنی میں آشکار ہےجس کا ملازمہ ہیہ ہے کہ معصوم ہونے کا مطلب پنہیں ہے کہ دخلائف کوانجام دینے کے لئے اور گنا ہوں سے پر ہیز کرنے کے لئے ان پر جبر کیا گیا ہوجیسا کہ گذشتہ درس میں بیہ مطلب روثن ہو چاہے،اورخدا کا اُخیس معصوم رکھنے کا مطلب بیہ نہیں ہے کہان سے اختیاری افعال کی نسبت چھین کی جائے اگر چیہتمام موجودات نہا یتأخدا کے اراد ہُ تکوینی کے دائر ہے میں ہیں، چنانچہ جب خدا کی جانب سے کوئی خاص وضاحت ہوتو امورکواس کی طرف نسبت دیناایک جداصورت ہے، کیکن خدا کا ارادہ، ارادہ انسان کے طول میں ہے نہ کہ اُس کے عرض میں (یعنی انسان کاارادہ وہی خدا کاارادہ ہے نہ بید کہ خدا کاارادہ اور انسان کاارادہ دوستفل امرہوں )اور نہ ہی انسان کارادہ خدا کےارادہ کا جانشین ہے۔ اور معصومین کی به نسبت خدا کی خاص عنایت ہے توجس طرح خاص اسباب وشرا ئط سنگین ذ مہ داریوں کا سبب بنتے ہیں، اسی طرح بیرخاص توجہ بھی سنگین ذمہ داریوں کا سبب ہے،جس طرح وظائف کوانجام دینے کی جزا زیادہ ہوگی اسی طرح اس کی مخالفت کی سزائھی زیادہ

ہوگ، اسی طرح جزاوسزا کے درمیان اعتدال برقرار ہوجاتا ہے، اگر چہایک معصوم بھی بھی اپنے اختیار سے سی سزا کامستحق نہیں ہوسکتا اورا یسے اعتدال کی مثالیں اُن تمام لوگوں میں دیکھی جاسکتی ہیں کہ جوخاص نعتوں سے سرفراز ہیں جیسا کہ علماءاور خاندان رسالت (۱) سے وابستہ حضرات کی ذمہ داریاں زیادہ ہیں لہٰذا جزایا سز ابھی اتی ہی زیادہ ہوگی (۲) اسی وجہ سے جوجتنا بلند ہوتا ہے اس کے سقوط کے امکانات استے ہی زیادہ ہوتے ہیں۔

**دوسس ا**شبیدی ہے کہ معصومین اورانبیاء <sup>ع</sup>لیہم السلام کی طرف سے جو دعاؤں میں وارد ہوئے ہیں ان میں ان حضرات نے اپنے آپ کو گنہ گارکہا ہے اور اپنے گناہوں سے استغفار کرتے تھے پس ایسے اعترافات کے ہوتے ہوئے کیسے ان کے معصوم ہونے کوتسلیم کیا جاسکتا ہے؟

> (۱) قرآن كريماس سلسله ميں فرما تاہے: (يَانِسَاَ النَّبِيِّ لَستُنَّ تَأَحوِقِ تَالنِسَاء) سور کاحزاب آیت/۳۲۳۰. (۲) جیسا كه روایت میں وارد ہواہے يَخفَوُ لِلِجَاهِل سَبعُونَ ذَنباً قَبلَ آن يُخفَرَ لِلِعالِمِ ذَنب وَاحِد.

اس شبه محک جواب يم مح که حضرات معصومين عليم السلام جو درجات کے اختلاف کے ساتھ کمال وقرب کے عظيم مقامات پر فائز تصح پنے لئے دوسروں کے وظائف سے کہ یں عظیم وظائف کے قائل تصح بلکه معبود کے علاوہ کسی غیر کی طرف معمولی توجہ کو بھی عظیم گناہ شار کرتے تصح اسی وجہ سے ہمیشہ استغفار کیا کرتے تصح اور جیسا کہ یہاں ذکر کیا جاچکا ہے کہ انبیاء (ع) کی عصمت کا مطلب بینہیں ہے کہ وہ حضرات ان امور کے ارتکاب سے حفوظ ہیں جنھیں گناہ کا نام دیا جا تا ہونے سے حفوظ دینے کا مطلب واجبی تکالیف کی مخالفت اور محرمات فقاتہ کے مرتکب ہونے سے حفوظ دینے کا مطلب واجبی تکالیف کی مخالفت اور محرمات فقاتہ کی مرتکب

تیس ا شبه یه م که انبیاء (ع) کی عصمت پر قرآنی دلائل میں سے ایک دلیل میہ ہے کہ دہ مخلصین میں سے ہیں اور شیطان کو انھیں گمراہ کرنے کی بھی کوئی طمع نہیں ہے، حالانکہ خود قرآن سے بعض مقامات پر انبیاء علیہم السلام کے سلسلہ میں شیطان کی طرف سے کئے گئے تصرفات کو بیان کیا گیا ہے: (یا تینی آدکھر لا یفیت نڈ گھ الشَّیطانُ کمَا آخرَ جَبَوَیکھ منَ الجَنَّةِ) (۱) اس آیت میں شیطان کا آدم وحواطیہما السلام کو دھوکا دینا اور ان کا بہشت سے نگل جانے کو قرآن شیطان کی طرف نسبت دے رہا ہے، اور سورۂ ص کی آیت (۱) میں جناب ایوب علىدالسلام كى زبانى نقل فرماتا ہے: (إذ تا حكى رَبَّهُنَّ مَسَّنَ الشَّيطَانُ بِنُصبٍ و عَذَابٍ) جب ايوب عليه السلام نے اپنے پروردگار سے فرياد كى كه مجھے شيطان نے بہت تكليف و اذيت پنجار كھى ہے۔ اس كے علاوہ سورہ حج كى آيت (٥٢) ميں شيطان كى طرف انبيا عليهم السلام پر القائات كو ثابت كرتا ہے، جيسا كه فرماتا ہے: (وَمَا اَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولِ وَلَا نَبِّ إِلَّا اِذَا تَمَتَّى القَى الشَّيطَانُ فِ أُمنِيَّتِك

(۱) سورہ اعراف۔ آیت/ ۲۷ اور اے رسول ہم نے تو آپ سے پہلے جب کبھی کوئی رسول اور نبی بھیجا تو یہ ہوا، جس وقت اس نے تبلیغ دین کی آرز وکی تو شیطان نے ان کی آرز و میں خلل ڈالا ،اورلوگوں کو گمراہ کیا۔

اس شبه محاجواب يع مى كدان تمام آيات ميں شيطان كے تصرف كے نتيجہ ميں انبياء (ع) كا واجبى تكاليف سے مخالفت كى طرف اشارہ نہيں كيا گيا ہے اور سورہ اعراف كى (٢٧) آيت ميں شجرہ منہيہ كے سلسلہ ميں جس وسوسہ كى طرف اشارہ ہوا ہے، اس ميں اس درخت سے نہ كھانے كى كوئى تحريم نہيں تھى، بلكہ جناب آ دم وحواسے اتنا كہہ ديا گيا تھا كہ اگر اس درخت سے، كھاؤ گے تو جنت ے نکال کرز مین کی طرف بھیج دئے جاؤ گے، اور شیطانی وسوسہ اس امرے مخالفت کا سبب بنا، اس کے علاوہ وہ جس عالم میں تھے وہ عام تکلیف (ارشادی) تھی وہاں کوئی شریعت نہیں تھی کہ جس کے وہ پابند ہوتے، اور سورہ ص کی (٤١) آیت میں ان مصیبتوں کی طرف اشارہ ہے کہ جو شیطان کی وجہ سے جناب ایوب پر نازل ہوئی تھیں، اور آپ کے متعلق کسی بھی امر کے مخالفت کی طرف کوئی معمولی اشارہ بھی نہیں ہے، اور سورہ حج کی (٢٥) آیت میں ان رکاوٹوں کی طرف اشارہ ہے کہ جوانبیا علیہم السلام کے اہداف میں شیطان ایجاد کر تا تھا، اور قائم کر دیتا ہے۔

چونھا شب میں ہے کہ قرآن کے سورۂ طہ کی (۱۲۱) آیت میں نسبت عصیان اور اسی طرح اسی سورۂ کی آیت (۱۱۰) میں نسیان کی نسبت جناب آ دم کی طرف دی جارہی ہے، لہٰذا ایسی نسبتیں ان کی عصمت سے کیسے ساز گارہیں؟

اسشبهڪاجوابيهي کہ گذشتہ بیان سے داضح ہے کہ بیعصیان اورنسیان واجبی تکالیف میں سے نہیں تھے کہ گناہ

حساب کئے جائے۔

پانچواںشبہیمہے کہ قرآن کے بعض مقامات پر جھوٹ کی نسبت انبیاء علیہم السلام کی طرف دی گئی ہے جیسا کہ سورہُ صافات کی آیت (۸۹) میں جناب ابراہیم علیہ السلام کی زبانی فرما تا ہے: (فَقَالَ إِنَّ سُقیم )انھوں نے کہا کہ میں بیار ہوں۔ حالانکہ جب جناب ابراہیم نے بیہ جملہ کہا مریض نہ تصاوراسی طرح آپ ہی کی زبانی سورۂ انبیاء کی آیت (۶۳) میں فرماتا ہے: (قَالَبَلْفَعَلَهُ كَبِيرُهُم) بلکہان بتوں کواُن کے بڑےخدانے تو ڑاہے۔ حالانکه خود جناب ابراہیم علیہ السلام نے بتوں کومنہ دم کیا تھا، اور اسی طرح سور ہ یوسف کی آیت (۷۰) میں فرماتا ہے: (ثُمَّر أَذَّنَ مُؤذِّنِ اَيَّتُهَا العِيرُ إِنَّكُم لَسَارِ قُونَ) پھرایک منادی للکارکے بولا کہا ہے قافلہ دالویقیناً تم ہی لوگ چور ہو۔

ان شبہات کا جواب بیہ ہے کہ بعض روایتوں کے مطابق بیسب توربیہ سے ہم ترین مصلحتوں کے لئے بولا جاتا ہے اور اس مطلب کوخود قرآن کی آیتوں سے ثابت کیا جا سکتا ہے، جیسا کہ جناب یوسف کی داستان میں فرما تاہے: (کذلك كدىناليوسف) بہر حال ایسے جھوٹ عصيان اور گناہ حساب نہيں كئے جاتے۔

چھٹا شب میں ہے کہ حضرت موسی علیہ السلام کی داستان میں آیا ہے کہ جناب موسیٰ نے اُس قبطی کو مار ڈالا جو ایک بنی اسرائیل کے ساتھ جھگڑ رہا تھا، اسی وجہ سے آپ مصر سے فرار کر گئے ، اور جب خدا نے آپ کوفر عون کی جانب مبعوث کیا تو آپ نے بارگاہ خدا میں عرض کی: (وَلَهُم عَلَّ ذَنب فَاَحَافُ اَن يَتَقتُلُون)() اس کے علاوہ ان کے لئے میر کی گردن پرایک جرم ہے جُھے خوف ہے کہ وہ جُھے قصاصاً قتل نہ کردیں۔

(۱) سورهٔ شعرائ ۔ آیت/ ۱۶ اور جب فرعون نے اس قتل کی نسبت آپ کی طرف دی تو فرمایا: (قَالَ فَعَلتَ ُهَا إِذًا وَّ اَنَامِنَ الضَّالِينَ)(۱) پال میں نے اس کا مکوانجام دیا جب میں حالت غفلت میں تھا۔ پیداستان کس طرح انبیا علیہم السلام کی عصمت بلکہ بعثت سے پہلے معصوم ہونے سے سازگار

-4

اس شبه مسک اجواب به ہے کہ قبطی کا قتل عمدی نہیں تھا بلکہ ایک مشق کی وجہ سے تھا کہ جے صرف دور کرنے کے لئے مارا تھا، اس کے علاوہ (ولھم عَلّ ذَنب) کا جملہ فرعو نیوں کے گمان کے مطابق ہے اور اس کا مطلب سے ہے کہ وہ مجھے گنہ گار سجھتے ہیں اور مجھے ڈر ہے کہ کہیں وہ مجھے قصاص میں قتل نہ کر ڈالیس اور (وانامن الصّالین) کا جملہ فرعون سے ہم کلامی کے دور ان کہا ہے کہ میں اس بعثت سے پہلے ایسے براہین سے بے خبر تھا اور اب دلیل قاطع کے ساتھ مبعوث ہوا ہوں یا صلال کا مطلب سے بہ کہ میں اس ممل کے انجام سے بے خبر تھا، سہر حال کسی بھی صورت میں جناب موتی کا واجی تکالیف سے مخالفت ، ان جملوں سے ثابت نہیں ہوتی ۔

سانواں شبیدی ہے کہ سورہُ یونس کی آیت (۹۶) میں خدااپنے رسول کو مخاطب کرتے ہوئے فرما تاہے: (فَاِن کُنتَ فَ مَنَّلَ أَنزَلنَا إِلَيكَ فَسَلَّلِ الَّذِينَ يَفَرَءُ ونَ الْكِتَابَ مِن قَبْلِكَ لَقَد جَا نَكَ الْحق مِن رَبَّبَ فَلَا مَلُونَنَّ مِنَ الْمُتَرَبِينَ) پس جوہم نے تمہاری طرف نازل کیا ہے اگراس کے بارے میں تم کو پچھ شک ہوتو جولوگ تم سے پہلے کتاب خدا پڑ ھاکرتے ہیں ان سے یو چھ کر دیکھوتمہارے پاس پر ور دگار کی طرف سے کتاب آچکی ہےتم ہرگزشک کرنے والوں میں سے نہ ہونا۔

اسی طرح سورهٔ بقره کی آیت (۱٤۷)، سورهٔ آل عمران کی آیت (۲۰) سورهٔ انعام کی آیت / ۱۱۶، سورهٔ ہود کی آیت (۱۷) اور سورهٔ سجده کی آیت (۲۳) میں آنحضرت کو شک وتر دید سے منع فر ما تاہے، پس کس طرح بیرکہا جا سکتا ہے کہ وحی کو درک کرنا غیر قابل شک ہے۔

- (۱)سورهٔ شعراءآیت، ۲.
- اس شبہ صحاب واب یہ ہے کہ بیآیات اس بات پر دلالت نہیں کرتیں کہ آپ نے کوئی شک کیا ہو بلکہ صرف اس مطلب کو بیان کرتی ہیں کہ آنحضرت کی رسالت اور قرآن کریم کی حقانیت میں کوئی شک وتر دید نہیں ہے، دراصل ایسے بیانات ایاک أعنی واسحَی یا جارۃ میں سے ہے۔

آٹھواں شبہ یہ ہے کہ قرآن میں آنحضرت کی طرف بعض گناہوں کی نسبت دی گئی ہے جنھیں خدانے بخش دیا جبیہا کہ فرما تاہے:

درس عقائد

(لَّيَغْفِرَلَكَ اللَّهُ مَا تَقَدَّمَ مِن ذَنبِكَ وَمَا تأَخَّرَ)() تاكه خداتمهارى أمت ك الطّ اور بچچا گناه معاف كرد ب

اس شبه ڪاجواب يع ہے کہ ان آيتوں ميں (ذنب) سے مرادوہ گناہ يں جنھيں مکہ سے مشرکين ، جرت سے پہلے اور اس سے بعد قائل تھے کہ آپ نے اُن کے خداؤں کی تو ہين کی ہے اور مغفرت سے مراد ، اُن آثار کو دفع کرنا ہے کہ جن کے مترتب ہونے کا امکان تھا، اور اس مطلب پر دلیل ، فنتح مکہ کو معاف کردینے کی علت شارکی ہے جیسا کہ فرما تا ہے: (اِنَّافَتَحنَا لَكَ فَتحًا مُّبِيدناً)() اے رسول! بیحد بيب کی سکے نہيں بلکہ ہم نے حقيقتا تم کو صلم کھلا فنتے عطا کی ۔ اب بيا مرواضح ہو گيا ہے کہ اگر اس گناہ سے مراد اصطلاحی گناہ ہوتا تو ہونش کی علت میں فنتے مکہ کو بيان کرنے کوئی وجہ نہ تھی ۔

233

نواں شب میں ہے کہ قرآن کریم: جناب زید کی مطلقہ سے آنحضرت کے شادی کرنے کی داستان کی طرف اشارہ کررہاہے، جب کہزید پیغمبر کے منہ بولےفرزند تھے۔

(۱) سورہُ فتح۔ آیت/۲ (۲) سورہ فتح۔ آیت/۱. (وَ تَحْشَى النَّاسَ وَاللَّهُ اَحَقُّ أَن تَحْشَالُا)() اورتم لوگوں سے ڈرتے شخص حالانکہ خدا کا زیادہ حق تھا کہتم اُس سے ڈرو۔ ایسی تعبیر مقام عصمت سے کیسے سازگار ہے

اس شبہ محک جواب یہ ہے کہ آنحضرت کو صرف اور صرف اس بات کا ڈرتھا، کہ کہیں خدا کے اس دستور پرعمل کرنے اور جاہلیت کی رسومات میں سے ایک (گود لئے بچوں کو حقیقی بچوں جیسا سمجھنا) رسم تو ڈنے کی وجہ سے تھا کہ کہیں مسلمان ضعف ایمان کی وجہ سے اُس عمل کو نفسانی خوا ہشات کا نتیجہ نہ سمجھ بیٹھیں اور اُن کے دین سے نکل جانے کا باعث نہ بے خدا اِس آیت میں اپنے رسول کو باخبر کرتا ہے کہ ارادہ اُلھی کے ساتھ اُس سنت شکنی کی مصلحت یعنی ایسی رسومات سے ڈٹ کر مقابلہ کرنا اس طرح کے غلط تصور سے زیادہ سز اوار ہے لہذا اِس آیت میں آخصرت کو کسی جھی دسول شبهیمی کوتر آن نے دومقام پر آنحضرت پرعتاب ( ملامت وسرزنش ) کی ہے، ان میں سے پہلا مقام یہ ہے کہ جب رسول بن نے بعض افراد کو جنگ میں شرکت نہ کرنے کی اجازت دی تو خدانے فرمایا: (عَفَاللَّهُ عَندَكَلِمَ آخِنتَ لَهُم)() اے رسول! خداتم سے درگذر فرمائح تم نے اُنھیں پیچچرہ جانے کی اجازت ہی کیوں دی اور بعض حلال امور میں اپنی بعض از واج کی جلب رضایت کے لئے فرمایا: (یَا یُہُمَا النَّتِ ُ لِحَد تُحَدِّ مُمَا اَحَلَّ اللَّهُ لَكَ تَبْدَ بَحْ مَرضَاتِ آزواجِكَ)() اے رسول! جو چیز خدانے تمہارے لئے حلال کی ہےتم اس سے اپنی بیویوں کی خوشنودی کے لئے کیوں کنارہ کش کرتے ہوا ہے میں بی حکی میں از کار ہیں؟

- (۱) سورهٔ احزاب آیت ۳۷ ۲) سوره توبه آیت/ ۶۳ ۳) سورهٔ تحریم آیت/۱
- اسشبهڪاجوابيهي

کہا یسے بیانات دراصل عمّاب کی شکل میں پیغمبر کی مدح میں ہیں جو آ محضرت کی بےنہایت عطوفت اور مہر بانی پر دلالت کرتے ہیں یہاں تک کہ آپ نے منافقوں کو بھی ناامید نہیں کیا،اوران کےاسرارکوفاش نہیں کیا نیز اپنی از واج کی خواہشوں کواپنی خواہش پر مقدم رکھا،اورایک مباح فعل کوشم کے ذریعہ اپنے او پر حرام کرلیا تھااور پیغمبر کا ایسا کرنا (معاذ اللہ) اس لیے نہیں تھا کہ تکم خدا کو بدل دیں ،اورلوگوں کے لیے حلال کو ترام کر دیں۔ دراصل بیآیات ان آیات سے نہایت مشابہ ہیں کہ جس میں منافقوں کی ہدایت کے لئے آپ کی دلسوزی کی طرف اشارہ کیا گیاہے: (لَعَلَّكَ بَاخِع نَّفسَكَ لَا يَكُونُوا مُؤمِنِينَ)() اے رسول شایداس فکر میں تم اپنی جان ہلاک کر ڈالو گے کہ بید کفار ،موثن کیوں نہیں ہوجاتے یاان آیات سے مشابہ ہیں کہ جوعبادت کی خاطر زحمتوں کچل کرنے کی طرف اشارہ کرتی ہیں (طة مَا أَنزَلنَا عَلَيكَ القُرآنَ لِتَشقى)(٢) اے رسول ہم نےتم پرقر آن اس لئے نازل نہیں کیا، کہتم اس قدر مشقت اٹھاء و بہر حال بیہ مقامات عصمت کےخلاف نہیں ہیں۔ (۱) سورهٔ شعرائ به آیت/ ۳

(۲) سورهٔ طهر آیت/۲۰۱

سوالات ۱ \_ ایک معصوم کودوسروں پر کیسے امتیازی اختیارات حاصل ہیں؟ وہ اعمال جوعصمت الہی کی بنا پرانجام دیئے جائیں اور کس جزا کے ستحق ہیں؟ ٢ - كيون انبياءاوراولياء (٤) اينة آپ كو كَنه كار بحظة اوراستغفار كرت تھے؟

٣- انبیاعلیهم السلام کے سلسلہ میں شیطان کے تصرفات ان کی عصمت سے کیے ساز گارہیں؟ ۶ ۔ قرآن میں حضرت آ دم علیہ السلام کی طرف جس نسیان اور عصیان کی نسبت دی گئی ہے وہ آپ کی عصمت سے کیسے سازگارہے؟ ٥ - اگرسارے انبیاء (ع) معصوم ہیں تو پھر حضرت ابراہیم علیہ السلام اور جناب یوسف علیہ السلام نے کیوں جھوٹ بولے؟ ۲ \_ حضرت موسیٰ علیہ السلام کے سلسلہ میں موجودہ شبہ اور اس کے جواب کوذکر کریں؟ ۷ \_اگروچی کےادراک میں کوئی خطاوا قعنہیں ہوسکتی تو پھر کیوں خدابار باراینے رسول کوآ پ کی رسالت میں شک وتر دید سے تع کردیا ہے؟ ۸ ۔ سور وُفتح میں آنحضرت کی طرف جس گناہ کی نسبت دی گئی ہے وہ کیونکر آپ کی عصمت سے سازگارے؟ ۹۔ جناب زید کی داستان کے متعلق شبہات اور جوابات بیان کریں؟ ۱۰ - حضرت رسول کی بذسبت قر آن میں جو عتاب وارد ہوا ہے وہ کیا ہے؟ اور اس کا جواب کیا ہے؟

ستائيسواردرس

معجزه

نبوت کوثابت کرنے کے رائے معجزہ کی تعریف خارق عادت امور اللهی خارق عادت امور انبیاء(ع) کے معجزات کی خصوصیات

نبوت کے بنیادی مسائل میں سے ایک تیسرا مسلم سیہ ہے کہ تیچ پنج بروں کے دعوے کی نبوت کے بنیادی مسائل میں سے ایک تیسرا مسلم سیہ ہے کہ تیچ پنج بروں کے دعوے کی صدافت اور جھوٹے نبیوں کے دعوے کا بطلان کیسے ثابت ہو؟ اس امر میں کوئی شک نہیں ہے کہ اگر کوئی فر دگنا ہوں میں آلودہ ہو، کہ جس کی قباحت کو عقل بھی بخو بی درک کرتی ہے، ایسا شخص کسی بھی صورت میں قابل اعتماد نہیں ہو سکتا، خصوصاً اُس وقت سیا عتماد محال ہوجا تا ہے، کہ جب وہ عقل کے خلاف کسی امر کی طرف دعوت دنے یا اُس کی باتوں میں تناقض واختلاف پایا جاتا ہو۔ اس کے علادہ اس امر کا بھی امکان ہے کہ اس شخص کے گذشتہ حالات ایسے ہوں کہ بے غرض افراد اس کی باتوں پر اعتماد کرلیں، خصوصاً جب عقل بھی اُس کی باتوں کی نقصہ یوں کہ بے غرض

یہ بھی ممکن ہے کہایک فرد کی پنج مبری کسی دوسرے رسول کی پیشینگوئی کے ذریعہ ثابت ہوجائے اور وہ بھی اس طرح ثابت ہوجائے کہ حقیقت کے طلب گاروں کے لئے شک وتر دید کا مقام

وضاحت پیش کرتے ہیں۔

باقى نەرە جائے۔ لیکن جب لوگوں کے پاس اطمینان بخش قرائن نہ ہوں، نیز اُن کے پاس کسی نبی کی بشارت یا تائید بھی موجود نہ ہو، تواضیں نبوت کے اثبات کے لئے دوسر ے راتے اختیار کرنے پڑیں گ ، لہذا خدانے اِس مشکل کوحل کرتے ہوئے اپنے رسولوں کو معجزے عطا کئے تا کہ بیہ معجزے اُن کے دعوے کو ثابت کرنے میں اُن کی مدد کریں اِسی وجہ سے اُنھیں آیات کے(۱) نام سے یادکیا گیاہے۔ · بتیجہ کسی نبی کے دعوے کو ثابت کرنے کے لئے تین راستے ہیں۔ ۱۔اطمینان بخش قرائن کے ذریعہ کیکن بہصرف ان نبیوں کے متعلق صحیح ہےجنہوں نے لوگوں کے درمیان سالہا سال زندگی گذاری ہو، اور ایک عظیم شخصیت کے مالک ہوں کیکن اگر کوئی نبی ایام جوانی یاا بنی شخصیت کی پہچان سے پہلے وہ مبعوث بہ رسالت ہوجائے تو اُس نبی کے دعو بے کواس راہ کے ذریعہ ثابت نہیں کیا جا سکتا۔ ۲ ۔گذشتہ نبی نے،آنے دالے نبی کی خبر دی ہو، بید استہ بھی انھیں لوگوں سے مخصوص ہے کہ جنھوں نے اُس سے پہلے کسی نبی کی معرفت حاصل کر لی ہواوراس کی جانب سے آنے والے نی کی تائید یابشارت سی ہو۔ ۳۔ معجزہ، بہراستہ نہایت مفید اور تمام مقامات پر مفید ہے، لہٰذاس کے بارے میں مزید معجزہ بیخی تعریف۔ <sup>معج</sup>زہ یعنی ایک ایسا غیر عادی عمل، جوارادہ خداوند کے مطابق نبوت کا دعوی کرنے والے خض کی جانب سےصادر ہواور اُس کے دعو کو ثابت کرے۔ جیسا کہ آپ نے ملاحظہ کیا کہ ریتعریف تین مطالب پر مشتمل ہے۔ الف: غیر عادی امور کا وجود، جو عادی اسباب کے ذریعہ وجو دمیں نہیں آتے۔ ب: غیر عادی امور میں سے بعض ارادہ الہی اور اُس کی اجازت سے واقع ہوتے ہیں۔

(۱) کلمہ آیات مختلف معانی میں استعال ہوتا ہے جیسے علم وقدرت، حکمت، موجودات خواہ وہ عادی ہوں یاغیر عادی۔ ج: ایسے غیر عادی امور کسی پیغیبر کے دعوے کی صداقت کی علامت بن سکتے ہیں اسی وجہ سے اصطلاح میں اس کو معجز ہ کہا جاتا ہے۔

خام ق عادت اموس-جوموجودات بھی اس کا ئنات میں وجود میں آتے ہیں عموماً وہ سب کے سب کسی نہ کسی اسباب وعلل کا نتیجہ ہوتے ہیں جنھیں آ زما نشات کے ذریعہ پہچپانا جا سکتا ہے جیسے کہ فیزیک، بیالو جی، کیمسٹری اور روحی علوم میں تر کمیپات کے نتیجہ میں وجود میں آنے والے موجودات کی جزئیات کاعلم ہوجاتا ہے لیکن بعض نادر مواقع میں وجود میں آنے والے بعض موجودات کاوجود میں آنا، بالکل متفاوت ہوتا ہے، جس کے تمام اسباب وعلل کو حسی آزمائشات کے ذریعہ معلوم نہیں کیا جاسکتا، بلکہ صرف کچھا یسے شواہدیل جاتے ہیں کہ جواس بات کی خبر دیتے ہیں کہ اس طرح کے موجودات کے پائے جانے میں کوئی دوسری علت کا رفر ما ہے، جیسے کہ مرتاضوں (کے دریافت کرنے والوں) کے حیرت انگیز کا مختلف علوم کے ماہرین کا کہنا ہے کہ ایسے امور مادی اور تجربی قوانین کے تحت وجود میں نہیں آتے، لہندا اسے وہ خارق عادت کانام دیتے ہیں۔

الم محاسر ق عادت اموس-غیر عادی امور کود و حصول میں تقسیم کیا جاسکتا ہے خارق عادت امور کی ایک قسم، ایسے اسباب و علل پر مشتمل ہوتی ہے جو عادی تونہیں لیکن بشر کے اختیار میں ضرور ہیں، جسے تعلیم اور تمرین کے ذریعہ حاصل کیا جاسکتا ہے جیسے کہ مرتاضوں کے غیر عادی امور ، خارق عادت امور کی دوسری قسم: صرف اذن پر وردگار سے واقع ہوتی ہے کہ جس کے اختیارات بھی بھی اُن لوگوں کے سپر دنہیں کئے جاتے جو اِس سے مربوط نہ ہوں، اِسی وجہ اُس کی دوخصوصیات پیش کی گئی ہیں، ایک تو بیر کہ، بیاس قابل نہیں کہ اُس کو سیکھا اور سکھا یا جا سکے، دوسر ے بیر کہ کس طاقت و قوت سے مرغوب نہیں ہوتے ، ایسے غیر عادی امور اُس کے خاص بندوں سے خصوص ہیں، خصوص ہیں، مخصوص نہیں ہے، بلکہ اولیاء الہی بھی اس سے سر فراز ہوتے ہیں، اِسی وجہ سے علم کلام میں تمام خارق عادت امور کو مجزد نہیں کہا جاتا ، لھذا وہ خارق عادت امور جو انبیاء (ع) کے علادہ اولیاء کرام سے صادر ہوتے ہیں اُخیس کرامت کہا جاتا ہے، اِسی طرح غیر عادی علوم بھی وتی نبوت سے مخصوص نہیں ہیں، لہذا جب ایسے علوم انبیاء (ع) کے علاوہ دوسروں کو عطا کئے جاتے ہیں تو اُسے الہا میا تحدیث یا نہیں جیسا دوسرا نا م دیا جاتا ہے۔ اس بحث کے نہیں میں خارق عادت امور (الہی اور غیر الہی) دونوعیت سے جانے جا سکتے ہیں ، یعنی اگر خارق عادت امور کو انہیں ایجلیم و تعلم ہوتا، یا کسی دوسرے میں اتن طاقت ہوتی کہ اِن کے درمیان موانع یا خلل ایجاد کرد سے یا اِس کے ارثر کو باطل کرد ہے تو کسی بھی صورت میں بید خدا کی جانب سے خارق العادہ امور کے مال نہیں ہو سکتے تھے، جب کہ کسی شیطانی ہونے کو ثابت کیا جاسکتا ہے۔

اس مقام پر مناسب ہے کہ ایک دوسر نے نکتہ کی طرف اشارہ کردیا جائے کہ خارق العادہ امور کا فاعل، خدا کو قرار دیا جا سکتا ہے (اگر چی تمام مخلوقات منجملہ عادی موجودات کی فاعلیت کی نسبت بھی اُسی کی طرف ہے ) اس اعتبار سے اس کا محقق ہونا خدا کے اذن خاص پر موقوف ہے (۱) اور اُنھیں واسطوں سے فرشتہ یا انبیاء (ع) کی طرف نسبت دی جاسکتی ہے اِس لحاظ سے اس کی حثیت یا واسطہ یا فاعل قریب کی ہے ، جس طرح سے کہ قرآن میں مردوں کو زندہ کرنا، بیاروں کو شفاء دینا اور پرندوں کے خلق کرنے کو حضرت عیسی علیہ السلام کی طرف نسبت دی گئی ہے، (۲)لہٰدااِن دونوں نسبتوں کے درمیان کوئی تضادنہیں ہے اس لئے کہ خدا کی فاعلیت بندوں کی فاعلیت کے طول میں ہے۔

> (۱) سورهٔ رعد ـ آیت/ ۳۷ بسورهٔ غافر ـ آیت/ ۷۸ (۲) سورهٔ آل عمران ـ آیت/ ۶۹ بسورهٔ ما ئده ـ آیت/ ۱۱۰

انبیاء (ع) سے معجزات سے خصوصیات۔ معجزہ کی تعریف میں جس تیسر ے مطلب کی طرف اشارہ ہوا ہے وہ سے جہ کہ انبیاء (ع) کے معجز ے ان کے دعوے کے صحیح ہونے کی علامت ہیں ، اسی وجہ سے جب کسی خارق عادت امر کہ جسے علم کلام میں معجزہ کہا جاتا ہے خدا کی اجازت پر منحصر ہونے کے علاوہ پیغیر ل کی پغیر کی کی دلیل ہوتے ہوئے اُس کے مفہوم میں معمولی تبدیلی کے ساتھ اُن خارق عادت امور کو بھی شامل ہوجاتا ہے جسے امامت کو ثابت کرنے کے لئے انجام دیا جاتا ہے ، اور اِس صادر ہوتے ہیں ، جوا یسے غیر عاد کی امور سے خصوص ہوجاتی ہے جو اوصیاء الہی سے صادر ہوتے ہیں ، جو ایسے غیر عاد کی امور سے خصوص ہوجاتی ہے جو اوصیاء الہی سے میں معروکی ہو جس کا انحصار نے اور اِس معاد رہوتے ہیں ، جو ایسے غیر عاد کی امور سے خصوص ہوجاتی ہے جو اوصیاء الہی سے معاد رہوتے ہیں ، جو ایسے غیر عاد کی امور کے مقابلہ میں ہے جس کا انحصار نوں اور سے مال پر ہو تعلیم وتعلم ہے اور طاقتی رعوال کے مقابلہ میں معلوب بھی ہو جسکتی ہے اور اُس کا خدا کی جانب

سے نہ ہونے کے سبب اُن کے انجام دینے والوں کو گنہگار اور فاسد عقیدے سے تعبیر کیا جاسکتا ہے۔ اس مقام پرجس نکتہ کی طرف توجہ لازم ہے وہ پیہ ہے کہ انبیاء (ع) کے مججزات جس چیز کو براہ راست ثابت کرتے ہیں، وہ انبیاء (ع) کی نبوت کا دعوی ہے، کیکن رسالت کے پیغامات کا صحیح ہونا اور اُن کے احکامات کی پیروی کرنا بھی براہ راست اس سے ثابت ہوجا تا ہے، یا ایک دوسری تعبیر کے مطابق انبیاء علیہم السلام کی نبوت عقلی دلیل اور اُن کے پیغامات تعبدی دلائل کے ذریعہ ثابت ہوتے ہیں۔(۱)

(۱) اسی کتاب کے چو تھے اور چوبیسویں درس کی طرف رجوع کیا جائے.

سوالات ۱۔ سیچ پیغیبروں کوکن راستوں سے پہچا نا جاسکتا ہےاوران راستوں میں کیا فرق ہے؟ ۲ \_ جھوٹے نبیوں کی پیچان کیا ہے؟

٣ \_ مججزه کی تعریف کریں؟ ٤ \_ خارق لعادت امور کیا ہیں \_؟ ٥ \_ الہی خارق العادہ امور اور غیر الہی خارق العادہ امور میں کیا فرق ہے؟ ٢ \_ الہی خارق عادت امور کو کن راہوں سے ثابت کیا جا سکتا ہے؟ ٧ \_ الہی خارق عادت امور کے در میان انبیاء (ع) کے مجززات کی خصوصیات کیا ہیں؟ ٨ \_ مججزہ اور کرامت کی اصطلاح کو بیان کریں؟ ٩ \_ مججزہ چند مراکا کا م ہے یارسول کا؟



کیااعجاز اصل علیت کے لئے ناقض نہیں ہے؟ ہیہ بحث مندر جدذیل موضوعات پر شتمل ہے۔ کیا خارق عادت امور سنت الہی میں تغیرا یجاد کرنے کے مترادف نہیں ہیں؟ کیوں رسول اکرم معجزات پیش کرنے سے خود داری فرماتے تھے؟ کیا معجزات برہان عقلی ہیں یا دلیل اقناعی؟

چند شبہات کے احل۔ مسلہ اعجاز کے سلسلہ میں چند شبہات ہیں کہ جن کے جوابات اِس درس میں دئے جائیں گے۔

پہلانشب میں ہے کہ ہمیشہ مادی موجودات کا وجود میں آنا ، کسی خاص علت کی بنیاد پر ہوتا ہے کہ جنھیں علمی آزمائشات کے ذریعہ معلوم کیا جاسکتا ہے، اور کسی موجود کی علتوں کا نا شناختہ رہ جانا، اس موجود کے لئے علت نہ ہونے پر دلیل نہیں ہے، لہٰذا خارق عادت امورکو اِس عنوان سے قبول کیا جاسکتا ہے، کہ دہ نا شناختہ علل وعوامل کے ذریعہ وجود میں آئے ہیں، اور جب تک ان امور کے علل واسباب نا شناختہ ہیں اس وقت تک انھیں جرت انگیز امور میں شار کیا جاسکتا ہے، لیکن قابل شناخت علتوں کا انکارعلمی آزمائشوں کے ذریعہ اصل علیت کے نقض کے معنی

میں ہےاور غیر قابل قبول ہے۔ اِس شبہ کا جواب ہیہ ہے کہ اصل علیت کا صرف تقاضا ہیہ ہے کہ کسی بھی وابستہ موجود ، یا معلول کے لئے علت کا ہونا ضروری ہے، کیکن تمام علتوں کا آ زمائشوں کے ذریعہ قابل شاخت ہونا کسی بھی صورت میں اصل علیت کالا زمہ نہیں ہے اور اس لا زمہ کے لئے کوئی دلیل بھی نہیں ہے اس لئے کہ علمی آ زمائش امور طبیعی میں محدود ہیں، اور کسی بھی صورت میں ماوراء طبعیت امور کے وجود، یاعدم یا اُس کی اثر گذاری کوآ ز مائش وسیلئہ کے ذریعہ ثابت نہیں کیا جاسکتا۔ لیکن اعجاز کی تفسیر ناشاختہ علتوں سے آگاہی کے معنی میں صحیح نہیں ہے، اس لئے کہ اگر یہ آگاہی عادی علتوں کے ذریعہ حاصل ہوئی ہوتو اِس میں اور بقیہ عادی موجودات میں کوئی فرق نہیں ہونا چاہیے اور کسی بھی صورت میں اُسے خارق عادت امرنہیں کہا جا سکتا، اور اگر آگاہی غیر عادی طریقہ سے حاصل ہوئی ہوتو اُسے خارق عادت امور میں سے شار کیا جائے ، لیکن جب وہ اذن الہی یر منحصر اور نبوت کی دلیل ہوتو معجز ہ کی قسموں میں شامل ہے، جب کیہ حضرت عیسیٰ علیہ السلام کالوگوں کے ذخائر اور خور اک سے آگا ہی آپ کے مججزات میں سے تقا(۱)لیکن معجز ہ کوصرف اِتی ایک قشم میں منحصر نہیں کیا جاسکتا، اس اعتبار سے کہ بقیدا قسام کی نفی کردی جائے کیکن پھربھی بیہوال اپنی جگہ باقی ہے کہا یسے اموراور بقیہ خارق عادت امور میں اصل علیت کے اعتبار سے فرق کیا ہے؟



کہ خدا کی ہمیشہ میسنت رہی ہے کہ وہ کسی بھی موجود کو کسی خاص علت کے سہارے وجود میں لا تاہے، اور قر آن کی آیتوں کے مطابق سنت الہی قابل تغیز نہیں ہے۔ (۲) لہذا خارق عادت امور سنت الہی میں تغیر و تبدل کا سبب بنیں، مذکورہ آیتوں کی بنیاد پر بیہ بات غیر قابل قبول ہے؟

یہ شبہ بھی گذشتہ شبہ سے مشابہ ہے بس فرق اتنا ہے کہ گذشتہ شبہ میں عقلی دلائل استعال ہوئے تصاور اس شبہ میں قرآنی آیت کا سہارالیا گیا ہے اس شبہ کا جواب میہ ہے کہ موجودات کے علل واسباب کو عادی علل واسباب میں مخصر سیجھنے کوتغیر ناپذیر سنت الہی کا جز سمجھنا بے بنیاد بات ہے، اس کی مثال ایسی ہی ہے، جیسے کوئی یہ دعویٰ کرے کہ علت حرارت کا آگ میں منحصر ہونا خدا کی تغیر ناپذیر سنتوں میں سے ہے، ایسے دعووں کے مقابلہ میں سے کہا جا سکتا ہے کہ مختلف معلولات کے لئے مختلف

(۱) سورۂ آلعمران ۔ آیت/ ۶۹ . (۲) سورهٔ بنی اسرائیل ۔، آیت/ ۷۷، سورهٔ احزاب ۔ آیت/ ۲۲ . سورهٔ فاطر ۔ آیت/ ۶۳ سورهٔ فتح ۔ آیت/ ۲۳ . علتوں اور اسباب عادی کے لئے غیر عادی اسباب کا جمع ہونا ایک ایساامر ہے جو ہمیشہ دیکھا گیا ہے اور اس وجہ سے اسے سنت الہٰی کا جزء شار کرنا چا ہے اور اسباب کے عادی اسباب میں منحصر

ہونے کو

اُس کے لئے ایک قسم کا تغیر جھنا چا ہے کہ کی قرآن نے نفی کی ہے۔ ہم حال ان آیتوں کی تفسیر کرنا جو سنت الہٰ ی کے تغیر نا پذیر ہونے پر دلالت کرتی ہیں، اس صورت میں کہ عادی اسباب کا جانشین قبول نہ کرنا اس عنوان کے تحت ہے کہ وہ خدا کی تغیر ناپذیر سنتوں میں ہے ایک بے بنیا دتفسیر ہے، بلکہ ، ہت می وہ آیات جو مجزات اور خارق عادت امور کے ہونے پر دلالت کرتی ہیں، اس تفسیر کے باطل ہونے کے لئے ایک محکم دلیل ، بلکہ اُن آیتوں کی صحیح تفسیر کو تفسیر کی باطل ہونے کے لئے ایک محکم دلیل اجمالی اشارہ کریں گے کہ بیآیات، معلول کی اپنی علت سے مخالفت نہ کر ہے پر دلالت کرتی ہیں نہ یہ کہ علتوں کا متعدد ہونا یا علت عادی کی جگہ علت نے میر عادی کے آجانے کی نفی کرتی ہیں بلکہ شاید سہ کہا جا سکتا ہے کہ تا حدیقین اسباب کی تا شیر اور غیر عادی کے آجانے کی نفی کرتی ہیں میں سے ہیں۔

تیسرا شبر ہیہ کہ قرآن کے مطابق لوگ بار ہارسول اکرم سے معجزہ کی درخواست کرتے تھے اور آنحضرت ایسی خوا ہشوں کے جواب سے خود داری فرماتے تھے (۱)لہذ اا گر معجزہ نبوت کو ثابت کرنے کا وسیلہ ہے تو پھر کیوں آنحضرت اس وسیلہ کے استعال سے خود داری فرماتے تھے؟ اس شبہ کا جواب ہیہ ہے کہ ایسی آیتیں ان درخواستوں سے مربوط ہیں جو اتمام حجت اور (صحیح قرائن صدق، گذشتہ انبیاء (ع) کی بشارتیں، اور مجمزات کے ذریعہ آپ کی نبوت کے اثبات کے بعد )ضداورعناد کی وجہ سے کی جاتی تھیں (۲ )اور حکمت الٰہی کا تقاضا یہ تھا کہ ایسی خوا ہشوں کا جواب نہ دیا جائے۔

(۱) سورهٔ انعام - آیت/ ۳۷ سورهٔ یونس - آیت/۲۰ سورهٔ رعد - آیت/۷ سورهٔ انبیا -آیت/ه (۲) سورهٔ انعام - آیت/ ۳۵ ۲۲ سورهٔ طه - آیت/ ۱۳۳ سورهٔ صافات - آیت/۱۶ سورهٔ قمر - آیت/۲ سورهٔ شعراء - آیت/ ۶۳ ۲۹۷ سورهٔ اسراک - آیت/۹۰ سورهٔ روم - آیت /۸۰

مزيد وضاحت:

معجزہ اس جہان میں موجوہ نظام کے در میان ایک علیحدہ مسئلہ ہے جسے لوگوں کی خواہ شوں کو پورا کرے (جیسے ناقۂ حضرت صالح) اور کبھی بطور ابتدائی (جیسے حضرت عیسی کے معجزات) انجام دیا جاتا تھا،لیکن اس کا ہدف خدا کے انبیاء (ع) کو پچنو انا اور لوگوں پر جحت کو تمام کرنا تھا،لہذا معجزہ کا پیش کرنار سولوں کی دعوتوں کو جبراً قبول کرنے اور اُن کے احکامات کے سامنے مجبوراً تسلیم ہوجانے کے لئے نہیں تھا اور نہ ہی وقت گذارنے کے لئے ایک کھیل اور عادی اسباب و مسببات میں ہنگا مدا یجاد کرنے کے لئے تھا، اور ایسے ہدف کے ہوتے ہوئے ایں خوا مهشوں کا جواب تبھی نہیں دیا جا سکتا، بلکہ ایسی خوا مهشوں کا جواب دینا حکمت کے خلاف ہوگا، بیخوا ہشیں ان درخواستوں سے مشابہ ہیں کہ جوابسے امور سے مربوط تھیں کہ جس کی وجہ ےراہ اختیار ختم ہوجا تا، اورلوگوں کوانبیا علیہم السلام کی دعوت قبول کرنے کے لئے مجبور ہونا پڑتا، یا ان درخواستوں کی طرح ہیں کہ جنھیں عناد اور دشمنی یا حقیقت طلی کے علاوہ کسی دوسرے اغراض کے تحت پیش کئے کرتے تھے، اس لئے کہالیں درخواستوں کا جواب دینے کی وجہ سے مجمزات کھلونا بن جاتے اورعوام اُسے اپنے لئے وقت گزارنے کا بہترین وسیلہ تصور کرلیتی ، پاایٹ شخصی منافع حاصل کرنے کے لئے رسول کے پاس جمع ہوجاتی ،اور دوسری طرف آ زادانداختیار، دا بتخاب کا راستہ بند ہوجا تا، اس کے علاوہ لوگ مجبور ہو کرانبیاء علیہم السلام کی اطاعت قبول کرتے، اور بید دونوں صورتیں معجزات کے پیش کرنے کی حکمت کے خلاف ہیں، کیکن ان مقامات کےعلاوہ جہان حکمت الٰہی کا تقاضا ہو، وہاں ان کی خوا ہشوں کا جواب دے دیاجا تا تھا جیسا کہ رسول اکرم کے بے شار معجزات قطعی سند کے ساتھ ثابت ہیں، جن میں ہرایک سے داضح اور جاودانی قرآن کریم ہے کہ جس کی وضاحت انشاءاللّٰہ آئندہ آئےگی۔

چونھا شب میں سمیں کہ مجمز ہ چونکہ اذن الہی پر منحصر ہے جواس بات کی علامت ہو سکتا ہے کہ خدا اور معجز ہ دکھانے والے کے درمیان خاص ارتباط پایا جاتا ہے اس لئے کہ اُسے خدا نے بیہ خاص اجازت عنایت کی ہے، یا ایک دوسر کی تعبیر کے مطابق اس نبی نے اپنی خواہش اور عمل کو اُس کے ارادہ کے ذریعة تحقق بخشا ہے، کیکن ایسے ارتباطات کا عقلی لازمہ رینہیں ہے کہ اُس میں اور خدا کے درمیان اُس ارتباط کے علاوہ دوسرے ارتباطات بھی پائے جاتے ہوں لہذا معجزہ کود عوی نبوت کے صحیح ہونے پر دلیل عقلی نہیں مانا جا سکتا، بلکہ اُسے صرف ایک خلنی اور قانع کردینے والی دلیل کا نام دیا جا سکتا ہے۔

اس شبر کا جواب میہ ہے کہ خارق عادت امور اگر چہالہی کیوں نہ ہوں، خود بخو در ابطہ دحی کے ہونے پر دلالت نہیں کرتے ای وجہ سے اولیا علیہم السلام کی کر امت کو اُن کے نبی ہونے کی دلیل نہیں مانی جاسکتی لیکن یہاں بحث اس شخص کے سلسلہ میں ہے جس نے نبوت کا دعو کی کیا ہے اور اپنے دعو کی کو ثابت کرنے کے لئے معجز ہ دکھایا ہے اب اگر میڈ فرض کر لیا جائے کہ اس نے نبوت کا جھوٹا دعو کی کیا ہے (۱)، جو ظیم اور بدترین گنا ہوں میں سے ہونے کے علاوہ دنیا وا خرت میں تباہی کا موجب بھی ہے، اُس میں ہر گر خدا سے ایسار تباط کے بر قرار ہونے کی صلاحیت نہیں ہو سکتی، اور خدا کہ چی ایسے فر دکو معجز ہ کی قدرت عطانہ ہیں کر سکتا کہ جس کی وجہ سے لوگ گر اہ اور بد بخت ہوجائیں (۲)

متیجہ: عقل بخو بی درک کرتی ہے کہ صرف وہی څخص خدا سے خاص ارتباط برقر ارکرنے اور معجز ہ کی قدرت سے سرفراز ہونے کی صلاحیت رکھتا ہے کہ جواپنے مولا سے خیانت نہ کرےاورا سکے بندوں کی گمراہی اور بدبختی کا موجب نہ بنے ،لہذامعجز ہ کا پیش کرنا دعوای نبوت کے ضحیح ہونے

یرایک قاطع دلیل عقلی ہے۔

(۱) سورهٔ انعام - آیت/ ۱۷ ۴۵۳ ۲۱ سورهٔ یونس - آیت/ ۱۷ سورهٔ ہود - آیت/ ۱۸ سورهٔ کہف - آیت/ ۱۰ سورهٔ عنکبوت - آیت/ ۲۸ سورهٔ شوریٰ - آیت/ ۲۶ (۲) سورهٔ الحاقه - آیت/ ۶۶٤۶

سوالات ۱۔ اصل علیت کا مطلب کیا ہے؟ اور اسکالا ز مہ کیا ہے؟ ۲ ۔ کیوں اصل علیت کو مان لینا اعجاز کو قبول کرنے کے خلاف نہیں ہے؟ ۳ ۔ کیوں اعجاز کی تفسیر ناشنا خنہ علتوں سے آگا ہی کے معنی میں صحیح نہیں ہے؟ ٤ ۔ کیا اعجاز کو قبول کر لینا تغیر ناپذیر سنت الہی کے خلاف نہیں ہے؟ کیوں؟ ٥ ۔ کیا اندیاء علیہم السلام ابتداء امر میں معجز ات پیش کرتے تھے یا جب لوگوں کی طرف سے درخواست ہو کی تو اس وقت اینا معجزہ ہی پیش کرتے تھے؟ ۲ ۔ کیوں اندیاء علیہم السلام معجزہ کے حوالے سے بعض خوا ہنوں کا جواب نہیں دیتے تھے؟ ۷ ۔ اس امر کی وضاحت کریں کہ معجزہ ایک دلیل ظنی اور اقناعی نہیں ہے بلکہ ادعاء نہوت کے

انتيسواںدرس انبياعليهم السلام كىخصوصيات ہیہ بحث مندرجہذیل موضوعات پرشتمل ہے انبياء يبهم السلام كى كثرت انبياء يبهم السلام كى تعداد نبوت ورسالت اولوالعزم انبياعليهم السلام چندنکات

انبياء عليه حالسلام حی ڪش ت۔ اب تک ہم نے مسائل نبوت میں سے تین مسلہ کے تحت بحث کی ہے اور اس نتیجہ پر پہنچ ہیں کہ دنیا وآخرت کی سعادت حاصل کرنے میں اُن معلومات کا بنیا دی نقش ہے کہ جنھیں معلوم کرنے میں علوم بشری ناکافی ہیں ، اس مشکل کے تحت حکمت الہٰ کا تقاضا ہے ہے کہ انبیاء علیہم السلام کا سلسلہ جاری رکھ اور انھیں ضروری حقائق کی تعلیم دے تا کہ وہ انھیں صحیح وسالم تمام انسانوں تک پہنچا دیں ، اس کے علاوہ اسے لوگوں کے سامنے اس طرح بیان کرے کہ اُن پر جمت تمام ہوجائے اس مقصدتک پینچنے کے لئے سب سے عمومی راستہ مجمزہ ہے۔ ہم نے اِن مطالب کو عقلی دلائل کے ذریعہ ثابت کیا،لیکن بید لائل انبیاء یکیہم السلام کے متعدد ہونے اور آسانی کتابوں کے متعدد ہونے کو ثابت نہیں کر سکتے ، اور اگر یڈر ض کرلیا جائے کہ بشری زندگی اس طرح ہوتی کہ ایک ہی رسول اُس کی ضرورتوں کو کا مُنات کے ختم ہونے تک اِس طرح پورا کردیتا کہ ہر فرداور گروہ اُسی ایک رسول کے ذریعہ پیام اسلام کو اخذ کر تا تو ب امراُن دلائل کے نقاضے کے خلاف نہ ہوتا۔ کیکن ہمیں معلوم ہے کہ پہلے ہی کہ ، ہرانسان کی عمر خواہ نبی ہویا غیر نبی محدود ہے لہٰ داخکرت الہٰی

انسانوں کی ہدایت کا فریف انجام دے۔ دوسرے بیہ کہ: بشر کی زندگی مختلف حالات اورا دوار میں کبھی بھی ایک جیسی نہیں رہتی للہٰ داشرا ئط کا مختلف اور متغیر ہوتے رہنا خصوصاً روابط اجتماعی کا پیچیدہ ہونا احکام اوراجتماعی قوانین کے در میان میں اثر انداز ہے، بلکہ بعض حالات میں جدید قوانین کی ضرورت ہوتی ہے، لہٰ دااگر یقوانین اسی رسول کے ذریعہ بیان ہوتے جو ہزاروں سال پہلے مبعوث ہوئے تتھ تو بیا یک غیر مفید امر ہوتا اور انھیں ان کے مقامات پر جاری کرنا اور ہی زیا دہ ہوتا۔ تیسرے بیہ کہ: اکثر زمانوں میں مبعوث ہونے والے رسولوں کو اپنی تبلیغ کے لئے حالات اور شرائط ایسے نہیں تصح جو اپنے پیغام کو تمام انسانوں تک پہنچا سکتے۔

چو یتھے بیر کہ: جب بھی ایک رسول کسی قوم کی جانب مبعوث ہوتا تھا تو اس کی تعلیمات کوز مانہ

کے گذرنے کے ساتھ بدل دیاجا تا اور اُس میں تحریف کردی جاتی تھی (۱) اور آہتہ آہتہ ایک رسول کالایا ہوا دین انحراف کا شکار ہوجا تا تھا، جس طرح کہ حضرت عیسیٰ علیہ السلام نے جس دین کی طرف لوگوں کو دعوت دی تھی وہی دین ان کے بعد انحراف سے دو چار ہو گیا اور تثلیث جیسے عقائد اُس دین کے جزبن گئے۔ ان نکات کے پیش نظر انبیاء علیہم السلام کا متعدد ہونا اور شریعتوں کا بدلتے رہنا اور بعض

احکامات میں اختلافات کا رازشمجھ میں آ جاتا ہے، (۲)کیکن ان سب شریعتوں میں اصول عقائداور

(۱) ایسے نمونہ سے آگاہی کے لئے علامہ شیخ محمد جواد بلاغی کی کتاب الحد الی الی دین المصطفیٰ کی طرف رجوع کیا جائے. (۲) سور 6 بقر ۃ ۔ آیت/۱۳۱ ۔ ۱۳۷ ۔ ۲۸۵ ، سور 6 آل عمر ان ۔ آیت / ۲۹ ۔ ۲۰. مبانی اخلاقی کے اعتبار سے فردی واجتماعی احکامات میں حماصیکی تھی مثلاً نمازتمام شریعتوں میں تھی اگر چہ ان نمازوں کی کیفیت متفاوت اور ان کے قبلہ مختلف تھے یا زکو ۃ اور صدقہ دینا تمام شریعتوں میں تھا اگر چہ اس کی مقدار میں اختلاف تھا۔ ہر حال تمام رسولوں پر ایمان لانا اور نبوت کی تصدیق کے ساتھ اُن میں کسی فرق کے قائل نہ ہونا نیز اُن پر نازل ہونے والے تمام پیغامات اور معارف کو قبول کرنا نیز اس علاوہ ان میں

یسانیت کا قائل ہونا ہرانسان پرلازم ہے،(۱) ایک نبی کا انکارتمام انبیاء علیہم السلام کے

انکار کے برابر اور کسی ایک تحکم کا منکر ہونا تمام احکامات الہید کے منگر ہونے کے مساوی ہے(۲) البتہ کسی بھی اُمت کے لئے کسی بھی زمانہ میں اسی دور کے نبی کے احکامات کے مطابق وظا نُف معین ہوتے رہے ہیں۔ جس نکتہ کی طرف یہاں پراشارہ کرنالازم ہے وہ یہ ہے کہ اگر چیفقل، مذکورہ نکات کے کے تحت اندیا علیہم السلام اور شریعتوں کے متعدد ہونے کے راز کو معلوم کر سکتی ہے کیکن اصل راز کا پیتہ نہیں لگا سکتی ، کہ کیوں؟ کب؟ کیسے؟ کسی دوسرے نبی کی بعثت یا کسی جد پر شریعت کی

(۱) سورهٔ شوریٰ \_ آیت/ ۱۳، سورهٔ نساء \_ آیت/ ۱۳۶٬۳۶، سورهٔ آلعمران \_ آیت/ ۸۶ ۸۵

(۲) سورهٔ نسائ ۲۰ بیت/۱۰ ۱۰، سورهٔ بقره ۲۰ بیت/۱۸

انبياءعليهمالسلامركى تعداد\_

جیسا کہ ہم نے پہلے اشارہ کردیا ہے کہ ہماری عقل انبیاء علیہم السلام اور آسانی کتابوں کی تعداد کااندازہ نہیں لگاسکتی، بلکہ اُ سے صرف نقلی دلائل کے ذریعہ ثابت کیا جا سکتا ہے اور قر آن کریم میں اگر چہ یہ خبر موجود ہے کہ ہراُ مت کے لئے ایک نبی ضرور مبعوث ہوا ہے (۱) لیکن اِ س کے باوجود قر آن نے اُن کی تعداد کو معین نہیں کیا ہے بلکہ اُن میں سے صرف ۲۶ رسولوں کا نام آیا ہے اور اُن میں سے بھی بعض رسولوں کی داستانوں کی طرف فقط اشارہ کیا گیا ہے اِس

نبیوں کے اسماء ذکر نہیں کئے گئے، (۲) لیکن معصومین علیہم السلام کی طرف سے منقول روایتوں کے مطابق خدانے ایک لاکھ چوہیں ہزار نبیوں کو مبعوث کیا ہے (۳) جن کا سلسلہ حضرت آ دم ابوالبشر علیہ السلام سے شروع اور حضرت محمد پرختم ہوتا ہے۔ خدا کی طرف سے بیھیج گئے رسول ، نبی ہونے کے علاوہ نذیر، منذر، بشیر، مبشر (٤) جیسے صفات کے بھی حامل تھے نیز صالحین ومخاصین میں اُن کا شار ہوتا تھا، اور ان میں سے بعض منصب رسالت پر بھی فائز تھے بلکہ بعض روایتوں کے مطابق منصب رسالت پر فائز نبیوں

کی تعداد(تین سوتیرہ) ذکر کی گئی ہے۔(ہ )اسی وجہ سے اس مقام پرمنہوم نبوت وامامت اور نبی ورسول کے درمیان فرق کو بیان کرر ہے ہیں۔

> (۱) سورهٔ فاطر - آیت/ ۲۶ ، سورهٔ مخل - آیت/ ۳۶ (۲) سورهٔ بقره - آیت/ ۲۵۲۲۶۶.

(۳) رجوع کیا جائے رسالۂ اعتقادت صدوق اور بحار الانوار (طبع جدید) ج۱۱ ص ٤٢٣٢٣٠٢٨.

> (٤) سورهٔ بقرق آیت/ ۲۱۳ ، سورهٔ نسائ آیت/ ۱۶۵ (۵) بحارالانوار - ۸۱۱۶ ص ۲۲،۲۸

نبوت او م م سالت۔ کلمدرسول پیغام لانے والے کے معنی میں ہے اور کلمہ نبی اگر ماد ہ نباء سے ہتو اہم خبر کے مالک، اور اگر مادہ نبو،، سے ہتو بلند وبالا مقام والے کے ہیں۔ بعض لوگوں کا گمان ہے کہ کلمہ نبی کلمدرسول سے اعم ہے یعنی نبی وہ ہے کہ جس کی طرف خدا ک جانب سے وحی کا نز ول ہو اور اُسے لوگوں تک پہنچانے میں وہ مختار ہے لیکن رسول ن وہ ہے کہ جس پر وحی کو لوگوں تک پہنچا ناضر وری ہے۔ لیکن میصح خیبیں ہے اس لئے کہ قرآن میں بعض مقامات پر نبی کی صفت رسول کی صفت کے ایک می حیثی نہیں ہے اس لئے کہ قرآن میں بعض مقامات پر نبی کی صفت رسول کی صفت کے اس کے علاوہ رسول کے لئے ابلاغ وحی کے لئے وجوب پر کوئی دلیل بھی نہیں ہے۔ بعض روایتوں میں وارد ہو اہم کہ مقامات پر نبی کی صفت رسول کی صفت کے مشاہدہ کرتا ہے اور ہیدار کی میں صرف اس کی آواز سنتا ہے جبکہ مقام رسالت کا حامل شخص ہیداری میں فرشتہ وحی کومشاہدہ کرتا ہے۔(۲) لیکن اس فرق کومفہوم لفظ کو مدنظر رکھتے ہوئے قبول نہیں کیا جا سکتا، ہبر حال جس مطلب کو قبول کیا جا سکتا ہے وہ ہیہ ہے کہ نبی مصداق کی رو سے (نہ مفہوم کے لحاظ سے )رسول، سے عام ہے، یعنی تمام رسول مقام نبوت سے سرفراز تھے لیکن مقام رسالت صرف کچھ خاص انبیاء علیہم السلام سے مخصوص تھا جن کی تعداد (۳۱۳) ہے، بس رسولوں کا مقام نبیوں کے مقابلہ میں بلند ہے جیسا کہ خود، تمام رسول فضیلت کے اعتبار سے ایک جیسے نہیں تھے (۳) بلکہ ان میں سے محض مقام امامت سے بھی سزادار تھے۔(٤)

(۱) بحارالانوارج۱۱ ص۳۳ (۲) اصول کافی ج۱ ص۲۷ (۳) سورهٔ بقره ۱۰ یت/ ۳۵۳ سورهٔ بنی اسرائیل ۱۰ یت/ ۵۰ (٤) سوره بقره ۱۰ یت/ ۱۲۶ سورهٔ انبیاء ۱۰ یت/ ۷۳،سورهٔ سجده ۱۰ یت/۲۶.

اولوالعزم انبیا علیہ مالسلام۔ قرآن کریم نے بعض رسولوں کو اولوالعزم کے نام سے یاد کیا ہے لیکن اُن حضرات کی خصوصیات کو بیان نہیں کیا ہے: روایتوں کے مطابق اولوالعزم پنی بروں کی تعداد پانچ ہے (۱) حضرت نوح علیہ السلام ، حضرت ابراہیم علیہ السلام، حضرت موسیٰ علیہ السلام ، حضرت عیسیٰ عليهالسلام، اور حضرت محم مصطفیٰ (۲) قرآن کے بيان کے مطابق اِن حضرات کی خصوصيات صبر واستفقامت ميں ممتاز ہونے کے علاوہ اُن ميں سے ہرايک مستقل کتاب اور شريعت کے مالک تصح نيز ہم عصر اور متأخرا نبياء عليہم السلام، اُن کی شريعتوں کی اتباع کرتے تصح مگر بير کہ، کوئی دوسر ااولوالعزم رسول مبعوث ہواور گذشتہ شريعت منسوخ ہوجائے اِسی ضمن ميں بير امر بھی روش ہو گيا کہ ايک زمانہ ميں دو، پنج مراکٹھا ہو سکتے ہيں جيسا کہ حضرت لوط عليه السلام جناب ابراہیم عليہ السلام کے ہم عصر، اور حضرت ہارون جناب موسیٰ عليہ السلام ، کے ہم عصر اور حضرت بيکیٰ عليہ السلام حضرت عيسیٰ عليہ السلام کے ہم وقت، ہم زمان شک

چند منصات۔ اس درس کے آخر میں مسلہ نبوت کے تحت فہرست وار چند نکات کی طرف اشارہ کرتے ہیں۔ الف: ہر نبی دوسرے نبی کی تصدیق اور اُس کے آنے کی پیشکو ئی کرتا تھا (۳)لہذا اگر کسی نبوت کا دعویٰ اور ہم عصر نبیوں یا گزشتہ رسولوں کی تکذیب کرتے وہ اپنے دعویٰ میں جھوٹا ہے۔

> (۱) سورهٔ احقاف آیت ۲۵ ۳. (۲) بحارالانوارج ۱۱ ص۶۶ اور معالم النهو ة آیت/ ۱۱۳. (۳) سورهٔ آل عمران آیت/۸۱

ب: انبیاء علیہم السلام اپنی تبلیغ کی وجہ سے لوگوں سے اجرطلب نہیں کرتے تھے (۱) فقط رسول اکرم نے اجررسالت کے عنوان سے اہل ہیت علیہم السلام کی مودّت کی وصیت فرمائی تھی (۲)جس کی منفعت خوداُمت کے حق میں ہے (۳)۔

ج: بعض انبیاء علیهم السلام منصب اللی کے مالک ہونے کےعلاوہ قضاوت اور حکومت کے ق سے بھی سرفراز تھے جن میں سے حضرت داود ، اور حضرت سلیمان علیہما السلام کا نام لیا جا سکتا ہے سورہ نساء کی ۲۰ آیت سے استدلال ہوتا ہے کہ ہررسول کی اطاعت مطلقاً واجب ہے ، اس کا مطلب ہیہ ہے کہ تمام رسول س مقام کے مالک تھے۔

د: جن، جو مکلف اور مختار مخلوقات میں سے ہیں اور عادی حالات میں انسان کے لئے قابل دیہ نہیں ہیں، بعض انبیاء علیہم السلام کی دعوتوں سے باخبر ہوتے تھے اور اُن میں صالح افراد اُن کی دعوتوں پر ایمان بھی لائے تھے، اُن لوگوں کے درمیان حضرت موحل علیہ السلام اور حضرت رسول اکرم کے پیرو موجود ہیں (٤) اور ان میں سے بعض اہلیس کی پیروک کرتے ہوئے انبیاء علیہم السلام کی تکذیب بھی کرتے ہیں۔ (٥)

(۱) سورهٔ انعام - آیت/ ۹۰ سورهٔ یس - آیت/۲۱، سورهٔ قلم - آیت / ٤۲، سورهٔ یونس -آیت/ ۷۲، سورهٔ ہود - آیت / ۹۵ ۵۱، سورهٔ فرقان - آیت / ۷۵، سورهٔ شعرائ - آیت / ۱۰۶، ۱۰۲۷،۱۰۶، ۱۰۱، سورهٔ یوسف - آیت / ۱۰۶ (۲) سورهٔ شوریٰ - آیت / ۲۳

(۳)سورهٔ سبا۔ آیت/ ٤۷ (٤) سورهٔ احقاف۔ آیت/ ۳۲،۲۹ (۵) سورهٔ جن ۔ آیت/ ۱٤،۱

سوالات ۱۔انبیاء علیہم السلام کے متعدد ہونے کی حکمت بیان کریں؟ ۲۔انبیاء لیہم السلام کی دعونتیں اوران کے احکامات ے مقابل میں لوگوں کا وظیفہ کیا ہے؟ ٣- كسصورت ميں جديد نبى كومبعوث كرنے كى ضرورت نہيں ہے؟ ٤ - انبياءاوررسولوں كى تعداد بيان كريں؟ ٥- نبى اوررسول ميں كيا فرق ہے اور مفہوم ومصداق كے اعتبار سے ان دونوں ميں كيا فرق ہے؟ ٢- انبياء ميہم السلام كومنصب الہى كى روسے ايك دوسرے پر كيسے برتر كى حاصل ہے؟ ٢- داوالعزم رسول كون ہيں؟ اوران كى خصوصيات كيا ہيں؟ ٨- كياز مان واحد ميں پيغيروں كا متعدد ہونا ممكن ہے؟ اور ممكن ہونے كى صورت ميں كسى ايك نمونہ كو بيان كريں؟ ٩- انبياء ميہم السلام كے اوصاف ميں سے آپ كو مذكور ہ اوصاف كے علاوہ اگريا د ہوں تو ذكر ٢- ديں؟

265

## تيسواںدرس

انبیاء علیہم السلام اور عوام مقدمہ بیہ بحث مندر جدذیل موضوعات پر مشتمل ہے۔ انبیاء علیہم السلام سے مخالفت کے اسباب انبیاء علیہم السلام سے ملنے کا طریقہ انسانی معاشروں کی تد ہیر میں بعض سنت الہی

مقد مه قرآن مجید جہاں گذشتہ انبیاء علیہم السلام کی داستانوں کوذکر کرتا ہے اور ان کی درخشاں زندگی کے ہر ہر گوشہ کی تفصیل بیان کرتا ہے اور اُن کی تاریخ میں موجود تحریفات کے پردے فاش کرتا ہے وہیں انبیاء علیہم السلام کی تبلیغات کے مقابلہ میں لوگوں کے ردعمل کی طرف بھی توجہ دلاتا ہے ایک طرف انبیاء الہی علیہم السلام کے مقابلہ میں لوگوں کی مخالفتوں نیز ان ک مخالفت کے اسباب وعلل کو بیان کرتا ہے اور دوسر کی طرف انبیاء علیہم السلام کا لوگوں کو ہدایت اور تر بیت کرنے کے علاوہ کفروشرک جیسے عوامل سے برسر پیکار ہونے کی طرف بھی اشارہ کرتا ہے نیز انسانی معاشروں میں جاری سنت الہی خصوصا انبیاء علیہم السلام اور لوگوں کے در میان یہ مباحث اگر چہ براہ راست اعتقادی مسائل سے مربوط نہیں ہوتی لیکن چونکہ مسائل نبوت سے مربوط بہت سارے روثن پہلو ، مختلفا بہامات سے پردہ ہٹانے کے علاوہ تاریخ کے واد ثات سے عبرت حاصل کرنے اور انسانی زندگی کو سنوار نے میں نہایت اہم رول ادا کرتے ہیں اسی وجہ سے اس درس میں جومہم نکات ہیں ان کی طرف اشارہ کیا جارہا ہے۔

انبياءعليهمالسلام كرمقابل مي لوكو كاكردام-جب بھی انبیاءالہی علیہم السلام قیام کرتے اورلوگوں کوخد ئے اواحد (۱) اوراس کے احکامات کی اطاعت کرنے نیز باطل خداؤں کی پرستش سے بیزاری، شیاطین اور طاغوت سے کنارہ کشی ظلم وفساد، گناہ اور معصیت سے پر ہیز کرنے کے لئے دعوت دیتے تھے تو انہیں عموماً لوگوں کی مخالفتوں کا سامنا کرنا پڑتا تھا (۲)مخصوصاً معاشرہ کے وہ افراد جوحا کم اور مالدار ہونے کی وجہ سےاپنے عیش ونوش ( ۳ ) میں مست علم ودانش ( ٤ ) مال وثر وت کی فرادانی پر مغرور بتھے، وہ شدت سے مقابلہ کرتے تھےفقیر طبقات کی ایک بڑی جماعت کواپنا حامی بنا کرلوگوں کوراہ حق کی پیروی سے روکتے تھے(ہ)اور اس طرح صرف دہی لوگ ایمان لاتے تھے جومعاشرہ کے پچچڑے ہوئے طبقہ سے تعلق رکھتے تھے (٦)اور بہت کم ایسا ہوتا تھا کہ ایک ساج صحیح وسالم عقائد اور عدل کی بنیا دوں پر قائم ہونے کے ساتھ احکامات الہیہ کا مطيع ہوتا جیسا کہ حضرت سلیمان علیہ السلام کے دور میں ایسا ساج دیکھنے میں آیا ، اگر جیہ انبیاء عليهم السلام كى نغليمات كاايك حصبة مهتبة أمهته ضرورساج ميں نفوذ كرجا تاتھا، ياتبھى حاكمان

وقت کی طرف ان کی جھوٹی عظمتوں کو بتانے کے لئے پیش کیا جاتا تھا، جیسا کہ آج زیادہ تر حقوقی نظام آسانی شریعتوں کے اقتباس کا متیجہ ہیں جنھیں منبع و ماخذ کے بغیر اپنے افکار کے عنوان سے پیش کیا گیا ہے۔

(۱) سورهٔ محل - آیت/ ۳۲، سوره انبیاء - آیت/ ۲۵، سورهٔ فصلت - آیت/ ۱۶، سورهٔ احقاف - آیت/۲۱ (۲) سورهٔ ابراتیم - آیت/۹، سورهٔ مومنون - آیت/ ٤٤ (۳) سورهٔ خافر - آیت/۸۳، سورهٔ قصص - آیت/۸۷، سوره زمر - آیت/۶۹ (۵) سوره احزاب - آیت/۲۷، سوره سبا - آیت/۳۱/۳۲

انبياءعليهم السلامرسي مخالفت كےاسباب

انبیاع یہم السلام سے مخالفت کے اسباب میں سے خواہ شات نفسانی اور فحشا سے لگا وُ (۱) کے علاوہ خود خواہمی، غرور، اور استکبار، جیسے عوامل ہیں کہ جوزیادہ تر سماج کے مالدوں اور اثر ونفوذ رکھنے والوں کے درمیان پائے جاتے ہیں (۲) نیز گذشتہ آباو اجداد کی سنتوں کی پیروی بھی مہم عوامل میں سے تصلی (۳) ۔ ای طرح دانشمندوں ، حکمرانوں ، اور مالداروں کی مخالفت کے اسباب میں سے سماجی مقام اور اقتصادی منابع کو اپنے لئے محفوظ رکھنا تھا (٤) اور دوسری طرف لوگوں کا جہالت اور نا دانی کی وجہ سے *کفر کے سر* براہوں کے دھو کے میں آجا نا اور اُن کی پیرو کی کرنا سبب بنتا تھا کہ وہ کیسے او ہام اور باطل عقائد پر ایمان رکھنے سے دست بر دار ہوں اور اس ایمان کوقبول کرنے سے پر ہیز کریں جسے صرف چند محروم افراد نے قبول کیا ہے جبکہ ہیلوگ معاشرے کے مالداروں اور شرفا کی جانب سے مطرود دور دود بھی کر دیئے جاتے سے اس کے علاوہ تھا جہ کہ فضا کے انٹر ات کو بے انٹر ہیں سمجھا جا سکتا۔ (ہ)

(۱) سورهٔ ما نده ـ آیت/۷۷ (۲) سورهٔ ما فرآیت/۵ ، سورهٔ اعراف آیت/۷۲ (۳) سورهٔ بقرآیت/ ۷۰، سورهٔ ما نده آیت/ ۲۰، سوره یونس آیت/ ۷۸، سوره انبیاء آیت/۳۵، سورهٔ شعرائ یت ۷۱، سورهٔ لقمان/آیت ۲۱، سورهٔ زخرف آیت/ ۲۳،۲۲، سورهٔ فقص آیت/ ۷۹،۷۹، سورهٔ توب آیت/ ۳۶، (۵) سوره ابرا تیم / آیت ۲۱، سورهٔ فاطرآیت/ ۶۷، سورهٔ تود آیت/ ۲۷، سورهٔ شعراء آیت/ ۳۶.

انبياءعليهمالسلامرسرملنركاطريقد مخالفین،انبیاءلیہم السلام کی تبلیغات کونا کام بنانے کے لئے مختلف طریقے اپناتے تھے۔

الف: تحقیر واستهزاء: وہ لوگ پہلے مرحلہ میں پنی بروں کی شخصیت کی تحقیر کرتے اور ان کا مذاق اڑاتے تھے (۱) تا کہ لوگ ان سے بذخن ہوجا سیں۔

ب ننام وا بہتان: اور پھران پر بہتان باند ھتے تھے نیز ان کی طرف ناروانسبتیں دیتے تھے جیسے سفیہ واحق اور مجنون کے نام سے پکارتے تھے (۲) اور جب کوئی معجزہ پیش کرتے تو جادو گر کا نام دیتے تھے (۳) اسی طرح الہی پیغامات کواساطیر الاولین کہتے تھے۔ (٤)

ج: مجادلداوس مغالطہ: اور جب انبیاءالہی علیہم السلام حکمت اور دلائل کے ذریعہ استدلال پیش کرتے یا جدال احسن کی صورت میں ان لوگوں سے مجادلہ کرتے یا لوگوں کو ضیحت کرتے ، اور کفر وشرک کے نا گوار نتائج سے آگاہ کرتے نیز خدا پر ستی کے نیک انجام کے سلسلہ میں خبر دیتے ، اور موننین کو دنیا و آخرت میں سعادت کی خوشخبری دیتے ،تو کفر کے سربراہ،لوگوں کوالی یا توں کے سنے سے منع کرتے اور پھرا پنی ضعیف منطق کے ذریعہ اُن کا جواب دیتے ،اس کے علاوہ اس امر میں اپنی پوری کوشش صرف کرتے تھے تا کہلوگوں کو اُن کی باتوں کے سننے سے روک دیں (ہ) وہ لوگ اپنی منطق میں اپنے آباءوا جداداور بزرگان ملت کے دین اور ان کے رسم ورواج کا سہارا لیتے (٦) اس کے

(۱) سورهٔ حجر - آیت ۲۱، لیس آیت ۲۰، زخرف آیت ۷، مطففین آیت ۳۲، ۲۹. (۲) سورهٔ اعراف آیت ۲۶، سورهٔ بقره آیت ۲۳، سورهٔ مومنون آیت ۲۰، (۳) سورهٔ ذاریات آیت ۲۰، ۳۹، ۳۰، ۳۰، سورهٔ نخل آیت ۲۶، مومنون ۳۸، نمل ۲۸، قلم (٤) سورهٔ انعام آیت ۲۰، انفال آیتِ ۳۱، سورهٔ نخل آیت ۲۶، مومنون ۳۸، نمل ۲۸، قلم ۲۰، مطففین ۱۳۰ (۵) سورهٔ نوح ۷، سورهٔ فصلت ۲، انعام ۲۱٬۰۱۰، سورهٔ خافر ۵، ۳۰، ۱عراف ۷،۷۰، کہف ۳۰ (۲) سورهٔ بقره، ۲۰، ما نده ۲۰ اعراف ۲۸، انبیای ۳۰ ورهٔ خافر ۵، ۳۰، اعراف ۷،۷۰، علاوه اینی مادی نژوت کی چک دمک، دکھلات اور با ایمان لوگوں کے ضعف اور نا داری کوان کی مقائد کے باطل ہونے کو دلیل بناتے (۱) اور این لیے سے بہانہ بنا لیتے کہ کیوں خدانے اینے رسول کوفرشتوں میں سے انتخاب نہیں کیا؟ یا اُن لوگول کے ساتھ کیوں کسی فرشتہ کو نہ بهیجا؟ یا کیوں انھیں مالدارنہیں بنایا؟(۲)اور کبھی ان کی لجاجت اس حد تک بڑھ جاتی کہ کہتے کہ ہم اسی صورت میں ایمان لائیں گے کہ جب ہم پر بھی وحی نازل ہویا پھرخدا کو ہم دیکھ لیں اوراس کی آواز بلاواسطہ سیں۔(۳)

د۔ دهمکی دینااور طمع دلانا: ایک دوسراطریقہ جوانبیا علیہم السلام کی داستانوں میں مشاہدہ ہوتا ہے وہ بیہ ہے کہ وہ لوگ انبیا علیہم السلام، اور اُن کے اطاعت گذاروں کو مختلف اذیتوں، شکنجوں، شہر بدر کرنے، سنگ سار کرنے، اور قُل کرنے کی دهمکی دیتے تھے، (٤) اس کے علاوہ مختلف چیزوں کی لالح کے دلاتے تھے خصوصاً کثیر دولت کے ذریعہ لوگوں کو انبیاء علیہم السلام کی اطاعت سے روکتے تھے۔ (٥)

ح فت اور قتل: لیکن جب وہ لوگ انبیا علیہم السلامی کا صبر واستقامت، اور صلامت
 ومتانت کو مشاہدہ کرتے (٦) اور دوسری طرف اُن کے چاہنے والوں کے اخلاص کو دیکھتے
 تواپنی تعبلیغات کے ناکام ہونے اور استعال کئے گئے ہتھکنڈوں کے ناکارہ ہونے کی
 صورت میں اپنی دھمکیوں کو ملی کر دیتے اور آزاز واذیت شروع کر دیتے جیسا کہ اسی طرح
 انھوں نے بہت سے انبیاء الہی کوتل کر ڈالا (٧ اور انسانی معاشرہ کو طیم محافر کی کہ محافر کے مناکر ہوئے کہ
 کو صالح رہم وں سے محروم کر دیا۔

(۱)سورهٔ یونس آیت/۸۸،سباء آیت/ ۳۵،قلم آیت/ ۱۶،مریم آیت/۷۷، مدیر آیت/ ۱۲،مزل آیت/۱۱،احقاف آیت ۱۱

(۲) سورهٔ انعام آیت/ ۱٬۹٬۷ سرائ/، ۹٬۰۹ ، فرقان/ ۸۶ (۳) سورهٔ بقره آیت/ ۱۱۸، انعام آیت/ ۱۲۶، نساء آیت/ ۱۰۳ (٤) سورهٔ ابراہیم آیت/ ١٣، مود آیت/٩٩، مریم آیت/ ٤٦، یس آیت /٨٨، غافراً بت/۲۶

(ہ)انغالآ)یت/۳۲ (٦) سورهٔ ابرا ہیم آیت/ ۱۲ (۷) سورهٔ بقره آیت/۹۱٬۸۷٬۶۱ مانده آیت/۱۸، ۱۱۲٬۲۱۱، مانده آیت/۷۰، نساءآيت/٥٥٧

انسانىمعاشروركىتدبيرميںبعضسنتالہى۔ اگر چهانبیا علیهم السلام کی بعثت کا اصلی ہدف بیدتھا کہ لوگ دنیا وآخرت کی سعادت حاصل کرنے میں ضروری تعلیمات سے آشا ہوجائیں اور اُن کی عقل وتجربہ کا ضعف وحی کے ذریعہ ختم ہوجائے یاایک دوسری تعبیر کے مطابق اُن کے لئے حجت تمام ہوجائے (۱)لیکن خدانے انبیاء کی بعثت کے دوران اپنی حکیمانہ تدبیر کے ذریعہ اُن کی دعوتوں کو قبول کرنے کے لئے فضا کوہموار بنایا، تا کہ اس طرح انسانوں کے نکامل کے لئے راستہ آسان ہوجائے اور چونکہ خداادرا سکے رسول سے روگردانی کے عظیم عوامل میں سے لوگوں کی نہایت مشکلات

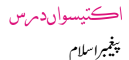
کے ہوتے ہوئے ان سے خفلت اور بے نیازی تھی (۲) لہٰذا خدا فضاء کو اس طرح ہموار کرتا تھا کہ لوگ ان ضرورت مندل کی طرف متوجہ ہوجا نمیں اور غرور و تکبر کی سواری سے اُتر جائیں اِسی وجہ سے بلاؤں کونازل کرتا اور اُخصیں سختیوں سے دو چار کردیتا تا کہ مجبور ہو کرا پن ناتوانی کا احساس کرلیں اور خدا کی طرف متوجہ ہوجا نمیں ۔(۳)

لیکن اس عامل کا اثر ہرایک پر مؤثر نہ تھا خصوصاً وہ لوگ جودولت میں سرمت اور سالہا سال لوگوں پرظلم وستم کے ذریعہ کثیر مال ودولت جمع کر لیتھی قرآن کی تعبیر کے مطابق ان کے دل پتھر کی طرح سخت ہو چکے تصورہ ان سب کے باوجود بھی وہ متوجہ نہیں ہوتے (٤) اسی طرح خواب غفلت میں گرفتار رہتے ، اور اپنی باطل راہ پر قائم رہتے اُن پر انبیاء علیہم السلام کے مواعظ ، عذاب کی دھمکیاں ، اور ان کی نصیحتوں کا کوئی اثر نہیں ہوتا ، اور جب خدا اُن سے بلاؤ ل کو ٹال دیتا ، اور انھیں نعمتوں سے نواز دیتا ، تو بیہ کہتے کہ نعتوں اور بلاوں کا آنا جانا زندگی کا ایک لاز مہ ہے اور ایساتو ہوتا

(۱) سورهٔ نساءآیت/ ۲۵،طرآیت/ ۱۳۶ ۲) سورهٔ علق آیت/۲ ۳) سورهٔ انعام آیت/۲۶،اعراف آیت/۹۶ (۶) سورهٔ انعام آیت/۳۶،سورهٔ مومنون آیت/۷۲ رہتا ہے نیز ایسا تو گذشتہ لوگوں کے ساتھ بھی ہوا ہے (۱)اور حسب سابق مال کوجمع کرنے اور ظلم وستم میں مشغول ہوجاتے، حالانکہ غافل تھے کہ نعمتوں کی افزائش دنیا و آخرت میں بر بخت ہونے کے لئے ان کے واسطے ایک حیلہ ہے(۲)۔ بہر حال جب بھی انبیاءالہی علیہم السلام کے پیرو کا رتعداد کے اعتبار سے اس حد تک ہوجاتے کہ وہ ایک مستقل جامعہ تشکیل دے سکتے اور اُن میں دفاع کی قوت آجاتی تو اُنھیں دشمنان خدا سے جہاد کے لئے حکم دے دیا جاتا تھا (۳) اور ان کے ہاتھوں جماعت کفار پر عذاب فلا سے جہاد کا لئے حکم دے دیا جاتا تھا (۳) اور ان کے ہاتھوں جماعت کفار پر عذاب پر اُلی نازل ہوتا تھا (٤) وگر نہ مومنین انبیاء علیہم السلام کے حکم سے کنارہ کشی اختیار کر لیتے اور سنت الہی جو کبھی بھی نہیں براتی ۔ (۲)

(۱) سورهٔ اعراف آیت/ ۹۵،۱۸۳ (۲) سورهٔ اعراف آیت/ ۱۸۲،۱۹۳ ، آل عمران آیت/ ۱۷۸، توبه آیت/۵۵،۵۰ مومنون آیت/ ۲۰۵ (۳) سورهٔ آل عمران آیت/ ۶۱ .اور بهت سے دوسرے مقامات پر قر آن میں ذکر ہوا ہے (۶) سورهٔ آل عمران آیت/ ۶۱ .اور بهت اسمراء آیت/ ۷۷ (۲) سورهٔ فاطرآیت/ ۶۲ ، غافرآیت/ ۸۵ ،اسمراء آیت/ ۷۷

سوالات ۱۔ انبیاعلیہم السلام کی دعوت کے مقابل میں لوگوں کا رڈمل کیا تھا؟ ۲ - انبیاءلیهم السام سے مخالفت کے اسباب کیا ہیں؟ ٣- انبياء يهم السلام ك مخالفين كي كي طريق ا بنات ته ؟ ٤ ۔ انبیاعلیہم السلام کی بعثت اور ان کے مقابل میں لوگوں کی مخالفت کی صورت میں سنتِ الہی کہاہوتی تھی؟



مقدمہ پیخمبراسلام کی رسالت کا اثبات

مقدمه

ہزاروں انبیاء میہم السلام، مختلف ادوار میں اور مختلف سرزمینوں پر مبعوث ہوئے اور انسانوں کی تربیت وہدایت میں اپناممتاز کر دار پیش کیا، انسانی معا شروں میں درخشاں آثار چھوڑے ، اور ان میں سے ہرایک نے انسانوں کی ایک جماعت کی تربیت کی، اور بقید انساوں پر غیر مستقیم اثر چھوڑا، بلکہ اُن میں سے بعض توحید کی اور ایک عادلانہ سماج قائم کرنے اور اُس کی رہبر کی کرنے میں کا میاب بھی ہوئے۔

انبیاءالہی کے درمیان حضرت نوح علیہ السلام ، حضرت ابرا ہیم علیہ السلام ، حضرت عیسی علیہ السلام ، اور حضرت موتی علیہ السلام نے خدا کی جانب سے زمانے کے تقاضوں کے لحاظ سے اخلاقی وظائف اور فردی واجتماعی احکام وقوانین پر مشتمل کتاب ، بشر کی دسترس میں قرار دی ، لیکن سیر کتابیں یا تو زمانہ کے گذرنے کے ساتھ بالکل محو ہوگئیں یا اُن میں لفظی اور معنوی تحریفیں کی گئیں ، اور اس طرح آسانی شریعتیں مسخ ہوگئیں جب کہ جناب موتی علیہ السلام کی کتاب تو ریت میں بے شار تحریفیں ہو کیں اور اب حضرت عیسی علیہ السلام کی انجیل کے نام حواریوں کے نوشتہ جات ہیں جنمیں کتاب مقدس کا نام دیا گیا ہے۔

اگرکوئی منصف انسان کتاب توریت اورانجیل کا مطالعہ کرتے و اُسے بخو بی معلوم ہوجائے گا، که بیه کتابیں حضرت موتی علیہ السلام اور جناب عیسی علیہ السلام کی نہیں ہیں تو ریت کا حال تو یہ ہے کہ وہ خدا کوایک انسان کی شکل میں بیان کرنے کے علاوہ خدا اور اس کے رسولوں کی طرف شرمناک نسبتیں دیتی ہے، کہ خدابہت سے امور سے بے خبر ہے (۱)اور بار ہاجس عمل کو انجام دیتا ہے اس سے پشیمان ہوجاتا ہے (۲) وہ اپنے بندوں میں سے ایک بندہ (حضرت يعقوب عليه السلام) سے کشتی لڑتا ہے کیکن اُسے مغلوب نہیں کریا تا اور جب تھک جاتا ہے تو اُس سے التماس کرتا ہے کہ اُسے چھوڑ دے، تا کہ اس کی مخلوقات اپنے خدا کو اِس حال میں مشاہدہ نہ کرے، (۳) اسی کتاب میں جناب داؤد علیہ السلام کی طرف زنامحصنہ کی نسبت دی ہے(٤) اور جناب لوط علیہ السلام کی طرف شراب نوشی اورمحارم سے زنا کی نسبت بھی دی گئی ہے،(ہ)اس کےعلاوہ کتاب توریت کے لانیوالے حضرت موسٰ کی موت کی شرح بھی بیان کرتی ہے کہ وہ کیسے اور کہاں انتقال کر گئے (٦) کیا صرف یہی نکات ہمارے شجھنے کے لئے کافی نہیں ہیں کہ بیتوریت حضرت موسی علیہ

السلام کی توریت نہیں ہے؟ لیکن انجیل کا حال تو توریت سے بھی بڑا ہے اس لئے کہ اولاً جو کتاب حضرت عیسی علیہ السلام پر نازل ہوئی ہیو ہی انجیل نہیں ہے اور خود سیحیوں نے بھی کوئی ایساد عوکیٰ نہیں کیا ہے،

(۱) توریت سفر پیدائش - تیسراباب شاره۸ - ۱۲

(۲) توریت،سفریبدائش- چھٹاپاپ شارہ ۲۔ (٣) توريت، سفر پيدائش - ۲۰ باب شاره ۲۵ - ۳۲. (٤) عہد قدیم ہموئیل کی دوسری کتاب گیار ہواں باب۔ (٥) توريت سفر پيدائش انيسوال باب شاره، ٣-٣٨-(٦) تورات سفرتشنیه به باب ۲ بلکه آج جو کچھ بھی اُن کے حواریوں کے نوشتہ جات ہیں یہ کتاب شراب نوش کی تجویز کے علاوہ اً سے بنانے کو حضرت عیسی علیہ السلام کے معجزات میں شارکرتی ہے (۱) خلاصہ بیر ہے کہ ان د دادلوالعزم رسولوں پر جو کچھ بھی نازل ہوا تحریف کا شکار ہو گیا، اور اب اس میں لوگوں کی ہدایت کی صلاحیت باقی نہیں رہی ،لیکن ہیتحریفیں کیسے ہوئیں اس کی بڑی مفصل داستان ہے جسے یہاں بیان کرنے کاموقع نہیں ہے۔(۲) ہاں! حضرت عیسی علیہ السلام کی بعثت کے چھ سوسال بعد جب جہل اورظلم و ہر بریت نے دنیا کے گوشہ گوشہ کوتاریک بنارکھا تھا،اور ہدایت کے چراغ خاموش ہو چکے تھے،تو خداوند متعال نے اس دور کے پست ترین اور تاریک ترین سرزمین پراپنے آخری رسول کومبعوث کیا، تا کہ ہمیشہ کے لئے چراغ وحی کوفر وزاں بنادے،اورٹسخ وتحریف سے محفوظ جاودانی کتاب کو بشر کے ہاتھوں میں تھادے اور اس طرح لوگوں کو حقیقی معارف، آسانی حکمتیں اور الہی قوانین کی تعلیم سے آ راستہ کردے نیز دنیا و آخرت میں سعادت کی راہ کی طرف گامزن کر دے (٣)\_

امیرالمؤمنین امام علی علیه السلام آنحضرت کی بعثت کے دور کی توصیف کرتے ہوئے فرماتے ہیں: خدانے اپنے رسول کواس وقت مبعوث کیا جب گذشتہ انبیاء علیه السلام کی بعضوں سے کافی فاصلہ واقع ہو چکا تھا، لوگ گہر نے خواب میں پڑے سور ہے تھے، دنیا کے گوشہ گوشہ میں فتون کے شعلے بھڑک رہے تھے، امور پراکندہ تھے، جنگ کے شعلہ بھڑک رہے تھے، گناہ اور جہالت کی تاریکی چھائی ہوئی تھی، دھو کہ دھڑی اور حیلہ گری آ شکارتھی، حیات بشر کا تناور درخت مرجعایا ہوا تھا اور اس کے سرسبز ہونے کی کوئی اُمید بھی نہتھی، پانی کی قلت،

(۱)انجیل، بیوحناباب سوم. (۲)اظهار الحق، مصنف رحمة الله مندی، الهدیٰ الی دین المصطفیٰ مصنف علامه بلاغی، راہ سعات،مصنف علامہ شعرانی.

(٣)سورهٔ جمعه ۲۲.

پر چم اہرار ہے تھے، بشر کو بد بختیوں نے تھیر رکھا تھا، اور اپنا کریہہ چہرہ نمایاں کردیا تھا، ایس گمرا،ی و جہالت اور بد اخلاقی کی وجہ سے فتنہ کے سر اٹھانے کا ہر دم خطرہ تھا، لوگوں پر ناامیدی، ڈر، اور ناامنی کے تاریک بادل چھائے ہوئے تھے، اور اپنے لئے شمشیر کے علاوہ کسی اور چیز کو پنا ہگاہ نہیں شبچھتے تھے۔(۱)

آنحضرت کے ظہور کے بعد بشر کے لئے خدا شناسی، حقیقت جوئی، نبوت کے سلسلہ میں جستجو

تحقیق، اور دین اسلام کی حقانیت جیسے اہم موضوعات تصور کئے جاتے رہے ہیں، ان موضوعات کے اثبات کے ساتھ کنٹخ وتحریف سے محفوظ قر آن کریم کی حقانیت اور اس کا کتاب الھی وآسانی ہونا نیز تا قیامت بشر کے لئے صغانت شدہ راستہ، تمام صحیح عقائد کے اثبات اور تمام احکامات کا تعارف رہتی دنیا تک کے لئے کی گئی ہے، جس کے ذریعہ تمام معارف جستی کے مسائل کوحل کیا جاسکتا ہے۔

پيغمبر اسلام ڪي م سالت ڪا ثبات جيسا کہ ہم نے سائسيويں درس ميں بيان کيا کہ کسی بھی نبی کی نبوت کو ثابت کرنے کے لئے تين راستے ہيں -۱- پہلا راستہ، اس نبی کی گذشتہ زندگی سے آ شانکی اور حالات وقر ائن سے مدد لینا۔ ۲- دوسرا راستہ، گذشتہ نبی کی پيشينگوئی۔ ۳- تيسر اراستہ، انبيا عليہم السلام کا معجز ہ دکھا نا ہے۔ ۳- تيسر اراستہ، انبيا عليہم السلام کا معجز ہ دکھا نا ہے۔ چاپس سالہ زندگی کونز دیک سے مشاہدہ کیا تھا اور بخو بی اُنھيں معلوم تھا کہ آپ کی زندگی میں کوئی ضعيف پہلوئيیں ہے اور اِس حد تک آپ کو سچا اور اما ند ار سمجھتے تھے، کہ آپ کو امین کے لقب سے ياد کرتے تھے، لہذا ایس شخص کی طرف جھوٹ ہو لئے اور جھوٹے دعو کی کرنے کی

(۱) نېچالېلاغه-خطبه ۱۸۷

نسبت نہیں دی جاتی تھی، اس کے علاوہ گذشتہ نیپوں نے آپ کے ظہور کی بشارت دی تھی (۱) اوراہل کتاب کاایک گروہ واضح نشانیوں اورعلامات کے ساتھا نظار میں تھا۔ (۲) یہاں تک کہ بدلوگ مشرکین عرب سے کہا کرتے تھے کہ حضرت اسماعیل علیہ السلام کی نسل سے ایک رسول مبعوث ہونے والا ہے کہ جس کی خبر گذشتہ انبیا علیہم السلام نے دی ہے اور وہ ادیان توحیدی کی تصدیق بھی کرے گا۔(۳) اسی وجہ سے یہودونصار کی کے بعض علما ء اخصیں علامتوں کے پیش نظر آپ پر ایمان لائے (٤) اگر جہ ان میں سے بعض نے نفسانی اور شیطانی خواہشات کی وجہ سے اسلام کوقبول کرنے سے روگردانی کرلی ،قر آن کریم اس سلسلے میں فرماتا ہے: (أوَلَم يَكُن لَّهُم آيَةً أَن يَعلَمَهُ عُلماً بَن إسترائِيلَ) (٥) کیا اُن کے لئے بدنشانی کافی نہیں ہے کہ آپ کوعلاء بنی اسرائیل جانتے ہیں۔ جس طرح علماء بنی اسرائیل کی طرف ہے آنحضرت کے سلسلہ میں خبر دینا،اور گذشتہ نبیوں کی پیشینگوئیاں، آنحضرت کی رسالت پر اہل کتاب کے لئے روثن گواہیاں تھیں اسی طرح دوسروں کے لئے گذشتہ نبیوں کی حقانیت نیز خود آنحضرت کی حقانیت پر جت تقمی ،اس لئے کہ وہ لوگ ان پیشنکو ئیوں کی صداقت اور علامتوں کو بخو بی مشاہدہ کرتے تھے اور اپنی عقل کی

بنیاد پراچھی طرح تشخیص بھی دیتے تھے۔

(۱) سورهٔ صف آیت/۲ (۲) سورهٔ اعراف آیت/ ۱۵۷، بقره آیت/ ۱٤۶، سوره انعام آیت/۲۰ (۳) سورهٔ بقره آیت/۸۹ (٤) سورهٔ ما کده آیت/۸۳

اورسب سے عجیب بات تو بیہ ہے کہ آج کی تو ریت وانجیل میں ایسی بشار توں کو تحریف اور محو کردینے کی تمام سعی وکوشش کے باوجود اس میں ایسے نکات اب بھی موجود ہیں جو حق کے طلبگاروں پر جحت تمام کردیتے ہیں، جیسا کہ علما یہود و نصار کی میں سے ایک کثیر تعداد، انھیں نکات کے پیش نظر حق طبلی کی وجہ سے دین اسلام پر ایمان لا چکی ہے۔(۱) اسی طرح آنحضرت نے ب شار معجز سے پیش کئے جواحا دیث کی صحیح کتا بوں میں تو اتر کے ساتھ نیز تاریخ کے دامن میں آج محفوظ ہیں، (۲) کی بی آ خری رسول اور جاودانی دین کو پیچنوانے میں عنایت الہی کا تقاضا یہ تھا، کہ ان معجزات کے علاوہ جو اتمام جست کردیتے ہیں، آنحضرت کو ایک ایسا ابدی معجزہ عطا کر سے کہ جو قیا مت تک آنے والے انسانوں کے لئے

بیان کریں گے۔

.....

(۱) ان علماء میں مرزا محمد رضا (جنکا شار تہران کے عظیم یہودی دانشمندوں میں ہوتا ہے ) اور اقامۃ الشہود فی ردالیہود کے مصنف بھی ہیں، یز د کے علماء یہود میں سے حاج بابا قزویٰ صاحب کتاب محضر الشہود فی ردالیہود بھی ہیں۔مسیحیوں کے مطابق اسقف پر وفیسر عبدالاحد داؤدصاحب کتاب محمد درتوریت وانجیل ہیں۔ (۲) بحار الانوار ۲۷۰ ص۲۲۵ اتک ۱۸۸ اور تمام حدیث و تاریخ کی کتابیں ملاحظہ فرما سمیں

> سوالات ۱۔سابق رسولوں کی کتابوں کا حال بیان کریں؟ ۲۔توریت میں موجود تحریفوں میں سے چندتحریفوں کوذ کر کریں؟

درس عقائد ۳۔موجودہ انجیل کے غیر معتبر ہونے کی وضاحت کریں؟ ٤ \_ آنخضرت کی رسالت کی اہمیت کو بیان کریں؟ ٥ - أنحضرت كي رسالت كوثابت كرنے والے راستہ کو بیان كريں؟

بتيسواںدرس اعجازقرآن یہ بحث مندرجہذیل موضوعات پرشتمل ہے

قرآن کامعجزه ہونا اعجاز قرآن کی صورتیں فصاحت وبلاغت صاحب قرآن کا اُمّی ہونا اتفاق نظراورعدم اختلاف

قرآن تنها ایک ایسی آسانی کتاب ہے کہ جس نے پورے دعویٰ کے ساتھ اعلان کردیا ہے کہ قرآن تنها ایک ایسی آسانی کتاب ہے کہ جس نے پورے دعویٰ کے ساتھ اعلان کردیا ہے کہ کسی میں بھی اس کی مثل لانے کی طاقت نہیں ہے یہاں تک کہ تمام جن وانس اکٹھا ہوجا سی ، پھر بھی وہ اس کتاب کی نظیر لانے سے ناتو اں ہیں (۱) بلکہ وہ اِس جیسی کتاب تو کیا، اِس کے دس سورہ (۲) بلکہ ایک ، پی سورہ یہاں تک کہ تنہا ایک سطر کا جواب لانے سے، حددر جہنا تو ال ہیں۔(۳)

لانے کی قدرت کو اِس کتاب اوراس کتاب کے لانے رسول کا خدائی ہونے کی دلیل قرار دیتاہے۔(٤)

(۱) سورهٔ بنی اسرائیل آیت/۸۸

(۲) سور که درآست/ ۱۳ (۳)سورهٔ پونس/ ۳۸ (٤) سورهٔ بقره آیت/ ۲٤۲۳ لہذااس امر میں کوئی شک نہیں ہے کہ خوداس کتاب نے اپنے معجزہ ہونے کی خبر دی ہے اور اسے لانے والے رسول نے اِس کتاب کے ابدی ہونے اور اپنی رسالت کی حقانیت پر جاودانی معجزہ قراردیا ہے، بلکہ آج بھی چودہ صدیاں گذرجانے کے باوجود مختلف وسائل کے ذریعہ دوست وڈتمن کے کانوں تک اس کے پیغامات پینچ رہے ہیں اور اس طرح انسانوں پر ججت تمام ہور ب<u>ی</u> ہے۔ اورہمیں بخوبی معلوم ہے کہ جب رسول اکرم نے اپنی رسالت کا آغاز کیا تو سب سے پہلے آ ب کواپنے سخت ترین دشمنوں سے مقابلہ کرنا پڑا کہ جھنوں نے اُس دین کونا بود کرنے کے لئے ا پنی کسی بھی کوشش سے دریغ نہیں کیا، اور جب آ پ کے دشمن اپنی دھمکیوں اور طمع دلا نے وغیرہ سے مایوں ہو گئے تو آپ کے لئے کمر ہمت با ندھ لی کیکن پیچی خدا کی جانب سے دحی کے مطابق مکہ سے مدینہ کی جانب ہجرت کے ذریعہ باطل ہوگیا،اور آپ نے اپنی بقی پیمر مکہ شرکین اور دھوکے بازیہودیوں سے جنگ میں گذاردی، اور آپ کے چراغ حیات کے گل ہوتے ہوئے آج تک داخلی اور خارجی منافقین اس نو رِالہی کو خاموش کرنے کے دریے ہیں جھوں نے اُسے خاموش کرنے کے لئے اپنی کسی بھی کوشش سے دریغ نہیں کیا اور اگر قر آن جیسی کتاب لا نا،ان کے بس میں ہوتا،تو وہ ایک لمحہ کی تاخیر بھی نہ کرتے۔

آج جب دنیا کی ظالم طاقتوں نے اپنے جبری تسلط کی راہ میں اسلام کوسب سے بڑے دشمن کے عنوان سے پیچان لیا ہے اور اس سے مقابلہ کے لئے اپنی پوری تو انائی کے ساتھ جدو جہد شروع کردی ہے، تمام مالی، سیاسی، تعبلیغاتی، علمی، امکانات کو اکٹھا کرلیا ہے اگر ان لوگوں میں اتی بساط ہوتی کہ قرآن کی صرف ایک سطر کے ماندکوئی عبارت بنا لیتے تو اپنے وسائل اور تعبلیغات کے ذریعہ دنیا کے چپہ چپہ میں اُس کا اعلان کردیتے، اِس لئے کہ اسلام سے مقابلہ کے لئے بیآ سان ترین راستہ ہے۔

لہذاا گرانسان سمجھدارا دربا شعور ہوتوا یسے قرائن اور حالات کود کیھتے ہوئے مان لے گا کہ قرآن ایک لا ثانی اور جاودانی کتاب ہے بلکہ کوئی فرد ، یا جماعت تعلیم و تدریس ، یا تمرین کے ذریعہ اس جیسی کتاب نہیں لاسکتا ، یعنی یہ کتاب ایک معجز ہ کی تمام خصوصیات کا (خارق عادت ہونا) الہی اور غیر قابل تقلید ہونا ، نبوت کے دعویٰ کی حقانیت کی دلیل بننے کی ما لک ہے اس وجہ سے آنجھ مزمت اور کیا ہو تکتی ہے کہ اُس نے اِس کتاب کو اِس طرح نازل کیا ہے کہ تا ابد معجز ہ بن عظیم فعمت اور کیا ہو تکتی ہے کہ اُس نے اِس کتاب کو اِس طرح نازل کیا ہے کہ تا ابد معجز ہ بن رہے ، نیز اپنی صدافت کی دلیل سے سرفر از رہے وہ بھی ایسی دلیل کہ چس کی دلالت کو تعلیم کی دلالت کو تعلیم کتا لیے تعلیم اور ت مہارت کی دلیل سے سرفر از رہے وہ بھی ایسی دلیل کہ تعلیم ہو کہ بن

اعجاز قر **آن صحی صوم نیں۔** اب تک ہمیں بیا جمالاً معلوم ہو گیا ہے کہ قر آن خدا کا کلام اور معجز ہ ہے لہٰذا اِس کے بعد اُس کے معجزہ ہونے کی صورتوں کی طرف اشارہ کریں گے۔

الف\_قرآنڪيفصاحتوبلاغت\_

قرآن کے اعجاز کی پہلی صورت اس کی فصاحت و بلاغت ہے یعنی خداوند متعال نے اپن مفصود کو بیان کرنے کے لئے خوبصورت اور پر معنی ترین الفاظ کے ذریعہ منظم اور بہترین ترکیب کے ساتھ پیش کیا ہے تا کہ معنی مفصود کو آسان اور بخو احسن اپنے مخاطبین کو سمجھا سکے، لہذا ایسے الفاظ کا انتخاب اور اخصیں بلند معانی کے لئے مناسب جملوں کی خوبصورت لڑیوں کی ترکیب صرف اُسی ذات کے بساط میں ہے کہ جو پوری طرح الفاظ کی خصوصیات، معانی کے دقائق ، اور ان دونوں میں موجود رابطوں پر تسلط ہو، نیز معانی کی بلندیاں اور مقام وحل کی رعایت کرتے ہوئے بہترین الفاظ اور عبارتوں کا انتخاب کرنے اور ایسا وسیع احلط، وحی اور الہا مالہی کے بغیر کسی بھی انسان کے لئے میں ہے۔ قرآن کا ملکوتی طرز تحن اور لا جو الحق نیز الفاظ و معانی کی وسعت و گہرائی ، عربی زبان سے آشنا نیز فن فصاحت و بلاغت کے ماہرین کے لئے قابل درک ہے، لیکن فصاحت و بلاغت

ا شاییزن فصاحت و بلاعت کے ماہرین کے سے قابل درگ ہے، یہن فصاحت و بلاعت کے مجمزہ ہونے کی تشخیص اُنھیں لوگوں کے بس میں ہے جومختلف فنون میں بدطو لی سے سرفراز ہوں، قرآن کے مقابلہ میں دوسری فصیح وبلیغ عبارتوں کے علاوہ اپنی تو انائیوں اور مہارتوں کو آزما چکے ہوں، اور بیرکا مصرف عرب کے ماہر اور زبردست شعرا کر سکتے تھے، اِس لئے کہ عربوں کے لئے سب سے بڑا ہنر شعر گوئی تھی جوآ محضرت کی بعثت کے دوران اپنے عروج پر

پہنچ چک تھی،شعرااینے بہترین اشعارکواد بی تنقیدوں کے بعداُ سے بہترین ہنر کے عنوان سے پیش کرتے تھے۔ بنیادی اعتبار سے حکمت الہی کا تقاضا ہیہ ہے کہ سی بھی نبی کامعجز ہ اُس زمانہ کے علم وہنر کے تناسب وتقاضے کے مطابق ہو، تا کہ اُس زمانہ کے لوگ اُس معجز ہ کے اعجاز کوعلوم بشری کے مقابلہ میں درک کرسکیں، جیسا کہ امام ہادی علیہ السلام سے جب ابن سکیت ، نے سوال کیا کہ کیوں خدانے حضرت موتی علیہ السلام کا معجزہ، ید بیضاء، اور عصا کوا ژ دھامیں تبدیل کردینا، اور إسی طرح حضرت عیسی علیه السلام کامعجزه، بیاروں کو شفا دینا ،اور حضرت رسول اکرم کا مجمزه،قرآن کوقراردیا؟ توآب(علیہ السلام) نے جواب میں فرمایا، حضرت موسی علیہ السلام کے زمانہ میں رائج ہنر ، سحر اور جادوتھا، اِسی وجہ سے خدا نے حضرت موسیٰ علیہ السلام کا معجز ہ ،جادو سے مشابہ قرارا دیا، تا کہ وہ لوگ معجز ہ جیسے مل کی ناتوانی کو درک کرسکیں ،اور حضرت عیسی علیہالسلام کے دور میں طبابت اپنے عروج پڑھی کھذا خدانے حضرت عیسی علیہ السلام کا معجزه لا علاج بیاروں کو شفادینا قرار دیا، تا کہ لوگ اِس معجزہ کے اعجاز کو بخو بی درک کرسکیں، لیکن آنحضرت کے دور میں رائج ہنر سخن سرائی اور شعر گوئی تھی ،لہذا خدا نے قر آن کو بہترین اسلوب کے ساتھ نازل کیا، تا کہ قرآن کے اعجاز کی برتر می کو بخو بی درک کیا جا سکے۔ (۱)

(۱)اصول کافی، ج-۱ص۲۶.

پاں اُس دور کے زبردست ادباء جیسے، ولید بن مغیرہ مخز دمی، عقبہ بن ربیعہ، اور طفیل بن عمر و، نے قرآن کی فصاحت و بلاغت اور بشر کے بہترین کلاموں پر اُس کی برتر کی کا اقرار اکبا (۱) یہاں تک کہ ایک صدی کے بعد ابن ابی العوجائی، ابن مقفع ، ابو شاکر دیصانی، اور عبد الملک بھری، جیسے افراد نے قرآن کے مقابلہ میں زور آزمائی کرنے کی کوشش کی اور سلسل ایک سال تک اس کا جواب لانے میں سعی وکوشش کرتے رہے لیکن وہ جواب میں ایک حرف بھی پیش نہ کر سکے، یہاں تک کہ مجبور ہو کر قرآن کی عظمت کے مقابلہ میں کھٹنے طبک دئے، اور جب وہ لوگ مسجد الحرام میں اپنی ایک سال کی زحمتوں کا نتیجہ جمع کرنے کے لئے اکتھا ہوئے تواہی ہنگام اما مصادق علیہ السلام ان لوگوں کے پاس سے گذر ہے اور اس آدی تلاوت فرمائی:

(قُل لَئِنِ اجتَبَعَتِ الإِنسُ وَ الجِنُّ عَلى اَن يَتُوا بِمِثلِ هَذَا القُرآنِ لا يَتُونَ بِمِثلِهِ وَلَو كَانَ بَعضُهُم لِبَعضٍ ظَهِيراً)(٢)

اے رسول! اِن سے کہد و کہ اگردنیا کے سارے جن وانس اس بات پر اکٹھے ہوجائے کہ اِس قر آن کامثل لے آئیں تو اِس کامثل نہیں لا سکتے اگر چہاس بابت ایک دوسرے کی مدد بھی کریں۔

بدقرآن لانےوالےکا اُمیّہونا۔

قر آن اپنے معمولی حجم کے باوجود فردی داجتماعی احکام وقوانین نیز اسلامی معارف کاسمندر کو اپنے اندر سیٹے ہوئے ہے جنھیں جمع کرنے اور اس سلسلہ میں شخفیق کے لئے علوم وفنون میں ماہر افراد کی ایک جماعت کی ضرورت ہے جو سالہا سال اس مسلہ کے تحت جنتجو و تحقیق کریں اور آہت ہ آہت ہ اِس میں موجود اسرارہ سے پردہ گشائی کریں اگر چہ اس کے تمامحقا کق اور اسرار سے پردہ

(۱) اعلام الورکی ۲۸۲۷ سیره این مشام ۲۰ ص. ٤۱ . (۲) سورهٔ بنی اسرائیل آیت ۸۸ یفسیر نورالثقلین اِسی آیت کے من میں رجوع کر س. کشائی فقطانھیں لوگوں کے بساط میں ہے کہ جوعلم الہی کے مالک اورخدا کی جانب سے تائید شدہ ہوں قرآن میں موجود بلند معارف کے مجموع، اخلباقی دستورات کے باارزش خزانے، عادلا نہ اور منظم قوانین، عبادتوں کے باب میں فر دی واجتماعی احکامات کا حکمت کی بنیاد پراستوار ہونا،مفیدترین ضیحتیں،عبرتوں سے بھریورداستانیں،تعلیم وتربیت کے طور طر یقے، یاایک جملہ میں بیرکہا جاسکتا ہے کہ بیقر آن اُن تمام اصول وقوانین پرشتمل ہے جو انسان کی دنیوی وآخروی سعادتوں کے لئے ضروری ہیں، جسے بہترین اسلوب کے ساتھ اس طرح جمع کردیا ہے کہ جس سے ایک سماج کے مختلف افرادا پنی استعداد کے مطابق سمجھ سکیں۔ حقائق ومعارف کے ایسے مجموعہ کو جمع کرنا عادی انسانوں کی بساط کے باہر ہے لیکن جو چیز آنکھوں کو خیرہ کردیتی ہے وہ بیر کہ ایسی باعظمت کتاب ایک ایسے خص کے ہاتھوں پیش کی گئی ہے جس نے نہ مکتب دیکھا، نہ قلم کو ہاتھ لگایا ، بلکہ ایسے ساج میں تربیت یائی جوتدن سے کوسوں دورتھا،اوراس سے بھی عجیب غریب بات ہیہ ہے کہ بعث سے پہلے چالیس سال تک

ایسا کوئی کلام بھی اُس ذات سے سننے میں نہیں آیا،اوررسالت کے دوران جو کچھ بھی وحی کے عنوان سے پیش کیا،ایک ایسے خصوص اسلوب وتر کیب پر مشتمل تھا جوا سے دوسر ے کلاموں کے درمیان متاز کردیتا تھا یہاں تک کہ خود دحی اور آنحضرت کے ذاتی کلام میں فرق داضح و روش ريتاتھا۔ قرآن ای نکته کی طرف اشارہ کرتے ہونے مرما تاہے: ( وَمَا كُنتَ تَتْلُوا مِن قَبِلِهِ مِن رَكْتٍ وَلَا تَخْطُهُ مَبْمِينَكَ إِذْ الَّارِيَاتِ الْمُبْطِلُونَ ) ( ۱ ) ا\_رسول! قرآن سے پہلے نہ توتم کوئی کتاب پڑھتے تھے اور نہ اپنے ہاتھ سےتم لکھا کرتے یتصابیا، دوتا توبی جھوٹے ضرورتمہاری نبوت میں شک کرتے۔ (۱) سور پنځنگېوت \_ آيت ۸۶ اسی طرح ایک اور مقام یر فرما تا ہے: (قُللُّو شَاءَاللَّهُ مَا تَلَوتُهُ عَلَيكُم وَلَا اَدرُيكُم بِهِ فَقَد لَبِتْ فِيكُم عُمُراً مِّن قَبلِهِ وَفَلَوَا تَعَقِلُونَ)(١) اگرخداچاہتا تومیں بیرکتاب تمہارے سامنے پیش نہ کرتا اور اس سے آگاہ نہ کرتا جیسا کہ اس سے پہلے تمہارے درمیان زندگی گذاری کیاتم لوگ کچھ مجھ سکے؟ شايد قرآن ميں سورہ بقرہ کی آیت (۲۳) فَأْتُوا بِسُورَةٍمِّن مِّثلِهِاسي اعجاز کی طرف اشارہ ہویعنی احتمال ہیہ ہے کہ (مثلہ ) کی ضمیر (عبدنا) کی طرف پلٹ رہی ہو۔

اگر فرض محال کوممکن مان لیا جائے کہ ہزاروں دانشمند افرا دایک دوسرے کی مدد سے ایس کتاب کے جواب لانے میں کا میاب ہوجا سی لیکن کسی بھی صورت میں ایک ملتب میں جانے والے اور درس نہ پر ھنے والے شخص سے ایسی کتاب کا جواب لا ناغیر ممکن ہے۔ لہذا ایک اُمِّی شخص کے ذریعہ ایسی بے نظیر خصوصیات پر مشتمل کتاب کا ظاہر ہونا قرآن کے اعجاز کے دوسرے پہلوں کی طرف ایک اشارہ ہے۔

ج-اتفاق نظراوم عدم اختلاف

قرآن مجیدایک ایسی کتاب ہے جو (۲۳) سال کی مدت میں تلخ وشیریں حوادث ، نشیب و فراز سے بھر پور حالات کے باوجود اُس کے مطالب میں روانی او راعجاز کے پہلو برقرار ہیں۔لہذ ظاہر وباطن، الفاظ ومعانی میں روانی قرآن کے اعجاز کی ایک دوسری صورت ہے خود قرآن میں اسی نکتہ کی طرف ایک اشارہ موجود ہے: ( اَفْلَا يَتَدَ بَّرُ ونَ القُر آنَ وَلَو گانَ مِن عِندِ عَير اللّٰہ لَوَجَدُ وافِیہ اختِلَا فَاَ کَثِیر اَ) (۲) تو کیا یہ لوگ قرآن میں غور دولار ہیں کرتے اور سے خیال نہیں کرتے کہ اگر خدا کے سواکسی اور کی طرف سے آیا ہوتا تو ضرور اس میں اختلاف پاتے۔

> (۱)سورهٔ یونس آیت ۱۶ (۲)سورهٔ نسائ - آیت ۸۲

وضاحت: ہرانسان ہمیشہ دوشتم کی حالتوں سے دوچار ہوتا ہے، یہلے بیر کہ برابراس کی معلومات اور مہارتوں میں اضافہ ہوتار ہتا ہے اور بیرافزائش اُس کے کلام میں پوری طرح اثر انداز بھی ہوتی ہے اور طبیعی اعتبار سے بیس سال کے اندر نمایاں فرق آجاتاہ۔ دوم: بیرکه زندگی کے مختلف حوادث اورمختلف حالات جیسے پاس وامید، خوشی دغم اوراضطراب و آرام،احساسات وخیالات کی تبدیلی کاباعث بنتے ہیں،لہٰداُاس کے حالات کا اسطرح سے متغیر ہوتے رہنا اُس کے کلام میں شدید اختلاف اور ضد ونقیضن کا سبب بنتا ہے، دراصل رفتار وگفتار میں تبدیلی روحی حالات کے متغیر ہونے کا سبب ہوتے ہیں کہ جوخود طبیعی اور اجتماعی اوضاع واحوال کے تابع ہیں۔ اب اگرہم یہ فرض کرلیں کہ قرآن کریم آنحضرت کی اپنی لکھی ہوئی کتاب ہے تو آپ کی زندگی کےحوادث، تلخ وشیری حالات کی وجہ سے بیرکتاب بے شارا ختلا فات اور ضد وقیض سے پرُ ہونی چا ہے تھی لیکن ہم ایسے اختلاف کا مشاہدہ نہیں کرر ہے ہیں۔ لہذا نتیجہ بید نکاتا ہے کہ قرآن کے مضامین میں عدم اختلاف اور اتحاد کا ہونا، اُس کی فصاحت و

ہدا یجہ بیرطنا ہے کہ تر ان سے تصایی یک عکر ہے احملاف اور الحادہ ہونا، اس کی تصاحت و بلاغت کا معجز ہ ہے نیز اس بات کی دلیل ہے کہ اس کتاب کا سرچشمہ خداوند متعال کی ذات ہے جو بد لتے ہوئے حالات پر مسلط اور طبیعت پر حاکم ہے۔ سوالات ۱۔قرآن س طرح اپنی معجزہ ہونے کا دعویٰ کررہا ہے وضاحت فرما نمیں؟ ۲۔اعجاز قرآن پراجمالی دلیل کیا ہے؟ ۳۔کیا بیا حمال دیا جاسکتا ہے کہ اب تک سی نے بھی اس کا جواب دینا مناسب نہ سمجھا، یا اس کا جواب لائے ہوں اور ہم اس سے بے خبر ہوں؟ کیوں؟ ۲۔ قرآن کی حیرت انگیز بلاغت کی تشرح کریں؟ ۵۔اعجاز قرآن اور آخصرت کے اُمِّی ہونے میں کیا کوئی ربط بر قرار ہے؟

تيتيسواردرس قرآن كاتحريف سيمحفوظ رتهن مقدمه قرآن میں کسی چیز کااضافہ نہ ہون

قرآن سے سی چیز کا کم نہ ہون

مقدمه جیسا کہ ہم نے پہلے اشارہ کردیا ہے کہ ضرورت نبوت کی دلیل کا تقاضا یہ ہے کہ الہی پیغامات صحیح وسالم انسانوں تک پہنچیں، تا کہ اس پڑمل کرتے ہوئے انسان اپنی دنیا وآخرت کی سعادتوں تک رسائی حاصل کر سکے۔ لہٰذا قرآن کالوگوں تک پہنچنے تک محفوظ رہنا دوسری آسانی کتابوں کی طرح محتاج بحث نہیں ہے لیکن ہمیں بیرکہاں سے معلوم کہ دوسری آسانی کتابیں بشر کے اختیار میں آنے کے بعد تحریفات کا شکار ہوئیں یا ایک مدت گذرنے کے بعد طاق نسیاں کا شکار ہوگئیں ،جیسا کہ آج ہمارے درمیان حضرت ابراہیم وحضرت نوح علیہما السلام کی کتابوں کا کوئی اثر موجود نہیں ہے۔اور حضرت موسیٰ وحضرت عیسیٰ علیہما السلام کی کتابیں اپنی اصلی حالت میں باقی نہیں ہیں۔لہٰذا اِن مطالب کے پیش نظر بیہ سوال اُٹھتا ہے کہ آج ہمارے پاس جو آسانی کتاب کے عنوان سے قرآن موجود ہے کیا بیو دہی کتاب ہے جوآ خصرت پر نازل ہوئی اس میں کسی بھی قشم کی کوئی تحریف ، کمی وزیادتی نہیں ہوئی ہے؟ البتہ وہ لوگ کہ جنھیں اسلام اور سلمین کی تاریخ کا تھوڑا، بہت بھی علم ہے، وہ جانتے ہیں کہ

البنہ وہ توں کہ یں اسلام اور سین کی مارک کا سور ا، بہتی بنی م ہے، وہ کا جے میں کہ رسول اللہ اور آپ کے جانشین ائمہ علیہم السلام نے قر آن کی کتابت اور اُس کی آیات کے حفظ کرنے میں کیا اہتمام کیا ہے، یہاں تک کہ تاریخ کے مطابق تنہا ایک جنگ میں قرآن کے حافظین میں سے ستر افراد شہید کردئے گئے، چودہ صدیوں سے قرآن کوتواتر سے نقل کرنے ادر اُس کی آیات دکلمات اور حروف کی تعداد کو شار کرنے میں مصروف ہیں دہ اس بات سے باخبر ہیں ایسے لوگ تھی بھی قرآن میں معمولی تحریف کا امکان بھی نہیں دے سکتے، لیکن اگر تاریخ کے ایسے قطعی قرائن سے صرف نظر کرلیا جائے تو عقلی ونقلی دلاکل کے ذریعہ قرآن کے سالم رہنے کو ثابت کیا جاسکتا ہے، یعنی پہلے مرحلہ میں دلیل عقلی کی بنیاد پر قرآن میں کسی بھی چیز کے زیادہ ہونے کو ثابت کیا جاسکتا ہے۔ میں سے کسی بھی چیز کے زیادہ ہونے کو ثابت کیا جاسکتا ہے۔ اسی وجہ سے قرآن کے سالم رہنے کی بحث کو دوشنگ حصوں میں تفسیم کیا جاسکتا ہے۔

قرآن میں سی سی چیز کا صاف مند ہونا۔ قرآن میں کسی بھی چیز کے زیادہ نہ ہونے کا مسلمتا م مسلمین بلکہ جہان کے تمام باخبر افراد کے نزدیک قبول شدہ ہے، بلکہ کوئی ایسا حاد شبھی رونمانہیں ہوا کہ جس کی وجہ سے قرآن میں کسی بھی چیز کے زیادہ ہونے کا اختمال دیا جا سکے، اور ایسی اضافہ کے لئے کسی سند کا کوئی بھی وجود نہیں ہے، بلکہ عقلی دلیل کی بنیاد پر اس مسلہ کو اس طرح باطل کیا جا سکتا ہے کہ اگر یہ فرض کرلیا جائے کہ قرآن کے معانی میں کسی کامل معنی کا اضافہ ہوا ہے تو اُس کا مطلب سے ہوگا قرآن کا مشل یانظیر لا ناممکن ہے، حالانکہ اعجاز قرآن اور بشرکی نا تو انی کے پیش نظر بیا امر باطل لاز مہ ہیہ ہے کہ نظم تخن میں خلل دارد ہوا ہے اور قرآن اپنی اعجاز آمیز شکل وصورت سے خارج ہو گیا ہے، اور اس صورت میں قابلِ تقلید اور اُس کے مثل لانے کا امکان پیدا ہوجائے گا، اس لئے کہ قرآن، آیتوں کے اعجاز آمیز نظم، کلمات وحروف کے انتخاب پر منحصر ہے، لہٰذا اُن میں خلل اور تغیر کے دارد ہوتے ہی وہ اپنی اصلی حالت سے خارج ہوجائے گا۔

لہذاجس دلیل کے ذریعہ قرآن کا اعجاز ثابت ہے اُسی دلیل کے ذریعہ قرآن کا اضافات سے محفوظ رہنا ثابت ہے، نیز اُسی دلیل کے ذریعہ کسی کلمہ یا جملہ کا کم ہونا اس کے کم ہوتے ، ی حالت اعجاز کے ختم ہوجانے کی نفی کرتا ہے ، لیکن قرآن سے کسی کامل سورہ کے کم نہ ہونے یا قرآن سے ایک کامل مطلب کا اس طرح سے خارج ہوجانا کہ اُس کے اعجاز میں خلل وارد نہ ہو، اس کے نہ ہونے کو ثابت کرنے کے لئے دوسرے دلائل کی ضرورت ہے۔

قرآن سے کسی چیز کا کے منہ یونا۔

آج تک علماء اسلام خواہ منی ہوں یا شیعہ برابراس امر کی تا کید کرتے رہے ہیں کہ جس طرح قرآن میں کسی چیز کا اضافہ نہیں ہوا اسی طرح اُس سے پچھ کم بھی نہیں ہوا ہے انھوں نے اپنے اِس مطلب کے لئے بے شار دلیلیں پیش کی ہیں، لیکن احادیث کی کتابوں میں بعض من گھڑت حدیثوں کونقل کرنے کی وجہ سے بعض معتبر روایتوں (۱) سے غلط مفہوم کو حاصل کرتے ہوئے بعض نے اِس مطلب کا احمال اور بعض نے قرآن سے بعض آیات کے کم ہونے کی تائید بھی کی ہے۔ قرآن کاسی بھی قشم کی تحریف خواہ اضافہ کے معنی میں ہو یا کم ہونے کے معنی میں۔ اس سلسلہ میں تاریخ کے قطعی قرائن ہونے کے علاوہ قرآن سے ایسے مطالب کا حذف ہوجانا جوائس کے اعجاز کوختم کردے، دلیل اعجاز کے ذریعہ باطل ہے بلکہ قرآن کی ایک سورہ یا ایک آیت کے حذف ہونے سے محفوظ رہنے کو خود قرآن کریم کے ذریعہ ثابت کیا جا سکتا ہے۔ یعنی جب بیا مرواضح ہو گیا کہ تمام قرآن خدا کا کلام ہے اور اُس میں ایک حرف کا بھی نہیں ہوا ہے لہذا اُس کی آیات کے مفاہیم نقلی و تعبد کی دلائل کے عنوان سے جن ہیں، لہذا قرآن کی آیت

(۱) جیسے کہ وہ روایات جو آیتوں کی تفسیر یا اس کے بیان کرنے یا غلط تفسیروں اور معنوی تحریفوں کو باطل کرنے والی ہیں، جن سے میہ سمجھا گیا ہے کہ وہ قر آن کے کلمات کے حذف ہونے پردلالت کرتی ہیں۔

ے حاصل ہونے والے مفاہیم میں سے ایک مفہوم قر آن کا خدا کی جانب سے ہر قشم کی تحریف سے محفوظ رہنے کی ضانت لینا ہے، جبکہ دوسری آسانی کتابوں کی حفاظت خود اُس اُمت کے حوالہ تھی (۱) یہی مفہوم سور کہ حجر کی آیت نمبر (۹) میں موجود ہے (اِنَّا نَحُنُ نَزَّ لنَا الذِ کرَ وَاِنَّالَہُ لَحَافِظُونَ) بیآ یت دوجملوں پر مشتمل ہے، پہلا جملہ (اِنَّا نَحُنُ نَزَّ لنَا الذَّ کرَ ) اس بات پر دلالت کرتا ہے کہ قرآن کو خدانے نازل کیا ہے اور زول کے دوران اِس میں کسی بھی

ہوئی ہے جو اِس بات پر دلالت کرتی ہے کہ خدانے اِس میں کسی بھی قشم کی تحریف نہ ہونے کی صانت لےرکھی ہے بدآیت اگرچەقر آن میں کسی بھی قشم کے اضافہ کی نفی کررہی ہے لیکن ایسی تحریف کے نہ ہونے پر اِس آیت سے بھی استدلال نہیں کیا جاسکتا ہے اِس لئے کہ قرآن میں کسی بھی آیت کے اضافہ کے فرض میں وہ آیت خود بھی شامل ہے، لہٰذا اِس آیت کے ذریعہ اِس فرض کو باطل کرنا صحیح نہیں ہے، اِسی وجہ سے ہم نے قرآن کے معجزہ ہونے کے ذریعہ اس فرضیہ کو باطل کیا ہے۔ اور پھر اِسی آیت کے ذریعہ کسی آیت یا سورہ کا اس طرح سے حذف ہونا جوقر آن کے اعجاز آمیزنظم میں خلل دارد نہ کرے اس قشم کے حذف سے قرآن کے محفوظ رہنے کو بھی ثابت کردیا ہے، پس اسطرح قرآن کاتحریف (خواہ اضافہ کے ساتھ ہویا حذف ہونے کے ساتھ ) سے محفوظ رہناعقلی اورنقلی دلائل کی ترکیب سے ثابت ہوجا تاہے۔ إس بحث کے آخر میں اِس نکتہ کی طرف اشارہ کر نالازم ہمجھتے ہیں کہ قر آن کا تحریف سے محفوظ ر بنے کا مطلب بیٰہیں ہے کہ قرآن جہاں بھی ہو کتابت یا قرائت کے اعتبار سے حفوظ یا غلط تفسیراورتحریف معنوی سے یوری طرح یاک ہو، یا نزول کے مطابق اس کے سورہ اور آیتیں منظم ہوں

(۱) جیسا که سورهٔ مائده کی آیت نمبر (٤٤) میں علماء یہود ونصار کی کے سلسلہ میں فرما تا ہے۔ …یما استحفظو امن کتاب اللہ و کانوا علیہ شہداء ، بلکہ اس کا مطلب میہ ہے کہ قرآن جس مقدار میں نازل ہوا ہے اسی طرح انسانوں کے درمیان کم وزیادتی کے بغیر موجود ہے تا کہ طالبان حقیقت اپنا مقصود حاصل کر سکیں، لہٰذا قرآن کے بعض نسخوں کا ناقص یا کتابت کے اعتبار سے غلط ہونا قرائتوں کے اختلاف یا نزول قرآن کے مطابق آیات اور سورں کا منظم نہ ہونا مختلف تفسیر ل اور معنوی تحریفوں کا ہونا قرآن کا تحریف سے محفوظ رہنے کے خلاف نہیں ہے۔

سوالات ۱۔قرآن کاتحریف سے محفوظ رہنے کے مسئلہ کو بیان کریں؟ ۲۔تاریخی اعتبار سے قرآن کے تحریف سے محفوظ رہنے پر دلائل کیا ہیں؟ ۳۔قرآن کا محفوظ رہنا کس طرح ثابت کیا جاسکتا ہے؟ ٤۔قرآن میں زیاد تی کے نہ ہونے کوثابت کریں؟ ۵۔کس دلیلوں کے ذریعہ قرآن میں اضافہ نہ ہونے کو ثابت کیا جاسکتا ہے؟ کیوں اور کیسے؟

۷ ۔ اس امر کی وضاحت کریں کہ قرآن کا قرائت یا کتابت کے اعتبار سے ناقص ہونا معنو ی تحریفوں اور مختلف تفسیروں کا ہونا کیونکر قرآن کا کسی بھی قشم کی تحریف سے محفوظ رہنے کے مسلہ کے خلاف نہیں ہے۔؟

**چوىتىيسوان دىرىس** اسلام كاجہانى اور جاودانى ہونا ىيە بحث مندر جەذيل موضوعات پر شتمل ہے مقدمه

اسلام کا جہانی ہونا اسلام کے جہانی ہونے پر قرآن کےدلائل اسلام کا جاودانی ہونا چند شبہات کاحل

مقدمه ہمیں بی معلوم ہو چکا ہے کہ تمام انبیا علیہم السلام پر ایمان لا نا اور اُن کے پیغامات پر یقین کرنا لازم ہے،لہذاا نبیاء علیہم السلام میں سے کسی نبی کاانکاریا اُن کے پیغامات میں سے کسی پیغام کامنگر ہونار بوبیت تشریعی کے انکاراور شیطان کے کفر کے مانند ہے۔ لہٰذا آنحضرت کی رسالت کے ثابت ہوجانے کے بعد آپ پراوراُن سبھی احکام پرایمان لانا کہ جوخدا کی طرف سے نازل ہوئے ہیں ضروری اور واجب ہے، کیکن کسی بھی نبی اور اُس کی کتاب پرایمان لانے کا مطلب بینہیں ہے کہ اُس کی شریعت پڑمل کرنا بھی ضروری ہو، جیسا که سلمین تمام انبیاعلیهم السلام اوران کی کتابوں پرایمان رکھتے ہیں کیکن وہ گذشتہ شریعتوں یر ممل نہیں کر سکتے ،جس طرح سے کہ ہم نے پہلے اشارہ کیا کہ ہراُمت پراُسی دور کے نبی کی شریعت پر ممل کرناواجب ہے(۱)لہذا آنحضرت کی شریعت پر ممل کرنا تمام انسانوں پر اُسی وقت داجب ہوگا کہ جب آپ کی رسالت کسی خاص قوم سے مخصوص نہ ہوا درآپ کے بعد کسی دوسرے نبی کی

## بعثت نهر

(۱) ای کتاب کے انٹیسویں درس کی کی طرف رجوع کیا جائے. ہوئی ہو کہ جسکی وجہ سے شریعت اسلام کے منسوخ ہونے کا سوال پیدا ہو۔ اِسی وجہ سے اس مسئلہ پر بحث کر ناضر وری ہے، کہ کیا آنحضرت کی رسالت جہانی اور جاودانی ہے یا پھر کسی خاص قوم اور زمانے سے مخصوص ہے؟ اِس مسئلہ کو مد نظر رکھتے ہوئے اِسے صرف عقلی بنیا د پر حل نہیں کیا جا سکتا، بلکہ نقلی علوم اور تاریخ میں تحقیق وجسجو کر نی ہوگی یعنی اس کوحل کرنے کے لئے معتبر اساد کی طرف رجوع کرنا ہوگا۔ اور جس کے لئے قر آن کریم کی حقانیت اور آنحضرت کی نبوت وعصمت آ شکار ہو چکی ہو اُس

اسلام ڪاجهاني پونا۔ اسلام کا جہانی ہونا اور کسی خاص قوم سے مخصوص نہ ہونا اس دین کی ضروریات میں سے ہے، یہاں تک کہ وہ لوگ جو اسلام کونہیں مانتے اُن لوگوں کو بھی بخو بی معلوم ہے کہ اسلام جہانی ہے اور کسی خاص سرز مین سے مخصوص نہیں ہے۔ اس کے علاوہ تا یخی شواہد بے شار ہیں جو اس بات پر دلالت کرتے ہیں، کہ آخصرت نے قیصرروم، بادشاہ ایران، مصروحبشہ کے حاکم ، اور شامات کے فر مانروا ، نیز عرب کے قبیلوں کے رئیسوں کے نام، خاص خطوط تحریر فرمائے ، اور اُنھیں اسلام کی طرف دعوت دیتے ہوئے ، اُت قبول نہ کرنے کی صورت میں عذاب سے ڈرایا ، (۱) کہذا اگر دعوت اسلام عمومی نہ ہوتی تو دوسری سرز مینوں کے بادشا ہوں کے نام دعوت اسلام کے لیے خطوط روا نہ نہ کرتے ۔ لہذا کوئی بھی شخص حقانیت اسلام پر ایمان اور اُس کی شریعت پڑمل کرنے میں فرق کا قائل نہیں ہوسکتا، اورکوئی بھی اُس شریعت پڑمل کرنے اور اُس کی ہیروکی کرنے سے مشتنی نہیں ہے۔

(۱) پیخطوط تاریخ میں درج ہیں جنھیں مکا تیب الرسول نامی کتاب میں جمع کردیا گیا ہے۔

اسلامرکے جہانی ہونے پر قرآنی د لائل۔

جیسا کہ ہم نے اشارہ کیا کہ ایسے مطالب کو ثابت کرنے کے لئے بہترین دلیل قرآن کریم ہے کہ جس کی حقانیت اور معتبر ہونا گذشتہ دروس میں ثابت ہو چکا ہے، لہٰ دا اگر کو کی ایک فرد بھی قرآن کا اجمالی مطالعہ کر نے تو اسے بخو بی معلوم ہوجائے گا کہ اس کی دعوت جہانی ہے، اور کسی خاص قوم یا سرز مین سے خصوص نہیں ہے، جیسا کہ بہت سی آیات میں (ما یُہُمَا النَّاسُ) اے لوگو! (۱) یا پھر (یَا بَخی ءَ ا دَمَ) اے اولاد آ دم (۲) جیسے عناوین کے ذریعہ لوگوں کو خطاب کیا ہے، اور اینی ہدایت کو (اکنَّاس وَالعَالَمِينَ) تمام انسانوں (۳) (٤) کے لئے قراردیا ہے، اس کے علاوہ بہت ی آیات میں آنحضرت کی رسالت کوتمام انسانوں (النَّاس وَالعَالَمِينَ )(ہ )(۲) کے لئے مقرر کیا ہے اور ایک آیت میں اس کی دعوت کو ہر اس شخص سے خصوص ، اور شامل ہوجانا ہے جواس سے باخبر ہوجائے (۷) اسی طرح دوسرے مقامات پر ادیان آسانی کے ماننے والوں کو اہل کتاب کے عنوان سے خطاب کیا ہے (۸) اور اخصیں آنحضرت کی رسالت کو قبول کرنے کی طرف دعوت دی ہے، نیز آنحضرت پر قرآن کے نزول کے هدف کا دوسرے ادیان پر اسلام کی کا میابی کو قرار دیا ہے۔ (۹)

(۱) سورهٔ بقره - آیت ۲۱ ، نسائ - آیت ۲۷، فاطرآیت ۱۰ (۲) سورهٔ اعراف - آیت ۲۰،۲۸،۲۸،۲۷،۲۰ ، سوره لیس - آیت ۲۰. (۳) سورهٔ بقره - ۱۸،۷۰۵، سوره آل عمران - ۱۳، ابرا بیم - ۲۰،۲۰، جاشید ۲۰، زمر -(۲) سورهٔ بقره - ۵۰،۷۰۵، سوره آل عمران - ۱۳، ابرا بیم - ۲۰،۰۰۰، جاشید ۲۰، زمر -(٤) سورهٔ انعام - ۹۰، یوسف - ۲۰،۳ - ۸۷، تکویر - ۲۷، قلم - ۵۲ (۵) سورهٔ نسائ - ۲۹، بیج - ۶۹، سبائ - ۲۸ (۲) سورهٔ اندیائ - ۲۰، فرقان - ۱ (۷) انعام - ۱۹،۵۰ (۸) سورهٔ آل عمران - ۲۵،۰۰۷،۷۰،۷۰،۰۱، مائده - ۱۹،۱۰ (۹) سورهٔ توبه - ۳۳، فتح - ۲۸، صف - ۹ ان آیات کومدنظر رکھتے ہوئے قرآن کی دعوت کے عمومی ہونے اور اسلام کے جہانی ہونے میں کوئی شک باقی نہیں رہتا -

اسلامركاجاوداني يونا ـ

گذشتہ آیات جس طرح عمومی کلمات بنی آدم، العالمین، الناس کے استعال اور غیر عرب قوموں کو خطاب کرنے کے علاوہ بقید آسانی ادیان کے مانے والوں کو مخاطب کر کے اسلام کے جہانی ہونے کو ثابت کرتے ہیں، اسی طرح زمان کو مطلق قرار دیتے ہوئے کسی خاص زمانہ سے مخصوص ہونے کی نفی کرتی ہے بلکہ اس آیت کی تعبیر (کیظہر وعلی الدین ) (۱) کسی بھی قشم کے شبہ کوزائل کردیتی ہے، اسی سورۂ فصلت کی (٤٢) آیت کے ذریعہ استدلال کیا جاسكتاب كدجس مين خدافرما تاب: (وَإِنَّهُ الكِتْبِ عَزِيز لَا يَأْ تِيهِ البَاطِلُ مِن بَينِ يَدَيهِ وَلَامِن خَلفِهِ تَنزِيل مَن حَكِيم حَمِين) اوراس مکتہ کی طرف بھی اشارہ کرتی ہے کہ قرآن کبھی بھی مقام اعتبار سے ساقط نہیں ہو سکتا، نیز ہیآیت آنحضرت کی خاتمیت کی طرف اشارہ کرتے ہوئے کسی دوسرے نبی اور اس کی شریعت کے ذریعہ دین اسلام کے منسوخ ہونے کوبھی ردکرتی ہے،اس کے علاوہ اسی طلب کے تحت بے شارر دایتیں بھی دار دہوئیں ہیں: ( حلال محد حلال الى يوم القيامة ، وحرامة حرام الى يوم القيامة ) ٢ ) جس طرح سے اسلام جہانی ہے اسی طرح سے جاودانی بھی ہے جو دین کی ضروریات میں سے ہونے کےعلاوہ کسی بھی دلیل سے بے نیاز ہے۔

(٢) سوره توبه-٣٣، فتح ٢٨، صف-٩ (۳) کافی، ج، ۲، ش ۷۰

چند مشبہات کے احل۔ اسلام کے دشمن جنھوں نے اسلام کونا بود کرنے کے لئے اپنی کسی بھی کوشش سے دریغ نہیں کیا ،اور برابرا س سے برسر یکارر ہے،اور ہمیشہ اس کے خلاف اپنی مہم جاری رکھی ،انہوں نے بیہ شہبہ ظاہر کیا ہے جن کہ ذریعے بیہ کہنا چاہتے ہیں کہ اسلام عربوں سے مخصوص ہے اور بقیبہ انسانوں کا اس سے کوئی سروکا رنہیں۔

انھوں نے اپنے اعتراض کی تائید میں بیآیت پیش کی ہے کہ جو آنحضرت کو اپنے رشتہ داروں کو اکٹھا کر کے انھیں اسلام کی طرف دعوت دینے کا حکم دیتی ہے، اسی طرح سور کہ مائدہ کی ۲۰، آیت کو بھی اپنی سند بناتے ہیں کہ جس میں خدا یہود و نصار کی اور صائیین کی طرف اشارہ کرنے کے بعد سعادت کے لئے ایمان کو معیار قرار دیتا ہے اور سعادت کے لئے اسلام کو قبول کرنے کی طرف کوئی اشارہ نہیں کرتا، اس کے علاوہ اسلامی فقہ میں اہل کتاب کا شار مشرکین میں نہیں ہے بلکہ جزیہ کوادا کرنے کے ذریعہ دامن اسلام میں ان کے مال و جان اجازت دینا گویا اُن ادیان کی حقانیت کوسلیم کرنا ہے۔ اس شبہ کے جواب میں بیکہا جاسکتا ہے کہ وہ آیت جس میں آنحضرت کے رشتہ داورں اور اہل مکہ کا تذکرہ ہے، در اصل وہ آیت آنحضرت کی دعوت کے پہلے مرحلہ کو بیان کرنے والی ہے اور اس کے بعد اہل مکہ اور اس کے اطراف میں رہنے والوں اور اسی طرح چھیلتے چھیلتے تمام انسانوں کو اپنے دائرے میں شامل کر لیتی ہے، لہٰذا ایسی آیت کو اُن آیتوں کے لئے (مخصوص کرنے والی) نہیں مان سکتے کہ جو اسلام کے جہانی ہونے پر دلالت کرتی ہیں، اس لئے کہ بی آیات عمومی طور پرلوگوں کو اپنا مخاطب بناتی ہیں اور اخصیں شخصیص سے کو کی سر و کار نہیں ہے۔

لیکن سورہ مائدہ کی مذکورہ آیت اِس نکتہ کی طرف اشارہ کرتی ہے کہ تنہا اسی دین یا فلال دین سے منسوب ہونا سعادت حقیق کے حصول کے لئے کافی نہیں ہے بلکہ سعادت کے لئے ایمان واقعی اوران وظائف پرعمل کرنا بھی ضروری ہے جسے خدانے اپنے بندوں کے لئے مقرر فرما یا ہے اور اُن دلاکل کی بنیاد پر جو اسلام کے جہانی اور جاودانی ہونے کو ثابت کرتے ہیں وہ اس امر کی طرف بھی اشارہ کرتے ہیں کہ آنحضرت کے ظہور کے بعد ان قوانین پر عمل ضروری ہے جو آپ پر نازل ہوئے۔ لیکن اہل کتاب کا مشرکین کے مقابلہ میں متاز ہونے کا مطلب بینہیں ہے کہ دہ لوگ اسلام کو

قبول کرنے اور اُس کے قوانین پر عمل کرنے سے معاف کردئے گئے ہیں، بلکہ ایک دنیوی مصلحت ہے جواُن کے لئے رکھی گئی ہے، بلکہ شیعوں کے اعتقاد کے مطابق ہیچھوٹ بھی ایک معین مدت کے لئے ہے کہ جب امام زمان عجل اللہ تعالیٰ فرجہ الشریف کا ظہور ہوگا تو اُن سے بیاختیار بھی چھین لیا جائے گا اور ان سے بھی اسی طرح کا برتا وُ ہوگا کہ جس طرح مشر کین سے ہوا ہے، اس مطلب کو اس جملہ سے استفادہ کیا جا سکتا ہے (لیظہم ہلی الدین کلہ )

سوالات ۱ کس صورت میں تمام انسانوں پر اسلام کی پیروی کرنا واجب ہے؟ ۲ ۔ اسلام کے جہانی اور جاودانی ہونے پر قرآنی دلائل کیا ہیں؟ ۳ ۔ اس مطلب کے لئے ان دلائل کے علاوہ کیا کوئی اور دلائل پیش کئے جاسکتے ہیں؟ ٤ ۔ اس امر کی وضاحت پیش کریں کہ وہ آیت جو آخصرت کو ان کے رشتہ داروں کو دعوت اسلام کا حکم دیتی ہے کیا وہ آیت آخصرت کی رسالت کو ان کے رشتہ داروں سے مخصوص ہونے پر دلالت کرتی ہے۔؟ ہ ۔ اس مطلب کی وضاحت کریں کہ کیا سور کہ ما کہ ہ کی آیت (۲۹) دوسر کی امتوں کا اسلام ک پیروی سے معاف ہونے پر دلالت کرتی ہے؟ معادر ہونے کی دلیل ہے؟

پینتیسواں د مرس خاتمیت بیبحث مندرجہ ذیل موضوعات پر شتمل ہے مقدمه

خاتمیت پرقرآنی دلائل خاتمیت پرروائی دلائل ختم نبوت کاراز چندشبهات کے جوابات

مقد مه ١- دین اسلام کے جاودانی ہونے کی وجہ سے شریعت اسلام کا کسی دوسرے نبی کی بعثت سے منسوخ ہونے کا احتمال ختم ہوجا تا ہے، لیکن سیا حتمال باقی رہتا ہے کہ کوئی ایسا نبی مبعوث ہو جوخود دین اسلام کی ترویخ کرے اور اس کا مبلغ ہو، جیسا کہ گذشتہ انبیاء علیہم السلام میں سے مہت سے نبی الیی ، می ذ مہ دار یوں کے پابند تھے سیا نبیاء علیہم السلام خواہ صاحب شریعت نبی کے ذمانہ میں رہے ہوں جیسے جناب لوط علیہ السلام، صاحب شریعت پنج سر جناب ابرا تیم علیہ السلام کے زمانہ میں تھے اور اُن کی شریعت کے تابع تھے، پابنی اسرائیل کے درمیان مبعوث ہونے والے اکثر انبیاء علیہم السلام صاحب شریعت نبی کے بعد مبعوث ہو کے اور ان کی شریعت کے تابع تھے اِسی وجہ سے آخصرت کی خاتمیت کے لئے ایک جدا گانہ بحث کرنا ضروری ہے تا کہ ایسے تو ہمات ختم ہوجا کیں۔



اسلام کے ضروریات میں سے ایک بیرہے کہ انبیاء علیہم السلام کا سلسلہ آنحضرت پر تمام ہو گیا ہے یعنی ( آنحضرت خاتم ہیں )اور آپ کے بعد نہ کوئی نبی مبعوث ہوا ہے اور نہ ہی آئندہ کوئی نبی مبعوث ہونے والا ہے یہاں تک کہ غیر مسلموں کوبھی معلوم ہے کہ بیاسلام کے اعتقادات میں سے ہےاوراس پرایمان رکھنا ہرمسلمان کا فرض ہےاتی وجہ سے دوسری ضروریات کی طرح ایس کے لئے استدلال کی ضرورت نہیں ہے، اس کے علاوہ اس مطلب کو قرآن اور متواتر دلیلوں کے ذریعہ ثابت کیا جاسکتا ہے۔ جیسا کے قرآن کریم فرما تاہے: (مَاكَانَ هُمَتَمَا ابَأَأَحَدِمِّن رِّجَالِكُم وَلَكِن رَّسُولَ اللَّهِ وَخَاتَمَ النَّبييِّن)) محرتم مردوں میں سے سی کے باپنہیں ہیں بلک اللہ کے رسول اور خاتم النبین ہیں۔ ہدآیت واضح انداز میں آپ کے خاتم ہونے کو بیان کرتی ہے، کیکن اسلام کے دشمنوں نے اس آیت پر دواعتر اض کئے ہیں۔ (۱) پہلا اعتراض ہیہ ہے کہ ہم بیہ مان لیتے ہیں کہ اس (کلمہ خاتم) کے وہی معنی مراد ہیں جو مشہور ہیں نیز بیآیت سلسلہ انبیاعلیہم السلام کے ختم ہونے کی خبر بھی دےرہی ہے لیکن اس کا مطلب پنہیں ہے کہ رسولوں کی بعثت کا سلسلہ بھی ختم ہو گیا ہے۔ دوسرا اعترض بیر ہے کہ، بالفرض اگر ہم تسلیم کرلیں کہ مفاد آیت وہی ہے جو آپ نے بیان کیاہے، یعنی آنحضرت سلسلہ نبوت کوختم کرنے والے ہیں ،لیکن اس سے یہ ثابت نہیں ہوتا كەنبوت كے ساتھ، رسالت كاسلسلە بھى ختم ہوجائے،

315

(۱) سورۂ احزاب۔ آیت ۶۰ . ہوجا تا ہے اور جیسا کہ ہم نے پہلے بھی بیان کیا کہ (۱) اگر چہ مفہوم نبی رسول سے اعمٰہیں ہے لیکن یہاں پرخود نبی رسول سے عام ہے۔

خاتمیت پرروائی دلائل۔ آنحضرت کی خاتمیت کے سلسلہ میں سیکڑوں روایات موجود ہیں جواس بات کی وضاحت اور تاکید کرتی ہیں جیسے کہ حدیث منزلت جو آنحضرت سے فقل ہوئی ہے اُسے شیعہ اور سی علماء نے تواہر کے ساتھ فقل کی ہیں جس کی وجہ سے اُس کی صحت اور مضمون میں کسی بھی قسم کا شبہ باقی نہیں رہتا اور وہ روایت سہ ہے۔ جب آنحضرت نے جنگ ہوک کے لئے مدینہ سے خارج ہونا چاہا تو حضرت علی علیہ السلام کو مسلمانوں کی دیکھ بھال اور اُن کے امور کی انجام دھی کے لئے اپنا نائب بنا کرمد بند چھوڑ گئے ہلیکن حضرت علی علید السلام اس فیض الہی سے محروم ہونے کے سبب شمگین ورنجیدہ خاطر سے اور آپ کی آنکھوں سے آنسوجاری ہو گئے، بید کی محرحفرت رسول اکر ام نے آپ سے فرما یا۔ اَمَا تَرضَیٰ اَن تَکُونَ مِنْ بِحَاری ہو گئے، بید کی موسیٰ اللَّا اَنَّهُ لَا نَبِّ بَعِير() کیاتم اس بات سے راضی نہیں ہو کہ تم کو مجھ سے وہی نسبت ہے جو ہارون علیہ السلام کو موسی علیہ السلام سے تھی ؟ اور اسی جملہ کے فور اُبعد فرما یا: (الَّلا آنَّهُ لَا ذَبِّ مَعرب کے معلیہ کے فور اُبعد فرما یا: ہی فرق اتنا ہے کہ میرے بعد کوئی نہی نہیں ہوگا ہے جملہ آپ کی خاتمیت کے سلسلہ میں بھی ہر فتہ کے شبرکود فع کر دیتا ہے۔

(۱) اس کتاب کے انٹیبو یں درس کی طرف رجوع کیا جائے۔ (۲) بحارا الانوار۔ ج۷۳ ص٤ ۲۸۹۲ صحیح بخاری ۔ ج۳ ص۵ ۵. صحیح مسلم ۔ ج۲ ص ۳۳۳ سنن ابن ماجہ۔ ج۲، ص۲۸ مستدرک حاکم ۔ ج۳ ص۹۰۱ مسند ابن حنبل ۔ ج۲ ص ۱یک دوسری روایت میں آپ سے قتل ہوا ہے کہ آپ فر ماتے ہیں: (ایٹھا النَّالس اِنَّهُ لَا نَبِّ بَعِلِ وَلَا اُمَّةَ بَعِلَ کُھر):(۱) اے لوگو! میرے بعد کوئی نبی اور تمہمارے بعد کوئی امت نہیں آئے گی۔ اس طرح ایک دوسری روایت میں فر ماتے ہیں: (ٱيَّهَا النَّاسُ إِنَّهُ لَا نَبِّ رَبَعِدِ وَلَا سُنَّةَ بَعِلَ سُنَّتِى)() اےلوگومیرے بعدکوئی نبی نہیں آئے گااور میری سنت کے بعد کوئی سنت نہیں ہوگی

ختمنبوتكامراز\_

جیسا کہ ہم نے اِس مطلب کی طرف گذشتہ صفحات پر بھی اشارہ کیا ہے کہ پے در پے نہیوں کے مبعوث ہونے کی حکمت ایک طرف زمین کے مختلف گوشوں میں رہنے والوں تک پیغامات الہی کا پیچاپاناس قدر آسان نہیں تھا اور دوسری طرف اجتماعی روابط کا پھیلنے کی وجہ سے حالات کا پیچیدہ ہوجانا کہ جس کے سبب نئے آیکن اور جدید قوانین کی ضرورت تھی، اس کے علاوہ زمانہ کے گذرنے کے ساتھ افرادیا جماعتوں کے درمیان تبدیلی اور جاہلا نہ دخالتوں کی وجہ سے، وجود میں آنے والی تحریفات کا تقاضا یہ تھا کہ کسی جدید نبی کی بعثت کے ذریعہ تعلیم الہی کو آگے بڑھایا جائے اور تحریفات کا خاش ہو۔

لہذا جب پوری کا مُنات کے لئے تبلیخ رسالت اکھی کی ذمہ داری صرف ایک رسول اور اس کے حامیوں اور جانشینوں کی مدد سے ممکن ہوجا اور اس کی شریعت کے احکام وقوانین حال و آئندہ کی احتیاجات کے جواب دینے پر قادر ہوں نیز مسائل جدید کوحل کرنے کے لئے اس شریعت میں آنی صلاحیت ہواور اس کے علاوہ تحریف سے محفوظ رہنے کی حکانت اُسے دی گئی، ہوتو پھر اس صورت میں کسی دوسر نے پیغیبر کی بعثت کی کوئی ضرورت نہیں ہے۔ (۱) وسائل اشیعہ۔ ۲۰ ص ۱۰ خصال۔ ۲۰ ص۲۲ تحصال ۲۰ ۲ صال ۲۰ ۲ ص ۶۸ . (۲) وسائل الشیعہ ، ۲۰ ۲ ص ۵۰ ۵۰ من لا یحضر ۵ الفقی ، ۲۶ ص ۲۰۳ . بحار الانوار ، ۲۳۲ ص ۳۵ . کشف الغمه ، ۲۰ ص ۵۰ ۵۰ من لا یحضر ۵ الفقی ، ۲۶ ص ۲۰۳ . بحار الانوار ، ۲۳۶ میں ۲۰ . کشف الغمه ، ۲۰ میں ۲ الیکن بشری علوم ایسے شرائط کی تشخیص سے ناتواں اور عاجز ہے ، فقط خدا ہے جوابی لا متناهی علم کی وجہ سے ایسے زمان وشرائط کے تحقق سے باخبر ہے جیسا کہ اُس نے آخری نبی اور اُس کی کتاب کر ساتھ انجام دیا۔ لیکن سلسلہ نبوت کے تم ہوجانے کا مطلب رینہیں ہے کہ خدا اور اُس کے بندوں کے در میان اب کوئی رابطہ بیں رہتا، بلکہ اگر خدا چاہے تو کسی بھی وقت اپنے شائستہ بندوں کو علم غیب کے در ایعہ اضافہ کر سکتا ہے اگر چہ وحی کی صورت ، بی میں کیوں نہ ہو، جیسا کہ شیعوں کے عقید کم مطابق خدا نے انکہ علیہم السلام کوا یے علوم سے نواز اہے ، انشاء اللہ آئندہ دروس میں اما مت سے متعلق مباحث کے سلسلہ میں بیان کریں گے۔

چند شبہات کے جوابات۔ گذشتہ بیان سے سیمجھ میں آتا ہے کہ ختم نبوت کاراز۔ ایک ، میہ ہے کہ آنحضرت اپنے اصحاب کی مدد سے پیغامات البی کوتمام انسانوں تک پہنچا سکتے تصح دوسرے بیر کہ، آپ کی کتاب (قرآن) کے سلسلہ میں کسی بھی قشم کی تحریف سے حفوظ رہنے

کی صنانت لے لی گئی ہے، تیسرے بیر کہ۔شریعت اسلام تا قیامت پیش آنے والی ضرورتوں کو یورا کر سکتی ہے۔ لیکن میمکن ہے کہ ان مطالب کے پیش نظر کوئی پہ شبہ پیش کرے، جیسا کہ گذشتہ ادوار میں اجتماعی اوراقتصادی روابط کے پیچیدہ ہونے کی وجہ سے جدید احکامات یا اُن میں تغیرات کی ضرورت پڑھ جاتی تھی، یا پھر کسی دوسرے نبی کی بعث کی ضرورت ہوتی تھی اسی طرح آنحضرت کے بعد بھی نمایاں تغیرات وجود میں آئے ہیں، اور اجتماعی روابط پیچیدہ ہو گئے ہیں،لہذااس صورت میں ہمیں کہاں سے معلوم کہ آئندہ حالات کے بدلنے کی وجہ سے سی دوسرے نبی کی بعثت کی ضرورت نہ پڑے؟ اس شبہ کے جواب میں ہم صرف اتنا کہیں گے کہ کس طرح کے تغیرات بنیا دی قوانین کے بدل جانے کے موجب ہوتے ہیں، اس کی شخیص بشر کے ہاتھ میں نہیں ہے اس لئے کہ میں احکام وقوانین کی حکمتیں اور علتوں پر تسلط نہیں ہے بلکہ ہم نے تو اسلام کے جاودانی ہونے کے دلائل آنحضرت کی خاتمیت کے ذریعہ کشف کئے ہیں کہ اب اس کے بعد اسلام کے بنیادی قوانین کوبد لنے کی ضرورت نہیں ہے۔ البتہ ہم بعض اجتماعی مسائل کی پیدائش کا انکارنہیں کرتے کہ جن کے لئے نئے قوانین کی ضرورت ہے، کیکن اسلام نے اپنے مسائل کے قوانین کوضع کرنے کے لئے ایسے اصول و قواعد وضع کردئے کہ جس کی مدد سے باصلاحیت افراد ضروری احکامات کو حاصل کر کے انھیں جاری کر سکتے ہیں،اوران مطالب کی تفصیلی بحث کو فقیہ اسلام کی بحث حکومت اسلامی (امام معصوم اورولی فقیہ ) کے اختیارات کے حصہ میں تلاش کیا جاسکتا ہے۔

سوالات ۱۔اسلام کے جاودانی ہونے کے اثبات کے بعد خاتمیت کے سلسلہ میں بحث کی کیا ضرورت \_\_? ۲ \_ قرآنی دلیل کے ذریعہ کیسے خاتمیت کو ثابت کیا جاسکتا ہے؟ ۳ ۔ اس دلیل کے سلسلہ میں موجودہ شبہات کوذکر کریں اوران کے جوابات تحریر فرمائیں؟ ٤ ۔خاتمیت پردلالت کرنے والی روایتوں میں سے تین روایت کوذکر کریں؟ ہ ۔ کیوں آنحضرت کی بعثت کے بعد سے انبیاء علیہم السلام کی بعثت کا سلسلہ ختم ہو گیا؟ ۲ ۔ کیاختم نبوت کا مطلب ہیہ ہے کہ اس کے بعد،علوم سے استفادہ کا راستہ بند ہو گیا ہے؟ كيون؟ ۷ ۔ کیا آنخصرت کے بعد وجود میں آنے والے ساجی تغیرات کے لئے جدید شریعت کی ضرورت نہیں ہے؟ کیوں؟ ۸ ۔جدیدمسائل کے پیدا ہونے کی وجہ سے سماج کی ضرورتوں کوآئین اسلام کے ذریعہ کیسے حل کیاجا سکتاہے۔

چھتیسول دس امامت مقدمہ مفہوم امامت

## مقدمه

حضرت رسول اکرم مکہ سے مدینہ کی طرف ، جمرت کر کے ، جب اِس شہر میں پہنچتو اس شہر کی لوگوں اور وہاں بسنے والے مہما جر مسلما نوں نے بڑے زور وشور سے آپ کا استقبال کیا ای وجہ سے اخصیں انصار اور ، جمرت کرنے والوں کو مہما جر کا نام دیا گیا ، آپ نے وہاں ایک اسلامی سماج کی بنیاد ڈالی اور اس کی باگ ڈور اپنے ہاتھوں میں لی ، مسجد النبی محل عبادت اور تعہیلغ رسالت کے علاوہ لوگوں کی تعلیم وتر بیت کا مرکز ہونے کے ساتھ مہما جروں اور نا داروں کی پنا ہگاہ بھی تھی ، وہاں پر لوگوں کی اقتصادی و معا شرتی ضرور توں کو پور اکیا جا تا تھا ، اس طرح وہ جگہ محل قضاوت اور جھگڑوں کے حل وفصل اور جنگ کے لئے مشورہ ، فوج کو میدان جنگ کی طرف حرکت دینے اور ان کی مدد کرنے کا مرکز تھی غرضکہ حکومت کے تمام مسائل اِس مسجد میں حل وفصل ہوتے تصح بلکہ لوگوں کی د نیا اور ان کے دین کے تمام امور آنحضرت کے ہاتھ میں متصاور ذور مسلمان بھی آپ کی اطاعت میں کو شاں رہتے تصاس لئے کہ خدا نے ہاتھ میں محاور دور کا محل ہے اور ان کی مرکز ہونے کے ما اور تحضرت کے تمام مسائل اِس

(۱) سورهٔ آل عمران ۲۳۲۳ نسائ ۲۹۱٤۱۲ ما کده ۲۹۰۱نفعال ۲۳۲۰ بوبه ۱۰) ۷۱ نور ۲۰۵۵ ۵۰۰ ماحزاب ۲۳۰۶ جمرات ۱۵ فتح ۲۷۱۰ محمد ۳۳ مجادله ۱۲ منتحن ۱۲۰ تغابن ۲۱۰ جن۲ نے سیاسی،قضائی اور جنگی مسائل میں آنحضرت کی اطاعت کے لئے نہایت تا کید کی

تقی۔(۱)

ایک دوسری تعبیر کے مطابق آنحضرت منصب نبوت وامامت نیز تعلیم وتر بیت کے فرائض اور سماج کے امور کوحل وفصل کرنے پر بھی مامور تھے، اور جس طرح اسلام وخلا کف عبادی، سیاس ، اخلاقی ، اقتصادی، اور حقوقی وغیرہ سے سرفراز ہے، اسی طرح آنحضرت تعلیم وتر بیت اور تبلیغ کے وخلا کف کو بیان کرنے کے ذمہ دار ہونے کے علاوہ قوانین الہی کو جاری کرنے کے عہدہ دار اور حکومتی منصب کے مالک تھے۔

اس لئے کہ بیدا مرآ شکار ہے کہ وہ دین جو تاقیامت تمام انسانوں کی رہبری کا دعویدار ہے وہ اُن مسائل کے مقابل میں سہل انگاری سے کا منہیں لے سکتا، اور وہ سماج جو اس دین کی بنیادوں پر قائم ہووہ سیاسی اور حکومتی مناصب سے مبرانہیں ہوسکتا وہ منصب جوعنوان امامت کے ضمن میں شمار کئے جاتے ہیں۔

لیکن اصل مسئلہ بیہ ہے کہ آنخصرت کے بعد کون اس مقام کا عہدہ دار دسز اوار ہے کون اُسے سنجالے؟

کیا جس طرح خدانے بیر منصب اپنے رسول کو عطا کیا تھا اِسی طرح کسی اور کو عطا کیا ہے؟ کیا بیر منصب صرف اِسی صورت میں قابل قبول ہے کہ جب خدا اُسے عطا کرے؟ یا پھر خدا ک جانب سے اس منصب کو عطا کرنا صرف رسول سے مخصوص تھا، اور آپ کے بعد اس منصب کی ذمہ داری کوخود عوام لعین کرے؟ کیا عوام کوا پیا کوئی حق ہے یانہیں؟۔

اوریہی مسّلہ سی اور شیعہ حضرات کے درمیان نقطہ اختلاف ہے، اس لئے کہ شیعوں کا عقیدہ

ہے کہ بیہ منصب اللی خود خدا کی جانب سے باصلاحیت لوگوں کو عطا کیا جاتا ہے، لہذا آنحضرت نے خدا کی جانب سے اس امر کو انجام دیا ہے اور حضرت علی علیہ السلام کو اپنابلا فصل خلیفہ بنادیا

(۱) سورهٔ آل عمران ـ ۲۵، نسائی ـ ۲۵۹ ۵۹ ۵۰، مائده ـ ۵۸ ، بی ح ۲۰، احزاب ـ ۲ ۳۳ مجادله ـ ۹۸، جشر ـ ۷ نیز اُن کے بعدان کے گیارہ فرزندوں کو اِس منصب کی عہدہ داری کے لئے مقرر فرمادیا تھا، لیکن اہل سنت کا نظریہ بیہ ہے کہ امامت بھی رسالت ونبوت کے منصب کی طرح آخصرت کی رحلت کے ساتھ تمام ہو گیا ہے، اور اِس کے بعد سے امام کا انتخاب لوگوں کے اختیار میں دے دیا گیا ہے، یہاں تک کہ بعض اہل سنت کے بز رگ علاء کا کہنا ہے کہ اگر کو تی اسلحہ کی بنیاد پر مسلط ہوجائے تو اس کی اطاعت کرنا واجب ہے۔ (۱) لہذا معلوم ہے کہ یہ نظریہ جباروں اور ظالموں کے لئے ایک موقع ختیمت ہے جواپنے زور وظلم کی بنیاد پر جس حد تک سیتے ہیں۔

در حقیقت اہل سنت نے امامت کو خدا کی جانب سے منصوب کئے بغیر قبول کر کے دین اور سیاست میں جدائی کی بنیا د ڈالی ہے، اور شیعوں کے عقیدہ کے مطابق یہی نقطہ اختلاف اسلام کی سیاست میں دور الی عبادت سے انحراف کا باعث بنا ہے، جس کی وجہ سے آج تک بلکہ آئندہ

بھی ہزاروں نا گوار حوادث وجود میں آتے رہیں گے۔ اسی وجہ سے ہرفر دمسلمان پر واجب ہے کہ اس مسکلہ کے سلسلہ میں تعصب اور تقلید سے پر ہیز کرتے ہوئے تحقیق کرے(۲) اور مذہب جن کو پہچان کر اُس کی شدت سے حمایت کرے اِس مسکلہ میں بیدا مرآ شکار ہے کہ جہان اسلام کی مصلحت کو پیش نظر رکھنا چا ہیے، بلکہ دشمنان ا سلام کے

(۱)ابو یعلی کی کتاب الاحکام السلطانیداورا بوالقاسم سمر قندی کی کتاب کا ترجمه السواءوالاعظم ص. ٤ ص. ٤ کی طرف رجوع کریں.

(٢) خدا کاشکر ہے کہ بہت بڑے بڑے دانشمندوں نے اس راہ میں بڑی تحقیق کی ہے جس مختلف زبانوں میں مختلف انداز میں مرتب کیا ہے اور حق کے طلبگاروں کے لئے راستہ بالکل ہموار کردیا ہے ، جس میں سے عبقات الانوار، الغد یر، دلاکل الصدق غابیہ المرام اور اثبات الهدا، کا نام لیا جاسکتا ہے، لیکن وہ لوگ کہ جن کے پاس فرصت نہیں ہے وہ لوگ کت اب المراجعات کا مطالعہ کریں جو تنی اور شیعہ عالموں کے در میان مکا تبات پر مشتمل ہے، اور اس طرح اصل الشیعہ واصولہا کا مطالعہ کریں، ان دونوں کتا بوں کا فارس میں ترجمہ ہو چکا ہے۔ لئے دو مذہبوں کے اختلافات اور تفرقہ سے فائدہ الحفے کا موقع نہیں دینا چاہئے، اور کسی بھی صورت میں کوئی بھی ایسا تمل انجا منہیں دینا چا ہے جو مسلمانوں میں اختلاف کا باعث بین نیز کفار کے مقابلہ میں مسلمانوں کا اتحاد باقی رہ جائے، اس لئے کہ اس تفرقہ کا نقصان تمام مسلمانوں کواٹھانا ہوگااور مسلمانوں کے معاشرہ کے ضعیف ہونے کے علاوہ اُس سے کوئی اور نتیجہ ظاہر نہیں ہوسکتا، لیکن اس طرح مسلمانوں کے درمیان حفظ وحدت کی خاطر مذہب حق کی شاخت کا راستہ بند نہیں ہونا چاہئے تا کہ مسائل امامت کے سلسلہ میں طالبانِ حق شحقیق سے محروم نہ ہو سکیں، اس لئے کہ تن وحقیقت کو پالینا مسلمانوں کی دنیو کی اور اخرو کی سعادت کا باعث ہے۔

مفہوم امامت لغت میں رہبری کے معنیٰ میں ہے چنا نچہ جو بھی راہ حق میں یا راہ باطل میں کسی گروہ کی امامت لغت میں رہبری کے معنیٰ میں ہے چنا نچہ جو بھی راہ حق میں یا راہ باطل میں کسی گروہ کی رہبری کر بے اسے امام کہا جاتا ہے جیسا کہ قرآن کریم میں کفار کے لیے کلمہ اُ نُمَنَّہُ الکُفْرِ (۱) استعال ہوا ہے اور نمازی جس شخص کی اقتد اکرتے ہیں اسے امام جماعت کہا جاتا ہے۔ لیکن علم کلام میں امامت یعنی دینی اور دنیوی امور میں سمان اسلامی پر ریاست عام ، اِس تعریف میں دنیوی امور کا شامل کرنا دائرہ امامت کی وسعت کی بنا پر ہے وگر نہ سمان اسلامی کے دنیوی امور کی تد ہیر دین اسلام کا ایک جزء ہے۔ مذہب تشیع کے لحاظ سے ایسی حکمر انی اسی وقت صحیح ہوگی کہ جب خداوند عالم کی طرف سے عطا ہوئی ہواور اصالہ ، یا ، نیا بیڈ ایسے مقام کا مالک وہ ہی ہو سکتا ہے جو احکام اسلامی کو بیان کر نے میں خطاؤں سے معصوم اور گنا ہوں سے دور ہو، بلکہ امام کے لئے نبوت ورسالت کے علاوہ میں اس کے بیانات حجت ہوں اور حکومتی پیانہ پر اُس کے قوانین واجب الاطاعة قرار پائیں۔

(۱) سورہ تو ہو۔ آیت - ۱۲ اس بیان کے لحاظ سے شیعہ اور سی حضرات کے در میانِ موضوع امامت کے تحت اختلاف تمین چیز وں میں ظاہر ہوتا ہے۔ ۱- اول بیکہ امام خدا کی جانب سے منصوب ہونا چاہئے ۔ ۲ - دوم بیکہ علوم الہی کاما لک اور اس کا خطا وُل سے محفوظ و مصو وُن ہونا ضرور کی ہے۔ ۳ - سوم میکہ گنا ہوں سے معصوم ہونا بھی ضرور کی ہے۔ ۱لبتہ معصوم ہونا امامت کے مساوی نہیں ہے، اس لئے کہ شیعوں کے اعتقاد کے مطابق حضرت زہر ابھی معصوم تھیں، اگر چہ مقام امامت کی ما لک نہیں تھیں، جیسا کہ حضرت مریم بھی مقام عصمت پر فائز تھیں اور شاید اولیاء الہی کے در میان اور بھی افر ادمو جو دہوں جو عصمت درجہ پر فائز ہوں کہ جن کی نہیں کوئی اطلاع نہ ہو، بلکہ بنیا دی اعتبار سے معصوم تحفی کا پہچا نا خدا ک

سوالات ۱۔آنحضرت منصب نبوت ورسالت پر فائز ہونے کےعلاوہ اور کن مناصب پر فائز تنھ؟ ۲ ۔ شیعہ اور سنی حضرات کے درمیان نقطہ اختلاف کیا ہے؟ ۳ ۔ نصب الہی کے بغیر امامت کو قبول کر لینے کی وجہ سے کیسے نتائج سامنے آ سکتے ہیں؟ ۶ ۔ امامت کے بنیا دمی مسائل کیا ہیں؟ ۵ ۔ امامت کے بنیا دمی مسائل کیا ہیں؟

سيتيسوان درس امام عليه السلام كى احتياج مقدمه وجودامام عليه السلام كى ضرورت

مقد مه وہ لوگ جواء تقادی مسائل میں گہری فکر کے مالک نہیں ہیں، وہ یہ خیال کرتے ہیں کہ شیعوں اور سنیوں کے درمیان اختلاف صرف سہ ہے کہ شیعہ حضرات معتقد ہیں کہ انحضرت نے اپن بعد امام علی علیہ السلام کو اپنا جانشین مقرر کر دیا تھا لیکن سی حضرات معتقد ہیں کہ انحضرت نے حضرت علی علیہ السلام کو اپنا جانشین مقرر نہیں کیا تھا، بلکہ پہلے مرحلہ میں خود لوگوں نے جانشین مقرر کیا، اور دوسرے مرحلہ میں اُسی جانشین نے اپنے لئے دوسرے جانشین کا انتخاب کیا، اور تیسرے مرحلہ میں جانشین کا انتخاب چھلوگوں پر مشتمل شوری کو سونپ دیا گیا تھا، اور خلیفہ چہارم کو پھر خود لوگوں نے انتخاب کیا، لہٰذا مسلما نوں کے درمیان خلیفہ کی تعین کے لئے کو کی روش نہیں ہے ای وجہ سے خلیفہ چھارم کے بعد جس کے پاس بھی فو دی طاقت تھی وہ خلیفہ بن بیٹھا، جیسا کہ آن خیر سلمان مما لک میں ہوتا ہے۔

یہ بیصر رق میرز رق میرز سے جامع سیسے مروع سیسے مرحق کی تیا ہے۔ قائل ہیں جو خلیفہ دوم کو معین کرنے کے لئے اپنائی گئی تھی، صرف فرق اتنا ہے کہ وہاں آنحضرت کی بات کولوگوں نے نہیں مانا کمیکن خلیفہ دوم کے سلسلہ میں خلیفہ اول کی بات سب نے مان لی۔ لیکن ہم یہاں پر اِن سوالات سے صرف نظر کرتے ہیں کہ۔

۱۔خلیفہاول کوخلیفہ دوم کی تعیین کاحق کس نے دیا؟اور کیوں رسول اللّٰہ نے ( اہل تسنن کے

اعتقاد کے مطابق) خلیفہ کی تعیین میں اسلام کا خیال نہیں رکھا، اور کیوں ایک مسلمان ساج کو سر پرست کے بغیر تنہا چھوڑ دیا، حالانکہ آپ جب بھی مدینہ سے خارج ہوتے تھے اپنے لئے کوئی جانشین مقرر فرمادیتے تھے، اس کے علاوہ خود آنحضرت اپنے بعد سر اٹھانے والے فتنوں سے باخبر تھے، اس طرح کے سوالات سے چہتم پوشی کرتے ہوئے اس امر کی طرف توجہ دلا نا ضروری ہے کہ تی اور شیعہ حضرات کے در میان اختلاف، کیا ہیہ ہے کہ امامت ایک دینی مقام اور ایک الہی منصب ہے کہ وہ جسے چاہے منصوب کرتے یا چھرا یک دنیوی سلطنت اور اجتماعی عوامل کے تابع ہے؟

اور شیعوں کا عقیدہ ہے کہ آنحضرت اپنے جانشین کو معین کرنے میں مستقل نہیں تھے، بلکہ آپ نے اُسے خدا کے فرمان کے مطابق انجام دیا ہے در اصل ختم نبوت کی حکمت امام معصوم علیہ السلام کو معین کرنے سے مربوط ہے جس کے ذریعہ آنحضرت کے بعد اسلامی ساج کی مشکلات حل ہو سکتی ہیں۔

اس مطلب سے بید کمتہ واضح ہوجا تا ہے کہ کیوں شیعوں کے نز دیک فرعی ہونے کے بدلے امامت ایک اصل اعتقادی ہے اور کیوں وہ لوگ ان شرائط (علم خدادادی) عصمت (خدا کا منصوب کرنا) کو امام میں ہونا ضروری سمجھتے ہیں؟ اور کیوں شیعہ اعتقاد مفاہیم احکام الہی کی شاخت اور اسلامی سماج پر فرما راوائی جیسے مفاہیم اس طرح سے ملے ہوئے ہیں، کہ گو یا اِن تمام مفاہیم پر مفہوم امامت چھایا ہوا ہے لہٰذا ہم یہاں پر مفہوم امامت اور عقا کہ تشیع کے در میان اس عقیدہ کی موقعیت اور اس کی حجت کے سلسلہ میں بحث کرتے ہیں۔ وجودامامرعليهالسلام كيضروم ت

بائیسویں درس میں بینکتہ روثن ہو گیا تھا کہ خلقتِ انسان کا ہدف اسی وقت کامل ہوسکتا ہے کہ جب وحی کے ذریعہ اُس کی ہدایت کی جائے اور حکمتِ الہٰ کی کا تقاضا تھا کہ وہ انسانوں کی ہدایت کے لئے پیغیبروں کو مبعوث کرے تا کہ وہ انسانوں کو دنیا وآخرت میں سعاد تمندی کا درس دے سکیں، نیز انسانوں کو درجہ کمال تک تربیت کریں، اور اگر مکن ہوتو ساج میں احکامِ الہٰ کو جاری کریں۔

اور چوتیہویں اور پینتیویں درس میں اس امرکوروش کردیا گیا ہے کہ دین اسلام، جاودانی، اہدی اور نسخ نہ ہونے والا دین ہے، اور آنحضرت کے بعد کسی نبی کی بعث واقع نہیں ہو سکتی، اور ختم نبوت بعث انبیاء علیہم السلام کی حکمت سے اُسی وقت سازگار ہے کہ جب آخری شریعت تمام انسانوں کی ضروریات کو پورا کر سکے، اور تا قیامت اس کی بقا کی صفانت ہو۔ پیر خانت قرآن میں موجود ہے اور خدانے اس کتاب کو کسی بھی قشم کی تحریف سے محفوظ رکھنے کی صفانت لی ہے، لیکن قرآن کی آیات سے تمام احکامات آ شکار نہیں ہیں، نماز کی رکعات کی کی صفانت کی ہے، لیکن قرآن کی آیات سے تمام احکامات آ شکار نہیں ہیں، نماز کی رکعات کی کی میں تی کی ہوت کی کی میں کہ میں اس طرح اور بھی ہوت میں احکامات کی نفاسی کی تحریف میں نہیں کی ہے، بلکہ بیکام آخصرت کے سرد تھا، تا کہ جو کم خدانے (وتی کے علاوہ) آ ہے کو عطافر مایا تھا، اس کی مدد سے تشریح فرماتے (۱) ایسی وجہ سے تحضرت کی شمار اسلام

وہ نازل ہوئے ہیں، نیز عصمت کی صفت سے مزین بھی ہو، تا کہ نفسانی اور شیطانی حملات کا شکار نہ ہواور دین میں جان بو جھ کر کوئی تحریف نہ کرے، اس کے علاوہ آنحضرت کی طرح لوگوں کی تربیت کر سکے اور انھیں کمال کی آخری منازل تک رہنمائی کر سکے اور اگر شرائط جمع ہوجا نمیں حکومت کی باگ ڈور سنجال کرا حکام الہی کوجاری کرے اور جہان میں حق وعدالت کوقائم کرے۔ نتیجہ: ختم نبوت اُسی وقت حکمت الہی سے ساز گار ہو سکتی ہے کہ جب اُسے امام معصوم کے نصب سے مربوط کیا جائے جو نبوت و رسالت کے علاوہ آنحضرت کے تمام صفات سے متصف ہو۔

(۱)علامہ امینی نے الغد پر میں سات سواحادیث گھڑنے والوں کے نام ذکر کئے ہیں کہ جن میں سے بعض کی طرف ایک لا کھاحادیث کے گھڑنے کی نسبت دی گئی ہے (الغد پرج ہ ص ۲۰۸ )

اس طرح وجودِ امام کی ضرورت بھی ثابت ہوجاتی ہے اور علوم الہٰی سے آ راستہ ہونے کے علاوہ مقامِ عصمت پر فائز ہونے کی ضرورت بھی، نیز امام کا خدا کے فرمان کے مطابق منصوب ہونا بھی صرف اِس لئے ہے کہ اُسے معلوم ہے کہ کہاں منصب امامت کو قرار دے بلکہ وہی بندوں کی ولایت کاما لک ہے اور اس میں اتنی استطاعت ہے کہ وہ اِس منصب کو با صلاحیت لوگوں کو عطا کردے۔

اس مقام پراس نکتہ کی طرف توجہ دینا ضروری ہے کہ اہل سنت امام کی بیان کی گئی خصوصیات میں سے کسی بھی خصوصیت کے قائل نہیں ہیں،اور نہ ہی انھیں اس بات کا دعویٰ ہے کہ وہ خدا اوررسول کی طرف سے منصوب ہوئے ہیں، نیز مقام عصمت پر فائز ہونے اورعلوم البی سے آ راستہ ہوناضر دری نہیں شجھتے بلکہ اُنھوں نے اپنی کتابوں میں اُن کی خطاؤں اورلوگوں کے سوالات کے مقابل میں عاجز ی کوتحر پر بھی کیا ہے، جبیہا کہ انھوں نے خلیفہ اول کے لئے نقل کیا ہے کہ (انّ ل شیطان یعترین)اور خلیفہ دوم کی نسبت نقل کیا ہے کہ اس نے خلیفہ اول سے بیعت کوایک بے تدبیر امرکانام دیا (۱) اور بار ہاا پنی زبان سے اس جملہ کی تکرار کی (لولا علّ لهلک عمر) (۲) خلیفه سوم (۳) اورخلفاء بنی عباس اور بنی امیه کی خطاعیں اس قدر آشکار ہیں کہ انھیں بیان کرنے کی ضرورت نہیں ہے، بلکہ جوبھی تاریخ خلفاء سے معمولی آ شائی رکھتا ہوا سے بخوبی ان خطاؤں کاعلم ہے جوانھوں نے انجام دی ہیں۔ سنیوں کے مقابلہ میں صرف شیعہ حضرات ان شرائط کا بارہ اماموں میں ہونا ضروری شجھتے ہیں، مذکورہ وضاحت کے ذریعہ امامت کے سلسلہ میں شیعوں کے عقیدہ کی صحت آ شکار ہوجاتی ہے، جسے ثابت کرنے کے لئے مفصل دلائل کی ضرورت نہیں ہے اس کے باوجود ہم اس مسئلہ کو ثابت کرنے کے لئے آئندہ دروں میں کتاب وسنت سے سہارالیں گے۔

> ۱۔شرح ضح البلاغہ، ج۱،ص۵۷ ۲،۱۶،۰۰۰، ج،۳،ص۵۷ ۲ - الغد پر، ج۲،۹۵ ۳۴ کے بعد،

۳۔الغد پر ۸،ص۹۷ کے بعد

## وسوالات ۱ \_ مسکدامامت میں شیعوں کا نظریداوراس مسکہ میں اہل سنت سے اختلاف کو بیان کریں؟ ۲ \_ کیوں شیعہ حضرات امامت کو (اصل اعتقاد) کے عنوان سے معتبر جانتے ہیں؟ ۳ \_ وجودِ امام علیہ السلام کی ضرورت کو بیان کریں؟ ۲ \_ مذکورہ بیا نات سے کیا نتائج حاصل ہوتے ہیں؟

ائر نیسواں دس منصب امام گذشتہ درس میں ہم نے وضاحت کر دی ہے کہ ختم نبوت کا سلسلہ، امام معصوم علیہ السلام کو منصوب کئے بغیر حکمت الہی کے خلاف ہے، اور جہانی و جاودانی اسلام کا تقاضا ہیہ ہے کہ

آنحضرت کے بعد اُس کے لئے شائستہ جانشین معین کئے جائیں، جونبوت ورسالت کے علاوہ تمام مناصب الہی سے سرفراز ہو۔ اس مطلب کوقر آنی آیات اور سنی و شدیعه تفاسیر میں موجود ہ روایات سے استفادہ کیا جاسکتا ہے۔ جیسا کہ قرآن میں سورہ مائدہ کی تیسری آیت میں خدافر ماتا ہے: (اَليَومَ أَكْمَلتُ لَكُم دَينَكُم وَ أَتَمَتتُ عَلَيكُم نِعبَتِي وَ رَضِيتُ لَكُمُ الإِسلَامَ. ديناً) میں نے آج تمہارے دین کو کامل کردیا اور تم پر اپنی نعمت تمام کر دی اور تمہارے دین اسلام سےراضی ہو گیا۔ بیآیت تمام مفسرین کے قول کے مطابق جمۃ الوداع کے بعد آنخصرت کی رحلت کے چند ماہ پہلے نازل ہوئی،جس میں اسلام کا آسیب یذیری سے محفوظ رہ جانے کی وجہ سے کفار کی نا اُ میدی کی طرف اشارہ کرتے ہوئے فرما تا ہے کہ آج میں نے تمہارے دین کو کامل اور اپن نعتوں کوتم پرتمام کردیااوران روایات کی روشنی میں جو اِس آیت کے ضمن میں وارد ہوئی ہیں یینکتہ داضح ہوجا تا ہے کہ بیا کمال واتمام، کفار کی ناامیدی سے مربوط اور آنحضرت کی طرف ے کم خداوندی کے مطابق جانشین کے انتخاب کے ذریعہ تحقق ہوجا تا ہے،اس لئے کہ کفار اِس خیال خام میں بتھے کہ آنحضرت کی وفات کے بعد چونکہ آپ کا کوئی فرزندنہیں تھا،لہٰذا اسلام بس پرست اور سرگردان ہوجائے گا،لیکن جانشین کے انتخاب کے ذریعہ دین کامل ہوگیااور کافروں کی اُمیدوں پریانی پھر گیا(۱)

دین کے اکمال کی داستان کا خلاصہ بیہ ہے کہ جب رسول اکرم ججۃ الوداع سے فارغ ہو کر

مدینہ کی جانب لوٹے توغد یرخم کے مقام پر تمام مسلمانوں کو جمع کیا اورا یک مفصل خطبہ دینے کے بعد آنحضرت نے مسلمانوں کو مخاطب کر کے سوال کیا ( اکستُ اُولی پکم مِن اُنفِسِکَم )(۲ ) کیا میں خدا کی جانب سے تمہارا ولی نہیں ہوں، سب نے مل کر، ہاں کہا، یہ جواب سن کر آ نحضرت نے حضرت علی علیہ السلام کو اپنے ہاتھوں سے اٹھا کر فر مایا مَن گوٹ مُولاً فَعَلَى مُولاًهُ . اور اس طرح آب نے حضرت علی علیہ السلام کی ولایت کا اعلان فرمادیا ، اور پھر حاضرین نے آپ کی بیعت کی نیز خلیفہ دوم نے بیعت کرنے کے ضمن میں حضرت علی کوان القاظ میں تہنیت پیش کی (يَجْ يَجْ لَكَ يَاعَلَى ٱصبَحتَ مولاى وَمولى كُل مُومِن وَمُؤمِنَةٍ) (٢) أس روزيباً يت نازل ہوئی (ٱليَومَر ٱكمَلتُ لَكُم دَينَكُم وَ ٱتْمَمتُ عَلَيكُم نِعبَتِي وَ رَضِيتُ لَكُم الإسلَامَ دِينا) آنحضرت 💥 نے تکبیر کہی اورفر مایا: (تَمَامُرنبُوَتِي وَتَمَامُردِينِ الله ولايةُ عليّ بَعدِي) (۱) اس آیت کے سلسلہ میں مزید وضاحت کے لئے تفسیر المیز ان میں مراجعہ کریں (۲) یہاں سور دُاحزاب ۔ آیت ۲ النبی اولی بالمونین من انفسہم کی طرف اشارہ ہے (۳) اس حدیث کی دلالت اور سند کے قطعی ہونے کو ثابت کرنے لئے عبقات الانوار اور

الغدير كى طرف رجوع كياجائ.

اورايک روايت ميں آيا ہے کہ جسے بعض اہل سنت کے بزرگ علماء نے نقل کیا ہے کہ ابو بکر اور عمرا پنی جگہ سے بلند ہوئے اور آنحضرت سے سوال کیا، کہ کیا بیدولایت صرف حضرت علی علیہ السلام سے مخصوص ہے؟ تو آنحضرت نے جواب میں فرمایا: ہاں بیدوصایت علی علیہ اسلام اور میرے اوصیاء سے تاروز قیامت مخصوص ہے، تو انھوں نے پھر سوال کیا کہ آپ کے اوصیاء کون لوگ ہیں تو آپ نے فرمایا:

(عَلِى اَخِى وَوَزِيرِى وَوَارِثِى وَوَحِى وَخَلِيفَتِى فِى أُمَّتِي وَوَلَّى كُلَّ مومن مِن بَعْدِى ثُمَّ إبنى الحَسن ثُمَّر إبنى الحسين ثُمَّر تِسعَةُ مِن وُلْدِ إبنى الحُسين واحداً بَعدَ واحدٍ القرآن مَعَهُم وَ هُم مَعَ القُرآنِ لَا يُفارِقُهُم وُ لَا يُفَارِقُهُم حَتَّى يَرِدوا عَلَىَّ الحَوض)()

ان روایات کی روشنی میں جو مطلب سمجھ میں آتا ہے وہ بیہ ہے کہ آنحضرت جمۃ الوداع سے پہلے اس امر کے لئے مامور کردئے گئے تھے لیکن آپ کو اس بات کا ڈرتھا کہ کہیں لوگ آپ کی جانشینی کو آپ کے شخصی ونجی نظرید پر حمل نہ کریں، اور اسے قبول کرنے سے انکار کردیں، اسی وجہ سے آنحضرت موقع کی تلاش میں تھے تا کہ اس امر کا اعلان کردیں، یہاں تک کہ یہ آیت نازل ہوئی

(يَأَايُّهَاالرَّ سُولُ بَلِّحْ مَا أُنزِلَ اليكَ مِن رَبِّك وَ إِن لَم تَفعَل فَمَا بَلَّغتَ رِسَالَتَهُ وَ اللَّهُ يَعصِبُكَ مِنَ النَّاسِ.(٢)

اے رسول جوعکم تمہارے پر در دگار کی طرف سے تم پر نازل کیا جاچکا ہے اُسے پہنچا دو، اور اگر تم نے ایسا نہ کیا ،تو گویا تم نے میر کی رسالت کا کوئی کا منہیں کیا اوتم ڈرونہیں خدائمہیں لوگوں

*کے شریے ح*فوظ رکھے گا۔

(۱) غايدالمرام - باب ۸ ٥ حديث ٤ جسےفرائد حموين نے فقل کيا ہے. (۲) سورهٔ ما ئدہ۔۲۷ اورتفسیرالمیز ان کی طرف مراجعہ کیا جائے. آیت میں اِس امرکولوگوں تک پہنچانے کی تا کیداس حد تک ہے کہا گریچکم انجا مٰہیں یا یا تو گویاتبلیخ رسالت کے انجام نہ دینے کے برابر ہے، آنحضرت کوخوشخبر کی دیتا ہے کہ اِس پیغام کے بڑ بے نتائج سے محفوظ رکھے گا، بیآیت جیسے ہی نازل ہوئی، آپ کو معلوم ہو گیا، کہ اس پیغام کالوگوں تک پہنچانے کا دقت آ گیا ہے اور اِس سے زیادہ تاخیر جائز نہیں ہے، اسی وجہ ے غدیرخم میں حضرت علی علیہ السلام کی جانشینی کا اعلان کردیا۔ (۱) اگر چہ وہی دن اِس پیغام کولوگوں تک پہنچانے اورلوگوں سے بیعت لینے سے خصوص تھا، وگرنہ آنحضرت نے اپنے دوران حیات میں مختلف مقامات پر مختلف انداز میں حضرت علی کی جانشینی کو ، لوگوں کے گوش گذار کرایا تھا بلکہ بعثت کے پہلے ہی سال جب آیہ، وَ اُنذِ ر عَشِيرَ حَكَ الأقرِبِينَ .(٢) نازل ہوئی ،تو آپ نے اس دفت فرمایا: جو څخص سب سے پہلے میری دعوت کوقمول کرے گااور میری مدد کرے گا، وہ میرے بعد میرا جانشین وخلیفہ ہوگا،اور فریقین کااس بات پراتفاق ہے،جس شخص نے سب سے پہلے اعلان نصرت کیا حضرت علی عليه السلام تص(٣) ابى طرح جب آيد (يَا إيها الذين آمنوا اطيعوالله واطيعوالرسولَ وأولى الام منكم) (٤) نازل ہوئی،اوراس آیت نے اولوالامر کی اطاعت کو مطلق اور اُسے اطاعت

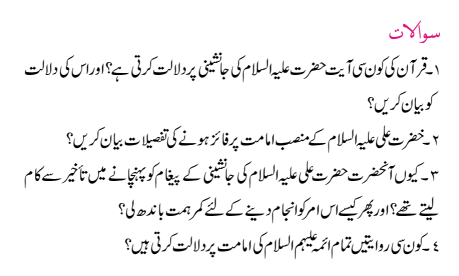
رسول کے برابر قرار دیا تو جابر بن عبداللہ انصاری نے آپ سے سوال کیا کہ بیداولوالا مرکون ہیں کہ جن کی اطاعت کا آپ کی اطاعت کے ساتھ تھم دیا گیا ہے؟! تو آپ نے جواب میں فرمايا: (هم خلفائى يا جابر و الممةُ المسلمينَ مِن بَعرِي، أوَّلُهُم علَّى ابن ابي طالب، ثَّمَر الحسن، ثَّمَر الحسين، ثَّمَر على بن الحسين ثمر محمد بن على المعروف بالتورا ق (۱) اس موضوع کواہل سنت نے سات صحابیوں نے قتل کیا ہے، زید بن ارقم، ابوسعید خدری. ابن عماس، حابر بن عبدالله انصاري، براءبن عازب، ابو ہر پرہ، ابن مسعود، الغدير برج ٢ ص (٢) سورهٔ شعراء٢١٤. (٣)عبقات النوار، الغدير، المراجعات. (٤) سوره نساء آیت ۵۹ بالباقر، سَتُدرِكُهُ يا جابر، فاذا لَقيتَهُ فاقرَأَلُا منّى السلام مَ شَمَر الصادق جعفر بن همدا، ثَّهر موسى بن جعفر ، ثمر على بن موسى، ثمر محمد، بن على، ثمر على بن محمد، ثمر الحسن بن على، ثمر سميٍّي وَكنيٍّي حجة الله في ارضه بقيته في عباد لا ابن الحسن بن على(י) آنحضرت کی پیشینگوئی کے مطابق جابر بن عبداللہ انصاری امام باقر علیہ السلام کے زمانہ تک با حیات رہے اور آنحصر ت کے سلام کو پہنچایا،

ایک دوسری حدیث میں ابوبصیر ہے، اس طرح منقول ہے کہ ابوبصیر نے آیت اولوا الامر کے سلسلہ میں امام صادق علیہ السلام سے سوال کیا، تو آپ نے جواب میں فرمایا: بیر آیت حضرت علی، امام حسن اور امام حسین علیہم السلام کے سلسلہ میں نازل ہوئی ہے، تو میں نے د وباره عرض کمیا که لوگ مد کہتے ہیں که اگرایسا ہے تو پھر قرآن میں حضرت علی علیہ السلام اور اُن ک اہلیت علیہم السلام کے اساء کیوں نہیں ذکر کئے؟ تو آپ (علیہ السلام) نے فرمایا بتم جا کر اُن لوگوں سے کہہ دو کہ جب نماز کے لئے آیت نازل ہوئی ، تو اس میں چار رکعت یا تین رکعت کی طرف اشارہ نہیں کیا گیا بہ وضاحت آنحضرت نے بیان فرمائی تھی ، اسی طرح آپ عليهالسلام نے جج وزكات كے سلسلہ ميں آيات كى تفصيل بيان فرمائى لہٰذا أنحضرت نے أن آیتوں کی طرح اِس آیت کی بھی تفصیل بیان فرمائی جو اِس طرح ہے: (مَن کنت مولا وفعل مولاه)(اوسيكم بكتاب الله واہل يبيتي فاني سئلت الله عز وجلَّ ان لا يُقَرَّ ق بينهماحتي يُورِدهما علیّ الحوض فاعطانیذلک) یعنی میں تہمیں کتاب خدااورا پنے اہل ہیت کے ساتھ ساتھ رہنے کی وصیت کرتا ہوں، میں نے خدا کی بارگاہ میں درخواست کی ہے کہان دونوں میں اس وقت تک جدائی نہ ڈالے کہ جب تک بید دونوں حوض کوژ پر میرے پاس نہ پہنچ جائیں ،اورخدانے میری درخواست قبول کرلی، اور ایس طرح ایک دوسری روایت میں ارشا دفر مایا:

(۱) غاية المرام، ۲۰۰۶، ص۲۶۷ اورا ثيات الحداق، ج۳، ص۱۲۳، و، يناديع المودة، ص ٤٩٤

( لا تعليوهم فانهم اعلم منكم انهم لن يخرجو كم من بأب هدى ومن يدخلو كمرفى بأب ضلالة)(١) لیعنی اُخیں تعلیم دینے کی کوشش نہ کرو کیوں کہ وہتم سے زیادہ جانے والے ہیں، جو ہر گر تمہمیں باب ہدایت سےخارج اور جاہ ضلالت میں داخل نہیں کر سکتے. اسی طرح بار ہااس مطلب کی طرف اشارہ فرمایا یہاں تک کہ اپنی حیات کے آخری ایام میں تجفى فرمايا: (إنِّي تَارِكُ فِيكُمُ الثَّقلينِ كتابَ الله وَ آهلِ بَيتِي إنَّهُمَا لَن يَفتَرِقَا حَتَّى يَرِدَا عَلَى الحوض)(٢) اورفر مايا (الان ان مثل اهل بيتي فيكمر مثل سفينة نوح من ركبها نجا ومن تخلف عنها غرق)(٣) اس کےعلاوہ حضرت علی علیدالسلام کوبار ہا مخاطب کر کے فرمایا: (أَنتَوَلَى كُلَمَومنِ بَعدِي)(٢) ایس سیکڑوں احادیث ہیں کہ جن کی طرف اشار کرنے کی یہاں پر گنجائش نہیں (ہ) (۱)غاية المرام (طبع قديم) ج٢ ص٥٦٢. (۲) پیردایت بھی متواترات میں سے ہے، جسے تر مذی، نسائی، صاحب متدرک نے مختلف طرق سے قتل کی ہے.

(۳)متدرک حاکم - ج۳ ص۱۰۱. (۶)متدرک حاکم - ج۳ ص۶ ۱۱۱۱۳ جسواعق ابن حجر \_ص ۱۰۳ میندابن خنبل - ج۱ ص ۲۳۳ ج۶ ص ۶۳۸ و...... (۵) کمال الدین وتمام النعمة ، بحارالانوار.



درس عقائد ٥ ـ ان تمام روایتوں کو بیان کریں کہ جواہل بیت علیہم السلام کی امامت پر دلالت کرتی ہیں؟



## درس عقائد

جیسا کہ ہم نے گذشتہ درس میں بیان کر دیا کہ اہل تشیع اور اہل تسنن کے درمیان موضوع امامت کے تحت صرف تین مسلوں میں اختلاف ہے ۱- پہلے بیر کہ امام کا تعییزوانتخاب ،خدا کی جانب سے ہو۔ ۲ - دوسرے بیر کہ امام ملکہ عصمت سے آ راستہ ہو۔ ۳ - تیسرے بیر کہ کم لدنی کا ما لک ہو، اور سینتیسویں درس میں عقلی دلائل کے ذریعہ اس مسئلہ کو حل کر دیا ہے اور اڑتیسویں درس میں ائمہ طیہم السلام کا خدا کی جانب سے منصوب ہونے کو بیان کر دیا اور اب اس درس میں عصمت اور علم خدادادی کے سلسلہ میں بحث کرتے ہیں۔

عصمت امام م منصب امامت کا اللی ہونا اور حضرت علی علیہ السلام اور آپ کی اولا د کا خدا کی جانب سے منصب امامت پر فائز ہونے کے اثبات کے بعد ائمہ اطہار علیہم السلام کی عصمت کو اِس آیت کے ذریعہ ثابت کیا جاسکتا ہے۔ لاین الُ عَقدِ الطّالِیدینَ() یعنی منصب امام صرف اُخصی حضرات کے لئے سز اوار ہے جو گنا ہوں سے آلودہ نہ ہوں۔ اس کے علاوہ آیہ اولوا الا مر(۲) جو امام کی اطاعت کو مطلق قر اردیتی ہے اور امام کی اطاعت کو آنحضرت کی اطاعت کے مساوی قر اردیتی ہے، اُس کے ذریعہ بھی ائم علیہم السلام کی عصمت کو ثابت کیا جاسکتا ہے کیونکہ کسی بھی صورت میں امام کی اطاعت کواطاعت خدا کے خلاف قرارنہیں دیا جاسکتالہٰذاادلوالامریعنی امام کی مطلق اطاعت کاحکم دینااس کے معصوم ہونے پر دلالت كرتا ہے۔ اسی طرح ائمہ اطہار علیہم السلام کی عصمت کو آپیطہیر سے بھی ان کامعصوم ہونا ثابت کیا جا سکتا :4 (إِنَّمَا يُرِينُ اللَّهُ لِيُن هِبَ عَنكُمُ الرِجسَ آهلَ البّيتِ وَيُطَهِّرَ كُم تَطهيراً) (٢) اے اهل بيت !( رسول ) خدا تو بس بہ جاہتا ہے کہتم کو ( ہرطرح کی ) برائی سے دورر کھے اورجویاک دیا کیزہ رکھنے کاحق ہےا یہایاک دیا کیزہ رکھے۔ ہندوں کی تطہیر کاارا دؤ تشریعی ،سی خاص فرد سے خصوص نہیں ہے، لیکن اہل ہیت علیہم السلام کی طہارت کے سلسلہ میں خدا کا ارادہ ، ارادۂ تکوینی ہے کہ جس میں اراد کا ارادہ کرنے والے (خدا) ۔ تخلف ممکن نہیں ہے، جیسا کہ ارشاد ہوتا ہے: (إِنَّمَا آمرُ لاَذَا آرَادَشَيْأَ آن يَقُولَ لَهُ كُن فَيَكُونُ). (?) پس تطہیر مطلق اور سی بھی قشم کی نجاست اور پلیدی ہے دورری عین عصمت ہے اور ہمیں بخوبی معلوم ہے کہ مسلمانوں میں سے کوئی بھی فرقہ آنحضرت کے اہل بیت علیہم السلام کی عصمت کا قائل

> (۱) سورهٔ بقره آیت ۱۲۶. (۲) سوره نسا به آیت ۹۹

(٣) سورهٔ احزاب آیت ۳۳ (٤)سورۇيس، ٨٢. نہیں ہے فقط شیعہ فرقہ ہے جو حضرت زہراء علیہا السلام اور بارہ اماموں کی عصمت کا قائل (1)\_\_ اس مقام پراس نکتہ کی طرف اشارہ کرنالازم ہے کہ اس آیت کے سلسلہ میں وہ روایتیں جو نقل ہوئیں ہیں،ان میں سےاکثر کواہل سنت کےعلاء نے اپنی کتابوں میں درج کیا ہے،جو إس بات يردلالت كرتى بين كه بيرًايت ،خمسة طيبة ك سلسلة مين نازل ،وئى ہے۔(٢) شیخ صدوق حضرت علی علیہ السلام سے فقل فرماتے ہیں کہ رسول خدا فرمایا: اے علی! بیہ آیت تمہارےاور حسن وحسین علیہم السلام اور تمہاری نسل سے ہونے والے اماموں کے سلسلہ میں نازل ہوئی ہے، میں نے سوال کیا کہ آپ کے بعد کتنے امام ہوں گے تو آپ نے فرمایا: اے علی!تم ہو گے پھر حسن اور پھر حسین اور حسین کے بعد علی بن الحسین اس کے بعد محد بن علی اس کے بعد جعفر بن محد اس کے بعد موسیٰ بن جعفر اس کے بعد علی بن موسیٰ اس کے بعد محمد بن علی اس کے بعد علی بن محد اس کے بعد حسن بن علی اور پھر حسن کے فرز ند حجت خداامام ہوں گے۔ اس کے بعد فرمایا: کہ بیاساءاتی ترتیب سے ساحت عرش پر لکھے ہوئے ہیں،اور جب میں نے ان اساءکودیکھا تو خدا سے سوال کیا کہ بیداساء کس کے ہیں! تو خدا نے فرمایا: اے محکہ بیہ تمہارے بعد ہونے والے امام ہیں کہ جنھیں پاک قراردیا گیا ہے اور وہ معصوم ہیں نیز ان کے دشمنوں پر بے شارلعنت کی گئی ہے۔(۳)

ان آیتوں کے علاوہ حدیث ثقلین جس میں آنحضرت نے ائمہ اطہار علیہم السلام کوقر آن کے مساوی قرار دیا ہے اور تاکید فرمائی ہے کہ بید دونوں کسی بھی حال میں ایک دوسرے سے جدا نہیں ہو سکتے ، جوائمہ معصومین علیہم السلام کی عصمت پر ایک روثن دلیل ہے، اس لئے کہ ایک معمولی خطا کا بھولے سے بھی سرز دہوجا ناقر آن عملی مفارقت کا سبب ہوگا۔

(۱) مزید وضاحت کے لیے تفسیر المیز ان اور کتاب الامامۃ والولایۃ فی القرآن کی طرف رجوع کیاجائے (۲)غایۃ المرام ص-۲۹۳۲۸۷ . (۳)غایۃ المرام (طقدیم)۔ج،۲۵\_ص۲۹۳

عل مامام۔ اس بات میں کوئی شک نہیں ہے ائمہ اطہار علیہم السلام لوگوں کے مقابلہ میں علمی اعتبار سے بہت بلند مقامات کے حامل خصے جیسا کہ پخصرت نے فرمایا: (لا تُعلَّمُو ہُم فَاِنَّہُم اعلَمُ مِنَكُم ) انھیں تعلیم نہ دواس لئے کہ دہتم لوگوں سے کہیں زیادہ جانے والے ہیں (۱) مخصوصاً حضرت علی علیہ السلام جو بچینے سے رسول اللہ کے سائے میں رہے اور آپ کی آخری سانسوں تک آپ کے علوم سے مستنفیہ ہوتے رہے ، جیسا کہ رسول اللہ نے خود فرمایا: (اَنَاَمَدِينَةُ العِلْمِهِ وَ عَلَّى بَابُهَا)() مِي عَلَم كَاشَرِموں اور حضرت على عليد السلام أس كا دروازه بير۔ اس كے علاوہ خود اما معلى عليد السلام فرماتے بيں: (إِنَّ دَسُولَ اللَّهِ عَلَّمَن آلفَ بَابٍ وَ كُلُّ بَابٍ يَفتحُ آلفَ بَابٍ فَذَلِكَ الفَ الفَ بَابِ حَتَّى عَلَمتُ مَا كَانَ وَ مَا يَكُونُ إلى يَومِ القِيامَةِ وَ عَلَمتُ عِلْمَ الْمَنا يا وَ البَلا يا وَ فُصلُ الخِطابِ)(٣)

(۱) غایة المرام مے، ۲۹۰ اصول کانی من ۲۹۷ (۲) متدرک حاکم من ۳ ص ۲۲۶ قابل توجه تکتر توییہ ہے کہ ایک سی عالم نے ایک کتاب بنام فتح الملک العلی بصحة حدیث مدینة العلم علی نے لکھی جو ٤ ۵ ۱۳ میں قاہرہ میں چھپی ہے (۳) ینائی المودہ ص ۸۸ اصول کانی من ۲۰ ص، ۲۹۲ (۳) ینائی المودہ ص ۸۸ اصول کانی من ۲۰ ص، ۲۹۳ یعنی رسول اللہ نے مجھے علم کے ہزار باب سکھائے اور میں نے ہر باب سے ہزار ہزار باب اور جو کچھ قیامت تک ہونے والا ہے اُن سب سے میں باخبر ہو گیا، اموات و آفات کے اور جو کچھ قیامت تک ہونے والا ہے اُن سب سے میں باخبر ہو گیا، اموات و آفات کے ایس ارکا میں عالم اور عدل کے ساتھ حکم کرنا کا مالک ہوں۔ نے اخصرت سے حاصل کیا، بلکہ اتمہ اطہار علیہ السلام غیر عادی علوم سے بھی سرفر از سے جس سے بصورت الہا م باخبر ہوجاتے سے (۱) بالکل اسی طرح کہ جیسے جناب خصر، جناب ذوالقرنین، (۲) حضرت مریم اور جناب موسیٰ کی والدہ پر افاضہ ہوا کرتا تھا (۳) جن میں سے بعض کوقر آن نے وحی سے تعبیر کیا ہے لیکن یہاں وحی سے مراد دحی نبوت نہیں ہے، اسی وجہ سے بعض ائمہ علیہم السلام بچینے میں مقام امامت پر فائز اور دوسروں سے تعلیم حاصل کرنے سے بے نیاز ہوتے تھے۔

یہ مطلب ان روایتوں کے ذریعہ ثابت ہے جو خود انمہ اطہار علیم السلام سے فقل ہو سی بیں جن کی حجیت آپ لوگوں کی عصمت سے ثابت ہے، لیکن ان میں سے بعض کو بطور نمونہ پیش کرنے سے پہلے قرآن کی اس آیت کی طرف اشارہ ضروری ہے جس میں بعض افراد کو ومن عندہ علم الکتاب (٤) کے عنوان سے آنحضرت کی حقانیت پر بہ طور شاہد پیش کیا گیا ہے، اور وہ آیت سے ہے (قُل کَفَی بِاللّٰهِ شَعِيداً بَدِينِ وَ بَدِنَکُم وَ مَن عِندَکُمُ عِلمُ الکِتَابِ)(ہ) آپ کہہ دیں کہ خدا میر بے اور تمہار بے درمیان شہادت اور گوا، تی دینے کے لیے کافی ہے اسی طرح وہ لوگ بھی کافی ہیں کہ جن کے پاس علم الکتاب ہے۔

> (۱) اصول کافی - کتاب الحجه - ۲۷۰۲۶ ۲۱) اصول کافی - ۲۶، ۲۰۸ ۲۳) سورهٔ کهف - ۹۸۶۵ آلعمران - ۲۲، مریم ۲۱۱۷ طه - ۳۸ فقص - ۷ (۲) سورهٔ رعد - ۲۳

(٥) سورۇ رعد ٢٣٤ پس اس امر میں کوئی شک نہیں ہے کہ وہ پخص جس کی گواہی خدا کی گواہی کے برابر ہو، اورعلم الکتاب سے آراستہ ہو، وہ کمالات کے عظیم درجات پر فائز ہوگا۔ ایک دوسری آیت میں اسی شاہد کی طرف اشارہ کیا ہے: )
أَنْ
أَنْ تو کیا جو تخص اپنے پر در دگار کی طرف سے روثن دلیل پر ہوادراس کے پیچھے ہی پیچھےانہی کا ایک گواه ہو اس آیت میں (مِنهُ ) اس بات پر دلالت کرتا ہے کہ وہ شاہدرسول اللہ کے خاندان اور آپ کے اہل بیت سے ہے، اہل تشیع تسنن کی طرف سے فل ہونے والی روایتوں کے مطابق اس شاہد سے مرادعلی ابن ابی طالب علیہ السلام ہیں۔ منجملہ ابن مغاز لی شافعی نے عبداللہ بن عطا ہے روایت کی ہے کہ اس نے کہا کہ میں ایک روزامام محمد باقر عليه السلام كى خدمت ميں تھا كە عبداللدين سلام ( آخصرت كے دور ميں اہل کتاب کے بزرگ علماء میں سے تھے) کے فرزند ہمارے سامنے سے گذریتو میں نے امام علیہ السلام سے سوال کیا کہ کیا ومن عندہ علم الکتاب. سے مراد اس شخص کے والد ہیں؟ توامام عليه السلام فے فرما پانہيں، بلکہ اس سے مراد حضرت علی ابن ابی طالب عليه السلام ہيں، اورآ به (وَيَتلُو لُهُ أَهِ مِنه) اور آيه (إنهما وَلِيُكُمُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ آمَنُوا) (٢) (اے ایماندارو) تمارے مالک دسر پرست بس یہی ہیں۔خدااس کارسول اور وہ مونین جو

پابندی سے نمازادا کرتے ہیں اور حالت رکوع میں زکوۃ دیتے ہیں۔ حضرت علی علیہ السلام ہی کی شان میں نازل ہوئی ہے اسی طرح بہت سی روایتوں کے مطابق جو شیعہ اور سی اسناد کے (۳) مطابق وارد ہوئی ہیں ،سورۂ ہود میں شاہد سے مرادعلی ابن ابی طالب ہیں ،

(۱) سورة مود - آیت/ ۱۷ (۲) سورة ما کده - آیت/ ۵۰ (۳) غایة المرام (طقدیم) ۳۵،۳۵۹ للمذامنه سے مراداما معلى عليه السلام كے علاوه کوئى اور نہيں ہوسکتا ۔ علم الکتاب کے حاص مونے كى اہميت أس وقت آ شكار ہوگى کہ جب ہم جناب سليمان عليه السلام كے حضور ميں تخت بلقيس كے حاضر کرنے كى داستان كا مطالعہ کريں: (وَقَالَ النَّاعِندَكَةُ عِلمہ مِن الكِتَابِ أَنَا آتِيدَكَ بِهِ قَبْلَ نَ يَر تَتَّ الَيدَكَ طَو فُكَ)(۱) یعنی جس کے پاس کتاب کا ايک مختصر کم تحا اس نے کہا کہ ميں تخت بلقيس کو آپ كى پلہ جھيکنے سے پہلے يہاں حاضر کروں گا۔ اس آيت سے معلوم ہوتا ہے کہ علم الکتاب کے ايک حصہ سے باخبر ہونا ایسے جرت انگیز امور کا باعث ہے، پس تما معلم الکتاب سے متصف ہونا کيسے عظيم اثرات کيرونما ہونے کا سبب

ہوسکتا ہے، یہی وہ نکتہ ہے جسے امام صادق علیہ السلام نے جناب سد پر سے قتل ہونے والی

روایت میں فرمایا ہے، سدیر کہتے ہیں کہ میں،، ابوبصیر، یحیٰ بزاز اور داؤد بن کثیر جوامام صادق علیہ السلام کی بارگاہ میں حاضر تھے کہ حضرت بڑے غضب کے عالم میں واردمجلس ہوئے فرمایا: کہ جھے ان لوگوں پر تعجب ہے کہ جو یہ خیال کرتے ہیں کہ ہمارے پاس علم غیب ہے، حالانکہ خدا کے علاوہ کوئی بھی علم غیب سے واقف نہیں ہے میں اپنی کنیز کو تنبیہ کرنا چا ہتا تھا کہ وہ فرار ہوگئی جبکہ جھے بیٰہیں معلوم کہ وہ کس حجرہ میں خفی ہے۔(۲)

(۱)سورهٔ کمل ۲۰ یت. ۶

(۲) اس حدیث کے لب واہجہ سے معلوم ہوتا ہے کہ امام نے بیہ باتیں نامحرموں سے کہی ہیں، اور بینکتہ معلوم رہے کہ وہ علم غیب جو خدا سے مخصوص ہے اس سے مراد وہ علم ہے جسے حاصل کرنے کے لئے تعلیم کی ضرورت نہ ہو جیسا کہ امام علی علیہ السلام نے سائل کے سوال کے ( کیا آپ علم غیب کے مالک ہیں ) کے جواب میں فرمایا کہ انما ہم تعلم من ذی علم و گرنہ ا نبیاء اور اولیاء الہی وحی اور الہام کے ذریعہ علوم غیبی سے واقف شے، مادر حضرت موسی کے جاسکتا۔

انار ادلاالیك و جاعلولامن المرسلین قصص ... سد پر کہتے ہیں: جب امام علیہ السلام اپنے گھر کی طرف جانے کے لئے کھڑے ہوئے تو میں بھی ابوب سیر اور میسر کے ساتھ آنحضرت کے ہمراہ ہولیا اور راستہ میں میں نے حضرت علیہ

السلام سے حرض کی کہ ہم آپ پر قربان جائیں آپ نے جو کچھا پنی کنیز کے سلسلہ میں فرمایا، اسے ہم نے تسلیم کیا اور ہم اس کے بھی معتقد ہیں کہ آپ بے شارعلوم کے مالک ہیں نیز کبھی بھی آپ کے سلسلہ میں علم غیب کا دعویٰ نہیں کرتے۔ امام علیہ السلام نے فرمایا کہ اے سدیر! کیاتم نے قرآن نہیں پڑھامیں نے عرض کی کہ کیوں نہیں،، توآب نے فرمایا کہ کیا اِس آیت کی تلاوت نہیں کی ہے: (قَالَ النِّعِندَةُ عِلم مِن الكِتَابِ أَنَا آتِيكَ بِهِ قَبلَ أَن يَرتَدَّ ٱلِيكَ طَرفُكَ) وہ پخص ( آصف بن برخیا ) جس کے پاس کتاب خدا کا کچھ کم تھا بولا کہ میں آپ کی بلک جھیکنے سے پہلے تخت بلقیس کوآپ کے پاس حاضر کر دوں گا۔ تو میں نے کہا کہ ضرور تلاوت کی ہے، پھرامام علیہ السلام نے فرمایا: کیا تمہیں معلوم ہے کہ بیر شخص کتاب میں سے *س* قدر علم کا مالک تھا؟ تو میں نے کہا کہ آپ ہی فر ما<sup>س</sup>یں، پھرا مام علیہ السلام نے فرمایا کہ ایک عظیم سمندر سے صرف ایک قطرہ کے برابر، اس کے بعد فرمایا کہ کیا اس آیت کی تلاوت کی ہے؟ (قل كفى بالله شهيداً بين وبينكم ومَن عند لاعلم الكتاب) میں نے کہا کہ ضرور تلاوت کی ہے،تو امام علیہ السلام نے فرمایا کہ بتاؤ وہ څخص افضل ہے جو تمام کتاب کے علم سے واقف ہے یا وہ شخص جو صرف کتاب کا ایک حصہ جانتا ہے؟ تو میں نے جواب میں عرض کیا کہ جس کے پاس تمام کتاب کاعلم ہے، اس کے بعد امام علیہ السلام نے اپنے سینہ کی طرف اشارہ کیا اور فرمایا خدا کی قشم تمام کتاب کاعلم ہمارے پاس ہے (۱) اب اس کے بعد اہل بیت علیہم السلام کے علوم کو بیان کرنے والی روایتوں کی طرف اشارہ کرتے

ہیں۔

(۱) اصول کافی بن ۲۵۷ ص ۲۵۷ (طبع دارالکتب الاسلامیه). امام رضاعلیہ السلام، امامت کے سلسلہ میں ایک مفصل حدیث کے شمن میں فرماتے ہیں : جب خداکسی کولوگوں کے لئے منتخب کرتا ہے تو اسے سعہ صدرعطا کرتا ہے اور اس کے دل میں حکمت کے چشمے جاری اور اُسے علم کی دولت سے آ راستہ کردیتا ہے تا کہ وہ سوالات کے جوابات دے سکے،اور حق کو پہچاننے میں سرگر دان نہ ہو، چنانچہ ایسا شخص معصوم ،خدا کی طرف سے تائید شدہ اور خطاؤں سے *حفوظ ہوتا ہے۔* دراصل خدا، اِس لئے اس کو بیر صلتیں عطا کرتا ہے تا کہ اس کے ذریعہ سے اپنے بندوں پر ججت تمام كرسك لهذابيا يك عطيه س جس خداليند كرتاب أس عطاء كرتاب اسکے بعد فرمایا کیاعوام میں اتنی استطاعت ہے کہ وہ ایسے خص کو پیچان کرا سے منتخب کرلیں، اورجب وہ کسی کاانتخاب کرتے ہیں تو کیا وہ شخص ایسی صفات کا مالک ہوتا ہے؟! (۱) حسن بن یحیٰ مدائنی امام صادق علیہ السلام سے روایت کرتے ہیں کہ میں نے امام علیہ السلام ے سوال کیا کہ جب امام سے کوئی سوال کیاجا تا ہے تو وہ <sup>س</sup>طرح جواب دیتے ہیں تو آپ ( عليهالسلام) نے ميں فرمايا بجھی اُس پرالہٰا م ہوتا ہے اور بھی فرشتہ سے سنتا ہے اور بھی دونوں ایک ساتھ(۲)واقع ہوتاہے۔

ایک دوسری روایت میں امام صادق علیہ السلام فرماتے ہیں کہ وہ امام جسے معلوم نہ ہو کہ اس پر

|                                   | 356                     | درس عقائد                        |
|-----------------------------------|-------------------------|----------------------------------|
| تو وه بندول پر خدا کی حجت نہیں    | ر اس کا انجام کیاہوگا   | کیسی مصیبت آنے والی ہے او        |
|                                   |                         | ہوسکتا۔(۳)                       |
| لہ جب بھی امام کسی چیز کے متعلق   | یہ السلام فرماتے ہیں ک  | ایک دوسری روایت میں امام عل      |
|                                   | کرديتاہے۔(٤)            | جانناچاہتاہےتو خدا اُس سے باخبرَ |
|                                   |                         |                                  |
|                                   | . ۲ .                   | (۱)اصول کافی۔ج۱ص ۳۱۹۸            |
|                                   | •                       | (٢) بحارالانوار-٢٦ ص٥٨           |
|                                   |                         | (۳)اصول کافی۔ج۱ص۸۵۸.             |
|                                   |                         | (٤)اصول کافی۔ج۲ص۸۵۶.             |
| بتوں میں آیا ہے کہ روح ، جبرئیل و | ) ہونے والی متعدد روا ب | اسی طرح آپ کی جانب سے قل         |
| ن کے بعدائمہ علیہم السلام کی طرف  | سول اللہ کے پاس تھی ، أ | میکائیل سے عظیم تر مخلوق ہے جور  |
|                                   |                         | منتقل ہوگئی جن سےان کی مدد ہوتی  |
|                                   |                         |                                  |

(۱) اصول کافی ج۱ص۲۷۳.

سوالات ۱ - امام علیہ السلام کی عصمت کو کن آیتوں کے ذریعہ ثابت کیا جا سکتا ہے؟ ۲ \_کون می روایت امام علیہ السلام کی عصمت پر دلالت کرتی ہے؟ ۳ ۔ائمہ یہم السلام کن را ہوں سے علوم کو حاصل کرتے ہیں؟ ٤ ۔گذشتہ ادوار میں کون لوگ ایسے کم کے مالک تھے؟ ٥ - کون ی آیت علم امامت پر دلالت کرتی ہے اس کی وضاحت کریں؟ ٦ يعلم الكتاب كي اہميت بيان كريں؟ ٧ يعلوم ائمه يهم السلام سے مربوط چندروا يتوں كو پيش كريں؟

اسماءدرج تھے، لیکن ان روایتوں کے علاوہ دوسری بہت میں روایت ہیں جنھیں شیعداور سی علماء نے آنحضرت سے فقل کی ہیں ، جس میں یا تو انمہ اطہار علیہم السلام کی تعداد کا تذکرہ ہے یا بعض روایتوں میں ان حضرات کا قریش سے ہونے کی طرف اشارہ ہے یا بعض روایتوں میں ان کی تعداد کو نقباء بنی اسرائیل کی تعداد کے مطابق ہونے کا اشارہ ہے، اسی طرح بعض روایتوں میں وارد ہوا ہے کہ ان میں نو امام ، امام حسین علیہ السلام کے صلب سے ہوں گے، اور بعض روایتوں میں جنوبی شیعہ اور سی علیہ السلام کے صلب سے ہوں گے، سماء مبارک درج ہیں (۱) اور انھیں تمام انم علیہ مالسلام کے ہونے کی طرف اشارہ ہوں میں ان کے اسی میں ان کے اسی میں ہونے میں جنوبی ہے ہو ہے مارک درج ہیں (۱) اور انھیں تمام انم علیہ مالسلام کے ہونے کی طرف اشارہ موجود ہے ماء مبارک درج ہیں (۱) اور انھیں تمام انم علیہم السلام کے ہونے کی طرف اشارہ موجود ہوں ماہ مبارک درج ہیں (۱) اور انھیں تمام انم علیہم السلام کے ہونے کی طرف اشارہ موجود ہو ماہ مبارک درج ہیں (۱) اور انھیں تمام انم علیہم السلام ہے ہونے کی طرف اشارہ موجود ہوں ماہ مربارک درج ہیں در ایان کرنے سے قاصر ہیں (۲)

> (۱) منتخب الاثر في الامام الثاني عشر طبع سوم يص١٢٦. (۲) بحارالانوار، غاية المرام،ا ثبات الهداة وغيره.

جہانی حصص المہی۔ ہمیں بیزئتہ اچھی طرح معلوم ہو چکا ہے کہ انبیا <sup>علیہ</sup>م السلام کی بعثت کا ہدف لوگوں کورشد تکا مل ( به تدریخ کمال تک پہونچانے ) کے راستہ پر گامزن کرنا تھا ، اور بیر ھدف وحی اگھیکو لوگوں کی دست رس میں قرار دینے ،ی کے ذریعہ تحقق ہوسکتا ہے ، اِس ہدف کے علاوہ اُن کے اور دوسرے اہداف بھی تھے جیسے لوگوں کی عقلوں اور اُن میں بااستعداد حضرات کی روحی اور معنوی اعتبار سے تربیت کرناوغیرہ۔

لیعن، انبیاء علیہم السلام، خدا پر ستی، عدل وداد کی حکومت، اور الہی آرز وؤں کے مطابق ایک اچھے اور ہدایت یا فتہ ساج کوقائم کرنا چاہتے تھے، لہٰذا اُن میں سے ہرایک نے اپنے اہداف کے حصول کے لئے قدم اٹھائے بلکہ ان میں سے بعض حکومت الہٰی کوقائم کرنے میں کا میاب ہو سکے۔

لیکن اس کا مطلب میہ ہر گرنہیں ہے کہ اُن کی تعلیمات ناقص، یا اُن کی رہبری میں نقص تھا، یا ہدف اللی محقق نہ ہو سکا، اس لئے کہ اُن کا ہدف تو صرف میہ تھا کہ انسانوں کے مختار ہوتے ہوئے کمال کی جانب حرکت کے لئے شرا نط فرا ہم کئے جائمیں۔ (لِنَلَّا يَگُو نَ لِلنَّاسِ عَلَى اللَّہِ حُبَّة بَعدَ الرُّسُلِ )(۱) تاکہ پنج بروں کے آنے کے بعدلوگوں کی خدا پرکوئی جمت باقی نہ رہ جائے۔ یعنی لوگوں پر دین حق اور الہی پنج بروں کو ماننے کے لئے کوئی جہزہیں ہے، اور سے ہدف حاصل ہو چکا ہے۔

(۱)سورهٔ نسای آیت ۱۶۵ لیکن پھربھی خدانے اپنی کتابوں میں یوری زمین پر حکومت الہی کے بریا ہونے کی خوشخبری دی ہے جسے دین حق کے قبول کرنے کے لئے شرائط کے فراہم ہونے کی پیشکو ئی کا نام دیا جا سکتا ہے، جو باعظمت جماعتوں اورافرا د کےعلاوہ غیبی مدد کے ذریع حکومت جہانی کی راہ میں موجود رکاوٹوں کو برطرف کرکے عدل وانصاف کی حکومت قائم ہوگی، شمگروں سے نالاں معاشر ب اور مختلف مذا جب وحكمر انوں سے عاجز ساج كونجات ملے كى اس ہدف كو آنخضرت کی بعثت اور دین جاودانی کاانتہائی ہدف ما نا جاسکتا ہے جیسا کہ خداوندے عالم فر ما تا ہے (لِيُظهِرَ لا عَلَى اللَّينِ كُلِّهِ) (١) تا کہ اس کوتمام دینوں پرغالب کرے چونکه امامت، نبوت کو کامل کرنے والی اور حکمت خاتمیت کو محقق کرنے والی ہے لہٰ زا اِس سے یہ نتیجہ حاصل کیا جا سکتا ہے کہ بیر ہدف آخری امام علیہ السلام کے ہاتھوں پورا ہوگا، اور بیروہی مطلب ہے کہ جس کی طرف اُن روایتوں میں تا کید کی گئی ہے کہ جوامام زمانہ (عج )اوراحنالہ الفداہ کے سلسلہ میں وارد ہوئی ہیں۔ اب اِس کے بعداُ س حکومت جہانی کے سلسلہ میں بشارت دینے والی آیتوں کی طرف اشارہ کرتے ہیں اوراُس کے بعد اِسی ضمن میں موجود روایتوں کا تذکرہ کریں گے۔

(۱) سورهٔ توبهد آیت ۳۳ سوره فتح آیت ۲۸ سوره صف آیت ۹،

بجارالانوار \_ (۶٫۰ ۵ ص. ٥ ر۶۲۶ ص. ۶ ، ز۶۸ ۵ ۹۹

وعدةالهي خداوند عالم قرآن کریم میں فرماتا ہے کہ ہم نے توریت وانجیل میں بیہ بشارت دیدی ہے کہ زمین کے دارث صالح افراد ہوں گے۔ (وَلَقَد كَتَبنَا فِي الزَّبُورِ مِن بَعدِ النِّ كررَّ الأرضَ يَر ثُهَا عِبَادِي الصَّالِحُونَ) (١) اورہم نے یقدیناً زبور میں لکھدیا تھا کہ روئے زمین کے وارث ہمارے نیک بندہ ہوں گئے، ایک دوسری روایت میں حضرت موٹل علیہ السلام سے اس مضمون کے مشابہ عبارت موجود ہے(۲)اوراس میں کوئی شک نہیں ہے کہ بیدوعدہ ضرورایک دن یورا ہوگا۔ اسی طرح ایک دوسر بے مقام پر داستان فرعون کے بعد نقل کرتا ہے (وَنُرِيلُ أَن تَمْنَّ عَلَى النِّينَ استضْعِفُوا فِي الأرضِ وَ نَجعَلَهُم أَئْتَةً و نَجعَلَهُمُ الوارثين)() اورہم تویہ چاہتے ہیں جولوگ روئے زمین پر کمز وکردئے گئے ہیں اُن پر احسان کریں اورا خصیں لوگوں کو پیشوا بنائیں اوراخصیں کو اِس زمین کاما لک ووارث قرار دیں۔ بیآیت گرچہ بنی اسرائل کے سلسلہ میں ہے، فرعون کی ہلا کت کے بعد اُن کا حکومت کی باگ ڈ درسنہالنے کی طرف اشارہ کرتی ہے لیکن (نرید) کی تعبیر ایک سنت الہی کی طرف اشارہ ہے اسی وجہ سے بہت ہی روایتوں **می**ں اسی آیت کو حضرت مہدی (عج) کی جہانی حکومت کے لئے دلیل بنایا گیاہے۔(٤)

(۱) سورهٔ انبیائ آیت ۱۰۰ (۲) سورهٔ اعراف آیت ۱۲۸ (۳) سور پخص به آیت ه (٤) بحارالانوار\_ن٥٢٥٤٥ ن\_٥٣٣٥. نیز قرآن نے ایک دوسرے مقام پر مسلمانوں کومخاطب کرتے ہوئے فرمایا ہے کہتم میں سے جوبھی داقعی ایمان لائے ،اور نیک اعمال انجام دے، وہ زمین کا خلیفہ ہوگا اور پورے امن و امان کے ساتھ خدا کی عبادت کرے گا۔ (وَعَدَاللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنكُم وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ لَيَستَخلِفَنَّهُم فِي الأَرض كَمَا استَخلَفَ الَّذِينَ مِن قَبلِهِم وَليُمَكِنَنَّ لَهُم دِينَهُمُ الَّن ارتَضَىٰ لَهُم وَلَيُبَلِلَتَّهُم مِّن بَعدِ خَوفِهم آمنًا يَعبُدُونَنِ لَا يُشرِ كُونَ ب شَئيًا وَمَن كَفَرَ بَعدَ ذَلِكَ فَأُولَئِكَ هُمُرالغَاسقُون)(١) اے ایمان والوں تم میں سے جن لوگوں نے ایمان قبول کیا اور اچھے اچھے کام کیے ان سے خدانے وعدہ کیا ہے کہ وہ ان کوایک نہایک دن روئے زمین ضرور پراپنا نائب مقرر کرئے گا، جس طرح ان لوگوں کو نائب بنایا جوان سے پہلے گذر چکے ہیں ،اورجس دین کواس نے ان کے لئے پسند فرمایا (اسلام) اس پر انہیں ضرور ضرور بوری قدرت دے گا،اور ان کے خائف ہونے کے بعدامن سے ضرور بدل دےگا،اور وہ میری ہی عبادت کریں گے،اور کسی کو ہمارا شریک نہیں بنائیں گے،اور جوشخص بھی اس کے بعد ناشکری کرتےوا بسے ہی لوگ يدكار ہيں۔

روایات کے مطابق بیدوعدہ امام زمانہ (عج) کے ہاتھوں پورا ہوگا۔(۲) اس طرح بہت می روایتوں میں قر آن کی مختلف آیتوں (۳) کی طرف اشارہ کیا گیا ہے جو امام مہدی (عج) کی جہانی حکومت پر دلالت کرتی ہیں جنھیں ہم یہاں بیان نہیں کر سکتے (٤)

> (۱)سورەنور ـ آیت ٥٥ (۲) بحارالانوار ـ ٢٥ ٥٨ ٥٠ ٢٠ ٢٤ ٣٤ (٣) جیسے بیآیات ویکون الدین کلّمه ملله لیظهر دعلی الدین کله بقیة الله خیر لکمر (٤) بحارالانوار ـ ٢٤٤٤٥٠؟

چند مروایتیں جسے شیعہ اور سی علماء نے آنحضرت سے فقل کی ہیں حد تو اتر سے بھی زیادہ ہیں اور وہ روایتیں جسے صرف سی علماء نے نقل کیا ہے خود انھیں کے قول کے مطابق وہ روایتیں متو اتر ہیں (۱) بلکہ اُنھیں علماء میں سے بعض اِس بات کے بھی قائل ہیں کہ حضرت مہدی (عج) پر اعتقاد تمام اسلامی فرقوں میں پایا جاتا ہے، (۲) اُنھوں نے حضرت مہدی (عج) اور اُن کے ظہور کے علامات کے سلسلہ میں مختلف کتا ہیں بھی تحریر کی ہیں (۲) ان روایتوں میں سے ہم چند کی طرف اشارہ کرتے ہیں۔ اہل سنت نے رسول اکرم سے متعد دروایتیں نقل کی ہیں جن میں رسول اللہ فرماتے ہیں : اگر جہان میں سے صرف ایک دن باقی رہ جائے تو خدا سے اتنا طولانی کر دیگا کہ میر ے اہل بیت علیہم السلام میں سے ایک فرد کہ جس کا نام میرے ہی نام پر ہوگا عالمی حکومت قائم کر ے گا، اور زمین کواسی طرح عدل وداد سے پر کر ے گا جس طرح وہ ظلم وجور سے بھری ہوگی۔ (۳) جناب ام سلمہ رسول خدا سے نقل فرماتی ہیں : آپ نے فرمایا مہدی (عج) میری عترت اور فاطمہ علیہ السلام کی اولا د سے ہے۔ (٤)

(۱) صواعق ابن تجريص ۹۹، نور الابصار - سبلخی می ۱۵۰ اسعاف الراغبین می ۱۵۰ الفتوحات الاسلامید-۲۰ ص۲۱ (۱) شرح ابن الی الحدید نیج البلاغد ۲۰ ص ۳۵ سبا تک الذہب سویدی می ۸۷ غایة المامول - ج۵ ص ۳۶۲ (۲) کتاب البیان فی اخبار صاحب الزمان تالیف حافظ محد بن یوسف تخبی شافعی کتاب البرهان فی علامات مہدی آخر الزمان - تالیف متق ہندی (۳) میں تر مذی - ۲۶ ص ۶۶ صحیح ابوداود - ۲۶ ص ۲۰۰ مندا بن صنبل - ۲۰ ض ۲۷۸ ینائی المودہ می ۲۰۸۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ مندا بن صنبل - ۲۰ ض ۲۷۸ (۱) اسعاف الراغ بین ۲۰ ۲۰ میرے بعد اِس اُمت کے امام ہیں اور اس کی اولا دے ایک قائم منتظر، عج ، ہے، لہذا جب وہ ظہور کرے گا،تو زمین کواسی طرح عدل وانصاف سے پر کردے گا کہ جس طرح وہ ظلم وجور سے بھری ہوگی۔(۱)

غيبت او م أس ڪ مراذ-اہل بيت عليهم السلام كى طرف سے امام زمانه عليه السلام ك سلسله ميں جوروايات وارد ہوئى ہيں ان ميں آپ كى غيبت كى طرف تاكيد ہوئى ہے جيسا كه عبد العظيم حتى ، امام محد تقى اور آپ اپنے جدامام على عليهم السلام نے قتل فرماتے ہيں كه ہمار نے قائم ، بنج ، كى غيبت طولانى ہو گى اور شيعوں كود كير مها ہوں كه جو بھو كے چو پايوں كى طرح جواپتى چرا گا ہوں كى تلاش ميں پھرتے ہيں، اسى طرح وہ ہمار نے قائم (عج) كى جستو ميں سر گرداں ہوں گے اور اسے نہيں پائيں گ قساوت قلب ميں مبتلانہيں ہو گا وہ روز قيامت ميرى صف ميں ہو گا، اس كے بعد فرماتے ہيں که جب ہمارا قائم، قيام كر نے گا، كى گردن پركسى كى بيعت نہ ہو گى، اور كو خالم حكمران اس پر مسلط نہيں ہو سے گا) اس ہدف كى خاطر وہ پوشيدہ طور پر متولد ہو گا اور نظروں سے او جسمل ہوجا نے گا اس پر مال ہوں كى مار ميں كى ميل ہو ہوں ہوں ہو ہوں كى دار ہوں كے اور اس پر مسلط نہيں ہو سے گا) اس ہدف كى خاطر وہ پوشيدہ طور پر متولد ہو گا اور نظروں سے او جسمل ہوجا نے گا (ع)

امام سجاد علیہ السلام اپنے جد حضرت علی علیہ السلام سے نقل کرتے ہیں کہ امام نے فرمایا کہ ہمارے قائم کی دوغیبتیں ہوں گی جن میں سے دوسری غیبت پہلی غیبت سے طولانی ہوگی اُس وقت جویقین قوی اور معرفت صحیح کامالک ہوگا دہ اُس کی امامت پر باقی رہےگا۔(۲)

367

(۱) ينابيح الموده ٤٩٤. (٢) منتخب الانژه ٢٥٠. (٣) منتخب الاتر ٢٥١. راز نیبت کومعلوم کرنے کے لئے ائمہ اطہار کی حیات کا اجمالی جائزہ لینا ہوگا۔ بیزئلتہ ہرایک کومعلوم ہے کہ رسول خدا کی وفات کے بعدلوگوں نے ابوبکر ، پھرعمر ، اُس کے بعد عثمان، کی بیعت کی <sup>ا</sup>لیکن عثمان کی طرف سے ذات یات کے فرق اورغیر عادلا نہ برتا ؤکی وجہ ےلوگوں نے اُس کےخلاف قیام کر کےا سے قتل کردیااور پھرامیر المؤمنین <sup>ح</sup>ضرت علی علیہ السلام کی بیعت کی۔ حضرت علی علیہ السلام جبکہ خدا ورسول کی طرف سے خلیفہ بتھے کیکن جامعہ اسلامی کی خاطر خلفائ، ثلاثہ کے ادوار میں خاموش رہے فقط اس دور میں اتمام حجت کرتے رہے کیکن اسلام ومسلمین کی منفعت جہاں ہوتی تھی وہاں اپنی کوششوں سے دریغ نہیں کرتے بتھےاور جب آب نے خلافتِ ظاہری کی باگ ڈور سنجالی تو آب کے اقتدار کا پورا دور ، اصحاب جمل، نہروان اور معاویہ سے جنگ کرنے میں ختم ہو گیا، آخر کا رخوارج میں سے ابن ملجم کے ماتھوں شہید ہو گئے۔

امام حسن علیہ السلام بھی معاویہ کے فرمان سے زہر کے ذریعہ شہید کردئے گئے، اور معاویہ کی

موت کے بعداس کا بیٹایزید کہ جسے اسلام کی کوئی پر وانتھی تخت سلطنت پر بیٹھ گیا، اُس کے اعمال وحرکات سے ایسامعلوم ہوتا تھا کہ کچھ ہی برسوں میں اسلام کا کوئی نام ونشان باقی نہیں رہے گا، اِسی وجہ سے امام حسین علیہ السلام نے قیام کے علاوہ کوئی اور چارہ نہیں دیکھا، لہٰذا ا پنی مظلومانہ شہادت کے ذریعہ مسلمانوں کو بیداراور اسلام کوفنا ہونے سے بچالیا ،لیکن اس کے باوجود حکومت عدل کی تشکیل کے لئے نثرا ئط مہیا نہ ہو سکے، اِسی وجہ سے تمام ائمہ اطہار علیہم السلام نے عقائد ومعارف احکام، تہذیب نفس اور باصلاحیت لوگوں کوتر بیت کرنے میں اپنی عمریں گزار دیں، اور جہاں تک حالات اجازت دیتے تھے یوشیدہ طور پرلوگوں کو ظالموں کے خلاف ابھارتے رہے، اور انھیں حکومت اسلامی کے قائم ہونے کی امید دلاتے رہے یہاں تک کہاسی راہ میں تمام ائمہ علیہم السلام ایک ایک کرکے شہید کردئے گئے۔ بہر حال ائمہ اطہار علیہم السلام نے ڈھائی سوسال کی مدت میں، جان لیوا مشکلات اور بے شار ز حمتوں کے باوجودلوگوں کواسلام کے حقائق سے آشنا کرتے رہے، اُن میں سے بعض نے عمومی طور پراوربعض نے اپنے اصحاب کے لئے خصوصی طور پرتعلیم وتربیت کا آغاز کیا، اس طرح انھوں نے معارف اسلامی کے ذریعہ ایک اسلامی ساج تشکیل دینے کی کوشش کی اور شریعت محمدی کو بقاء کی ضانت ملی نیزمما لک اسلامی کے گوشہ و کنار میں خالموں کے خلاف قیام ہوئے اورایک حد تک شمگروں کے ظلم دستم کا خاتمہ ہوا۔ لیکن جس خبر نے ظالموں کی نینداڑادی وہ حضرت مہدی (عج ) کے ظہور کی خبرتھی جوائن کی نابودی کی خبر دیتی تقلی، اِسی وجہ سے امام حسن عسکری علیہ السلام کو شدت و تخق سے نظر بند کر دیا

تھا، تا کہا گرآپ سے کوئی فرزند پیدا ہوتو اُسے تل کرڈالیں، اورخود اما<sup>م حس</sup>ن عسکری علیہ السلام کوجوانی کے عالم میں زہر سے شہید کرڈ الالیکن خدا کا بیارادہ تھا کہ حضرت مہدی (عج) پیدا ہوں،اورانسانوں کوان کے ذریعہ نجات مل سکے،اسی وجہ ہے جب آپ پیدا ہوئے تو یا پنچ سال تک کچھ خاص افراد کےعلاوہ کوئی بھی آپ کی زیارت نہیں کرسکتا تھااور جب گیا رہویں امام کا انتقال ہو گیا،تولوگوں کا ارتباط آ پ سے نواب اربعہ کے ذریعہ ہوتا تھا (۱)، اس طرح ایک مدت گذری گئی اور پھر نامعلوم مدت کے لئے غیبت کبر کی کا زمانہ شروع ہو گیا، اور بیز مانہ اُسی وقت ختم ہوگا کہ جب اسلامی معاشرہ میں حکومت جہانی کے قائم ہونے کے لیے شرا ئط فراہم ہوجائیں اُس وقت امام علیہ السلام خدا کے اِ ذِن سے ظہور کریں گے۔ لہٰذاامام علیہالسلام کی غیبت کا اصلی راز شمگروں اور ظالموں کے شریے محفوظ رہنا ہے اِس کے علادہ روایتوں میں دوسری حکمتیں بھی بیان ہوئی ہیں ، منجملہ بیر ہے کہ خدا اِس طرح لوگوں کا امتحان لینا چاہتا ہے کہ ان کے ماننے والے اپنے ایمان میں کس قدریا ئدار اور ثابت قدم ہیں۔

(۱) عثمان بن سعید ، محمد بن عثمان ، حسین بن روح ، علی بن محمد سمری. البتہ زمانہ غیبت میں لوگ آپ کے فیوض و برکات سے محروم نہیں ہیں ، بلکہ روایتوں کے مطابق آپ کے فیوض کا سلسلہ اسی طرح لوگوں کے شامل حال ہے۔(۱) کہ جس طرح خور شید بادلوں کی پشت سے نور افشانی کرتا ہے، اور آج بھی بہت سے نیک اور صالح افراد اپنی مشکلات اور بلاؤں سے خلاصی کے لئے آپ کی خدمت میں مشرف ہو چکے ہیں اس کے علاوہ آپ کا وجودلوگوں کی امید کا سبب ہے ہ وہ آپ کے ظہور کے لئے شرا ئط کومہیا کرنے کے ساتھواپنی اصلاح کریں۔

(۱) بحارالانوار \_ ج۲ ۵ ص۹۲

سوالات ۱- انبیا علیهم السلام کی بعث کاانتها کی ہدف کیا ہے؟ ۲ - میہ ہدف کیسے پورا ہوسکتا ہے؟ ۳ - کون تی آیت حکومت جہانی کے قائم ہونے کی خوش خبری دیتی ہے؟ ۲ - امام مہدی (عج) کے سلسلہ میں اہل سنت نے جو روایتین نقل کی ہیں ان میں سے بعض کو بیان کریں؟ ۵ - اہل ہیت علیهم السلام کی طرف سے حضرت مہدی (عج) کے سلسلہ میں وارد ہونے والی روایتوں میں سے بعض کو بیان کریں؟ ۲ - غیبت صغر کی اور کبر کی نیز ان دونوں کے در میان فرق کو واضح کریں؟ ٨ \_ فيبت ك زمانه ميں لوگ امام زمانه (عج ) سے كيسے ملاقات كر سكتے ہيں \_؟

371

مقد مہ: اس کتاب کی ابتدا ہی میں ہم نے دین مبین اور اس کے بنیا دی عقاید (تو حید ، نبوت ، قیامت ، ) کے بیان کے ساتھ اس بات کی تشریح ووضاحت بیان کر دی تھی کہ انسانی زندگی کا مفہوم ، انھیں مسائل کے حل میں پوشیدہ ہے اور کتاب کے پہلے جصے میں خدا شناس (تو حید ) کے مسائل اور دوسر بے حصے میں راہ اور رہنما شناس (بنوت وامامت ) کے متعلق بحث گذر چک ہے اور اب کتاب کے تیسرے حصے میں معاد (قیامت) کے عنوان کے تحت گفتگو کوجاری رکھتے ہیں۔ لیکن پہلے معاد کی خصوصیت اور انسان کی ،انفرا دی ،اجتماعی زندگی پر پڑنے والے اثر ات سے بحث ہوگی ، اور اس کے بعد اس بات کی وضاحت کریں گے کہ معاد (قیامت) کا خصوصی تصور نامحسوس دوح اور اس کے زند ہ جاوید ہونے کے ساتھ مشر وط ہے ، اور جس طرح موجود ات کی معرفت بغیر خدائے وحد ہلا شریک کے ناقص ہے اسی طرح انسان کی معرفت تھی بغیر اس اعتقاد کے کہ روح زند ہ جاوید ہے ناقص اور ناکم ل ہے۔ اس بیان کے بعد قیامت کے بنیا دی مسائل منا سب انداز سے اس کتاب میں بیان کریں گے۔

قيامت پراعتقادكي اہميت وضروم ت

زندگی کا جذبہ، اس کی ضرورت اور خوا ہشات اور ضروریات زندگی کی طرف اس کا رجحان اصل میں بیتمام چیزیں صرف کمال اور ابدی سعا دت تک پہنچنے کا ذریعہ ہیں، اور اب رہی با ت کہ انسان انھیں حاصل کرنے کے لئے کس راستہ کا انتخاب کرے، تو اس کے لئے ضروری ہے کہ پہلے بیددیکھا جائے کہ انسان ان اھداف کی شناخت کیسے کرے؟ جواسے اس کے هدف تک پہنچا دیں در حقیقت زندگی کے راستے کی تعین اور اپنی رفتا رو کر دار کو معین کرنے کا اصل سبب انسان کی اپنی سوچھ ہو جھا ور تصور اور خود دا پنے کمال وسعادت اور ا پنی حقیقت کو پہچان لینا ہے، اور جولوگ زندگی کو صرف مادیت اور اس سے متعلق عنا صر کو اپنی حقیقت سیجھتے ہیں ، اور یہ تصور کرتے ہیں کہ یہی چند روز ہ زندگی ہی سب پچھ ہے اور موت کے بعد صرف عدم اور فنا ہے ، یا اخر وی لذت اور سعا دت ابدی کے منکر ہیں وہ اپنی زندگی کو پچھ ایسا بنا لیتے ہیں کہ اب صرف ان کے پیش نظریہی دنیا وی لذت اور خوا ہش ہی ان کی سعا دت اور نیک بختی ہے لیکن جو افر اداپنی دنیا وی زندگی کو ہی نہیں بلکہ اس کے آ گے آ نے والی زندگی کی حقیقت سے آشا ہیں وہ اپنے اعمال و کردار کو آ نے والی ابدی زندگی کا وسیلہ بنا تے ہیں اور ایسے بنیا دی کا م انجام دیتے ہیں جو اُن آ نے والی اس زندگی میں مدد کا رثابت ہوں یا دوسر ے الفاظ میں یوں کہا جائے کہ مادی زندگی کی تختیوں اور نا کا میوں کے با وجو دیہ لوگ ما یوس اور نا میر نہیں ہوتے ، بلکہ سعادت و کا میا بی تک پہنچنے کے لئے اپنی بھر پور کوش اور تل

انسانی زندگی کے بیددوا ہم رخ صرف اس کی انفرادی زندگی ہی پر مخصر نہیں ہیں بلکہ اجتماعی زند گی پر گہرا انژ حصور تے ہیں چنانچہ آخرت پر ایمان اور جزاو سز اجیسی چیزیں انسان کو دوسروں کے حقوق کا خیال ، ایثار اور احسان جیسے قابل تحسین کر دار پر آمادہ کرتی ہیں اور ظاہر ہے کہ جس معا شرے یا قوم وملت کا بیعقیدہ ہوگا ، اس کے یہاں قانون عدالت پرعمل ظلم وستم کا مقابلہ اور زور وزبر دستی کا کم سے کم استعال ہوگا ، اور واضح رہے کہ اگر بیا عقادات دنیا کی تمام قومیں اپنا شیوہ بنالیں تو اس دنیا کی بین الاقوامی مشکلات خود بخو دحل ہوجا کیں گی۔ لہذا ان تمام بیانات کے بیش نظر قیامت کی اہمیت وضر ورت روزن کی طرح واضح ہوجاتی ہے بلکہ تنہاعقیدۂ تو حید (بغیر عقیدۂ قیامت کے )بھی انسانی زندگی کو صحیح راستہ دکھانے سے قا صربے اوریہی وجہ ہے کہ تمام ادیان آسانی خصوصاً دین اسلام اورتمام پیغیر ان اللٰی قیامت کے عقیدہ کو بہت اہمیت دیتے تھے اور ان کی ہمیشہ یہی کوشش رہی کہ پیعقیدہ انسانیت کا اہم ترین رکن بن جائے اورلوگوں کے دلوں میں پیعقیدہ راسخ ہوجائے۔

آخرت پراعتقاد، انفرادی اوراجتماعی زندگی کے اعتبار سے صرف ای صورت میں کا رگر ثا بت ہوں گے، جب ہم بیدمان لیں، کہ اس دنیا کے اعمال اور ابدی زندگی کی سعادت و بد بختی کے در میان ایک قشم کا رابط علیت پایا جاتا ہے، یا کم از کم بیثابت ہوجائے، کہ وہاں کا ثواب وعذاب صرف اس دنیا میں عمل کرنے کا نتیجہ ہے (جیسے دنیوی فو انداور نقصان) اور اگر ایسا نہیں ہے تو پھر مسئلہ آخرت اپنی حققیت واصلیت کھو بیٹے گا کیونکہ اس کے معنی بیہوں گے کہ دنیوی سعادت حاصل کرنے کے لئے اسی دنیا میں کوشش ہونی چا ہے اور اخروی سعادت و نو بر ت کے لئے وہاں کی دنیا ہونی چا ہے اپر اضرورت ہے کہ قیامت کے اثبات کے ساتھ ساتھ دنیا وا تحرت کے درمیان پائے جانے والے رابطے اور ابدی خوشخق یا بد بختی میں انسان کے اختیار اعمال وکر دار کی تا شیر کو بھی ثابت کردیا جائے۔

قيامت کے مسئلہ پر قرآن کی تا کید۔

قران کریم کی ایک تہائی سے زیادہ آیتیں انسان کی ابدی زندگی سے متعلق ہیں بعض آیات بیان کرتی ہیں کہ آخرت پرایمان رکھنالا زم ضروری ہے(۱)اور بعض آیتیں انکار آخرت کے

## نقصانات

۱ \_ بقروع ،لقمان ۽ نمل ۳ کو بیان کرتی ہیں (۱) بعض آیتیں ابدی نعتوں کا تذکرہ کرتی ہیں (۲) اور بعض آیات میں ابدی عذاب کاذ کرموجود ہے (۳)اوراتی طرح سے بہت تی دوسری آیتوں میں بھی نیک اور بداعمال اور آخرت میں اسی بنیا د پر ہونے والے ثواب وعقاب کا ذکر ہوا ہے، نیز اور دوسر پے طریقوں سے بھی قیامت کے امکان اور اس کی ضرورت داہمیت یرقر آن نے تا کید کی ہے،اور ساتھ ہی ساتھ منکران قیامت کے سامنے محکم اور ٹھوس دلیلیں بھی پیش کی ہیں اور ان کے اعتراضات کے جوابات دئے ہیں چنانچہ گمراہی ،انکار قیامت اور اس سے ،فراموشی کی بنیا دی وج بھی بیان فر مائی ہے(٤) اگر قرآن مجید میں غور کیا جائے تو اس سے بہ بات صا ف ظاہر ہوتی ہے کہ پیغیبروں کی گفتگوادران کے اقوال نیزلوگوں سے بحث ومباحثہ کا بیشتر حصہ قیامت کے موضوع سے متعلق ہے بلکہ پیرکہنا غلط نہ ہوگا کہ ان کی کوششیں تو حید کو ثابت کرنے سے زیادہ قیامت کو ثابت کرنے کے لئے رہی ہیں کیونکہ اکثر افراد قیامت کو قبول کر نے میں بہت ہی شدیدو سخت رہے اور اس سختی کی بھی شاید دود جہ بیان ہو سکتی ہے۔ ۱ \_ پہلی وجہ جومشتر ک ہے وہ بیہ ہے کہ ہرغیبی اور نامحسوس چیز وں کاانکار کر دینا ہے۔ ۲ ۔اور دوسری وجہ جو قیامت کے مسئلہ سے خصوص ہے وہ بیہ ہے کہانسان کاکسی قانون کا یابند نہ ہونا (لاابالی ہونا) ہے کیونکہ قیامت کا قبول کرنا گویاا پنی زندگی کا محدود کرلینااور برے اعما ل ، خجملہ ظلم وفساد و گنا ہوں سے نفرتو بیز ارک کا مطلب میہ ہے کہ انسان اپنی خوا ہشات سے دست بردار ہوجائے اور اس کے انکار کر دینے کی صورت میں ہوا وہوں اور شہوت پر سی وخود خواہی کے سارے را سے کھل جائیں گے قرآن مجید اسی نکتہ کی طرف اشارہ کرتے ہوئے ارشاد فرمار ہا ہے۔

۱۔ اسراء ۱۰ ، فرقان ۱۱ صبا۸ ، مومنون ۲۷ ، ۲ \_ رحمٰن ۲ ٤ ، تا آخرسورہ ، واقعہ ۲۵ ، ۲۰ ، الد مر ۲۱،۱۱ ، ۳ \_ حاقد آیت ـ ۲۰ ، ۲۷ ، ملک ۲۰۱۱ ، واقعہ ۲۶ ، ۵ ، (٤) سوره گ آیت ۲۰ \_ سوره تجده آیت ۱۶ ، (آیحُسِبُ الْإِنْسَانُ آلِّن نَجْبَعَ عِظَاَ مَهُ بَهَا قَاوِرِيْنَ عَلَىٰ آنُ نُسَوِّ مَ بَدَائه بَلُ يُرِيْلُ الإِنْسَانُ لِيفُجَرُ أَمَامَهُ) (۱) کیا انسان بیز عیال کرتا ہے کہ ہم اس کی ہڑیوں کو جمع نہ کر سکیں گے ، یقدینا ہم اس بات پر قادر بیں کہ اس کی انگلیوں کے پور تک درست کر لیس بلکہ انسان بیر چاہتا ہے کہ اپنے سامنے برائی کرتا چلاجائے۔

اوراس قیامت کے اس حقیقی معنی سے انکار وامتناع کوان افرا دیں ڈھونڈ ھا جا سکتا ہے جو اپنی تحریر وتقریر یارفتار گفتار کے ذریعہ اس بات کی کوشش کرتے ہیں کہ قیامت کواسی دنیا کا ایک حادثہ بنا کرلوگوں کے سامنے پیش کریں جس سے مراد ہیے کہ اس دنیا میں قو میں آئیں گی جن میں طبقاتی نظام نہ ہوگا، یا جنت سے مرادیہی زمین ہے یا آخرت اور اس سے متعلق دوسرى چيزين صرف فرضى اور تصوراتى يا خودساختة داستانيں ہيں (٢) قرآن مجيد نے ايسے افراد كو ( انسان نما شيطان ) اور ( انبياء ك دشمنوں ) تعبير كيا ہے جو اين نرم ولطيف لہجہ اور سحرآ ميز باتوں ك ذريعہ لوگوں ك دلوں كو اپنى طرف تحييج ليتے ہيں اور لوگوں كو تحج عقيدہ وايمان اور احكام اللى پر عمل كرنے سے منحرف كرديتے ہيں۔ ( وَكَذٰلِكَ جَعَلْنُالِكُلِّ ذَبِّ عَدُواً شَمَاطِيْنَ الإِنْسِ وَٱلْجِنِّ يُوْحَ يُ بِحْضِهِ مِدالَى بَعْض زُخُرُفَ القَوْل خُرُوُراً وَلَوْ شَاء رِبُّكَ مَاً فَعَلُوْ لا فَذَرَ هُمْ وِمَاً يَفْتَرُوْنَ وَلِتَصْحَى الي افئك تُوَالي نين لايُوْمِنُوْنَ بِالاَحْدِرةِ وَلِيدَ حَدُوا مَالِي يَوْمَ لَا اور الله مَعْنَ الله بَعْضِ مِعْ زُخُرُفَ القَوْل خُرُوُراً وَلَوْ شَاء رِبُّكَ مَاً فَعَلُوْ لا فَذَرَ هُمْ وِمَا يَفْتَرُوْنَ وَلِتَصْحَى اليٰه اور اس ما ما من ما يو من ما من من ما اور الله من ما يُحْدَل ما ما لي مَعْل ما يَن ما مَعْدُوْ مَا يَوْنَ مَا تَوْل مَا يُوْنَ الْوَلْ مَعْلُوْ لاَ يَوْ مَا يَوْ وَرُوْنَ الْقَوْل خُرُوْد الْتَصْمَى الْكَ بَعْنَ الْعَدُونَ وَلِتَصْحَى الله مَعْلُوْ مُوْنَ الْقَوْل عُرُوْنَ القَوْل عُرُوْن الله مَدْرَ مَا يَا اور الله مَوْ الْكَانَ اور الله مَعْلَوْ يَا الْمَعْنَ الْعَرَى الْعَوْل عُنُوْنَ وَلِيَتَ مَدْرَ الْمَالَة وَلَا يَعْدَوْنَ مَالَ وَلَيْ الْعَنْ مَنْ الْعَنْ وَلَوْ يَعْتَحَوْ يَا الْكَانِ مَالَ مَالْلَ مَنْ الْمَالَ مَنْ الْمَا يَا الْوَل عَلْلَهُ مُ مُقَتَر فُوْنَ ( الْنَ الْمَنْ الْحَدْرَ مَنْ الْعَالَيْ يَ الْ

۱۔قیامت۔آیت/ ۵۰۳ ۲ - نمل آیت ۲۸، الحقاف آیت ۱۷، ۳ - انعام ۱۱۳، ۱۲۰ لیتا تو بیا ہر گزنہیں کر سکتے تصل پذااب آپ انھیں ان کے افتراء پر چھوڑ دیجئے، اور بیاس لیئے کرتے ہیں کہ جن لوگوں کا ایمان آخرت پر نہیں ہے ان کی طرف مائل ہوجا نمیں اور وہ اسے پسند کرلیں اور پھر خود بھی انھیں کی طرف افتراء پر دازی کرنے لگیں۔



انسان کو چاہیے ایک ایسے راستہ کا انتخاب کرے جواسے اُس کی منزل مقصود یعنی کمال اور سعا دت اہدی سے ہم کنار کرد ے اور اس کے لئے ضروری ہے کہ پہلے وہ اس بات پر غور کرے ، کہ کیا انسان کی زندگی اُس کی موت کے بعد ختم ہو جاتی ہے یا اس کے بعد بھی کوئی دوسری زندگی ہے؟ یا یہ کہ اس جہان سے دوسرے جہان میں منتقل ہونا ایک شہر سے دوسرے شہر میں سفر کرنے جیسا ہے ، کہ جس کے لئے زندگی کے تمام وسائل اور ضرور یات کو وہیں حاصل کیا جا سکتا ہے؟ یا یہ کہ اس د نیا کی خاص زندگی اُس آنے والی زندگی کی خوشی اور نا خوشی کا مقد مہ ہے اور جو کام واعمال یہاں انجام دیئے جا سمیں اور اس کے آخری نتیجہ سزایا جز اکو وہاں حاصل کہا جائے جب تک یہ مسائل حل نہیں ہو جاتے ، تب تک انسان صحیح راستے اور مقصد کا انتخاب نہیں کر سکتا ، کیونکہ جب تک انسان کو اس کے سفر کا مقصد معلوم نہ ہو، تب تک اس تک پہنچا نے والے راستے کو معین نہیں کیا جاسکتا ہے۔

یہ بات بھی قابل ذکر ہے کہ اس حیات ابدی کے وجود کا احتمال جتنا بھی ضعیف اور فرضی ہی کیو ں نہ ہو پھر بھی ہوشیار اور عظمند انسان کو اس کے سلسلے میں تحقیق اور تلاش وجستجو پر آمادہ کرتا ہے، اس لئے کہ اس احتمال کی کوئی حد معین نہیں ہے۔ سوالات ۱- ابنی زندگی کو منظم بنانے کے لئے قیامت پر اعتقا در کھنے اور نہ رکھنے میں کیا فرق ہے؟ ۲ ۔ کس صورت میں اخروی زندگی پر اعتقا در کھنا زندگی کو منظم بنانے میں اچھا کر دارا دا کر سکتا ہے؟ ۳ ۔ قیامت کے متعلق قرآن مجید کی تا کید کو واضح طور سے بیان سیجئے ؟ ٤ ۔ لوگ قیامت کو قبول کرنے میں اتن تختی سے کیوں کا م لیتے ہیں، شرح سیجئے ؟ ٥ ۔ قیامت پر اعتقا دکی تحریف میں دلوں کے مریض لوگوں کی کو ششوں کے چند نمو نے اور اس کے مقابلے میں قرآن کا موقف کیا ہے؟ ۲ ۔ قیامت کے بارے میں تحقیق کی ضرورت کو لکھتے ہوئے اس تحقیق کی برتر کی کو دنیا وی مسا

بیالیسواں د مرس مسّلہ قیامت اور مسّلہ روح کابا ہمی رابطہ

زندہ موجودات کی وحدت کا معیار انسان کے وجود میں روح کا مقام (کردار)

زند موجود ات صحى وحدت كامعيام. تمام حيوانو ل كى طرح انسان كابدن بھى زند دا در متحرك اجزاء اور عناصر كا ايك مجموعہ ہے كہ جس ميں سے ہرايك عضر سلسل تبديلى وتغير كا شكار ہے، اور اس كا بيا ندا ز پيدائش كے دفت سے ليكر زندگى كے خاتمہ تك بدلتانہيں ہے يا بيركہ ان عناصر اور اجزاء كى تعدا د ہميشہ ايك حالت پر باقى ہے۔ اس تبديلى اور تغير ات كود يكھتے ہوئے جو حيوانات بلكہ خاص طور سے انسانو ل كے بدن ميں جا رى ہے بيسوال پيدا ہوتا ہے كہ دہ كون سا معيار ہے جس كى بنيا د پر متغير اور بدلے ہوئے عنا صر واجزاء کے مجموعہ کوموجو دِ واحد کا نام دیا جائے ، جبکہ ممکن ہے کہ پوری زندگی میں متعدد مر تبہ دہ اجزاءادر عناصر تبدیل ہوجا نمیں اور ان کی جگہاسی طرح کے دوسر ےعناصر آجا نمیں ؟(۱)

۱۔ اس سوال سے پہلے ایک دوسرا سوال سامنے آتا ہے کہ بنیادی طور سے ثابت اور بند مجمو ع میں وحدت کا معیار کیا ہے؟ اور کیمیائی تر کیب کو کس معیار کے مطابق موجود واحد شار کیا جا سکتا ہے؟ لیکن بحث و گفتگو کے زیا دہ طولانی ہوجانے کی وجہ سے اس کو یہاں چھٹر نے سے پر ہیز کیا جار ہا ہے، ضرورت مند حضرات آ موزش فلسفہ جلداول درس نمبر ۲۹ کی طرف رجوع کریں۔

اس سوال کاسب سے آسان اور سادہ جواب جودیا جاتا ہے وہ یہ ہے کہ زندہ موجودات میں وحدت کا معیاران اجزاء کا ایک دوسرے سے ایک ہی زمانے میں یا الگ الگ متصل ہونا جبکہ وہ عناصر تدریجی طور سے ناپدید اور ختم ہوتے رہتے ہیں اور اس جگہ دوسرے عناصر پیدا ہوجاتے ہیں لیکن پیونٹگی اور اتصال کے سبب جو سلسل تبدل وتغیر کے ساتھ ہے موجود داحد کا ایک ہے دہ سطہ نامہ بخش نہیں ہے کہ پر کہ اور ان میں میں ا

لیکن میہ جواب اطمینان بخش نہیں ہے کیوں کہ اگرایک مکان فرض کرلیں کہ جو مختلف اور متعدد اینٹوں سے مل کر تیار ہوا ہو، اور اس کی اینٹوں کو آ ہت ہ آ ہت ہ ایک ایک کر کے تبدیل کرتے رہیں، اس طرح کی کچھ مدت کے بعد پہلے کی ایک اینٹ بھی باقی نہ رہ جائے تو ایسی صورت میں اس نئی اینٹوں کے مجموعے کو وہی پہلے والا مکان نہیں کہا جا سکتا ، اگر چیہ کہا انگاری کی بنا پراعتبار سے ایسی تعبیرات کا استعال کیا جاتا ہے بالخصوص ان لوگوں کی جانب سے جواس مجمو بح کے اجزاء کی تبدیلی کی اطلاع نہیں رکھتے۔

گذشتہ جواب کواس طرح مکمل کیا جاسکتا ہے کہ میہ تبدیلی اس مجموعے کی وحدت کے لئے نقصا ن دہ نہیں ہے کہ جب ایک فطر کی اور اندرونی سبب کی بنیا دواقع ہوجیسا کہ زندہ موجودات میں دیکھا جاتا ہے ،لیکن کسی مکان کی اینٹوں کی تبدیلی ایک باہر کی اور خارجی سبب کی بنیا د پر واقع ہوئی ہے لہٰذااس پوری مدت میں جس دوران اس کے اجزاء تبدیل ہوتے ہیں اس کی طرف حقیقی وحدت کی نسبت نہیں دی جاسکتی۔

یہ جواب اس ایک طبیعی وفطری سبب کے قبول کرنے پر موقوف ہے جوان تما م تغیرات اور تبدیلی کے ساتھ ہمیشہ باقی رہتا ہے اور ان اجزاء اور عناصر کے نظام اور تر تیب کو محفوظ رکھتا ہے، پس دوبارہ اس سبب کے بارے میں سوال پیدا ہوتا ہے کہ اس سبب کی حقیقت کیا ہے؟ اور اس کی وحدت کا معیار کیا ہے؟

معروف فلسفی نظرید کے مطابق ہرطبیعی موجود میں وحدت کا معیارایک امریسیط (غیر مرکب) اورغیر محسوں شیء ہے اور وہ طبیعت ( فطرت ) یا صورت (۱) یعنی اجزاء اور ذرات کے بدلنے سے تبدیل نہیں ہوتے اور زندہ موجودات کہ جومختلف افعال انجام دیتے ہیں جیسے غذ احاصل کر نااور رشد ونمو کرنا، ایجاد دتولید کرنا وغیرہ ایک عامل کی وجہ سے ہے کہ جس کوففس کواجا تا ہے۔

قديم فلسفى علماءنفس نباتى اورنفس حيوان كوماد ي اورنفس انساني كومجرد عن المباده جانتے تتصليكن بہت سے اسلامی حکماء خجملہ صدر المتألھین شیرازی نے نفس حیوانی کوبھی تجرداور مادہ سے خالی ہونے کوایک مرتبہ جانا ہے اور شعور دارا دہ کواسی مجر دموجود کی علامت شارکیا ہے لیکن ماتریا یسیم که جووجود کوماد ہےاوراس کی خاصتیوں میں منحصر جانتے ہیں وہ روح مجر دکاا نکارکرتے ہیں اورجدید مادہ پرست انسان (مادّیین ) (جیسے یوز تولیسم بنیادی طور سے ہرغیرمحسوں چیز کا انکار کرتے ہیں اور جب کسی بھی غیرمحسوس چیز کوقبول نہیں کرتے جس کے نتیجہ میں ان کے پا س زندہ موجودات ہیں وحدت کے معیار کے سلسلے میں کوئی صحیح جواب نہیں ہے۔ اس بنا پر که نبا تات کے اندر معیار وحدت اس کانفس نباتی ہوتا ہے لہٰدا نباتی زندگی کا وجود، مادہ مستعد میں صورت اور نفس نباقی خاص کی وجہ سے ہے، اس طرح سے جس وقت مادہ کی استعدادختم ہوجائے گی اس وقت اس کاصورت اورنفس نباتی ہونا بھی ختم ہوجائے گااورا گرہم بپۇرض كرليس كه وه مادّه دوباره صورت نباتى كوقبول كرنے كى صلاحيت واستعدادكوحاصل كرسكتا سبز وں ( درخت یا یود ے ) کے درمیان کمل شباہت کے باوجود بھی حقیق وحدت نہیں پائی جا سکتی اورا گرد قیق نظر سے دیکھا جائے تو اس جدید سبز ے کو پہلے والاسبز ہنمیں کہا جا سکتا ۔

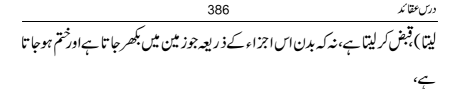
۱۔جاننا چاہیےان میں سے ہرایک لفظ کے دوسرے اصطلاحی معنی بھی پائے جاتے ہیں اور یہاں پران سے مرادو،ہی صورت ِنوعیہ ہے۔

لیکن حیوان اورانسان کے متعلق، چونکہان دونوں کی روح مجرد ہے( مادّہ سےخالی ہے )لہٰذا بدن کے نابوداورختم ہوجانے کے بعد بھی باقی رہ کتی ہے،اور جب دوبارہ بدن میں داخل ہو گی تواپنی وحدت کو حفظ کر سکتی ہے چنانچہ موت سے پہلے بھی یہی روح کی وحدت شخص کی وحد ت کا معیارتھی اور مادہ کا تبدیل ہونا شخص کے بدل جانے کا سبب نہیں بنتا کیکن اگرکوئی انسان وحیوان کے وجود کواسی بدن اور اسکی خاصیتوں میں منحصر جانے ، اور روح کوبھی اسی بدن کی خا صیت یا خاصیتوں کا مجموعة سلیم کرے یہاں تک کہ اگراس کوغیر محسوس کیکن ما ڈی نصور کر ے، کہ جوبدن کے اعضاء دجوارح کے ختم ہوجانے کے ساتھ ساتھ دہ (روح)ختم ہوجائے گی تواپیاانسان قیامت کاصحیح تصورنہیں کر سکتا، کیونکہ اس فرض کے ساتھ کہ بدن دوبارہ حیا ت کی استعداد پیدا کرسکتا ہے، کیونکہ نئی خاصیتیں اس کے اندر پیدا ہوں گی اورا لیے صورت میں وحدت کاحقیقی معیار وجود میں نہیں آ سکتا، کیونکہ فرض ہیہ ہے کہ پہلے کی خاصیتیں بالکل ختم ہوچکی ہیں اورنٹی خاصیتوں نے جنم لیاہے۔ خلاصہ گفتگویہ ہے کہ اُس وقت موت کے بعد حیات کا صحیح تصور ممکن ہے جب روح کو بدن ے اور اس کی خاصیتوں *سے ہٹ کر*ا لگ سمجھیں اور یہاں تک اس کوایک مادی صورت نہ سمجھیں جو بدن میں حلول کر گئی ہواور بدن کے ختم ہونے کے ساتھ ساتھ ختم ہوجائے ،لہذا سب سے پہلے روح کو تبول کرنا ہوگا، اس کے بعد اس کو ایک امرِ جو ہری شلیم کرنا ہوگا نہ بدن کے اعراض کے مانند کوئی شیئی ، (بدن کے او پر عارض ہونے والی کیفیات )اور اس کے بعد

پھر، اس کو بدن کے ختم ہوجانے کے بعد بھی قابل بقااور قابل استقلال ماننا ہوگا نہ کہ حلول

کرنے والی شیء کی طرح (اصطلاح میں مادہ کے مطابق) کہ جو بدن کے ختم ہونے کے ساتھ ساتھ ختم ہوجاتی ہے۔

انسان کے وجود میں روح کامقام (کردام) یہاں پرجس نکتہ کی طرف اشارہ کرنا ضروری ہے وہ بیر ہے کہ انسان کا روح اور بدن سے مرکب ہونا، یانی میں آئسیجن اور ہیڈر دجن سے مرکب ہونے کے مانند نہیں ہے کہان دونوں کے ایک دوسرے سے جدا ہونے کے ساتھ ساتھ خود مرکب کا وجود بھی ایک کل کے عنوان یے ختم ہوجائے بلکہ روح ،انسان کا ایک اصلی عضر ہے اور جب تک بیعضر باقی ہے انسان کی انسانیت بھی باقی رہے گی اور شخص کی شخصیت بھی باقی رہے گی ،اسی لئے بدن کے عناصر اور اجزاء کے بدل جانے کی وجہ سے خص کی وحدت پر کوئی بڑا اثر نہیں پڑتا ، کیوں کہانسان کی وحدت کاحقیقی معیاراس کی روح بےقرآن حکیم اس حقیقت کی طرف اشارہ کرتے ہوئے اُن منکرین قیامت کے جواب میں جو کہتے تھے کہ کیسے کمکن ہے کہ ایک انسان اپنے بدن کے سارے اجزاء ختم ہونے کے بعد دوبارہ نگی حیات یا جائے؟ خداوندے عالم ارشادفر ماتاہے۔ (قُلْ صَتَوَفًا كُمْ مَلَكُ الْمَوْتِ ٱلَّنِ وُكِّلَ بِكُمُ)() کہد و( کہتم نابودنہیں ہوگے بلکہ )فرشتہ موت تمہیں اٹھائے گا بس ہرانسانیت اور شخصیت کا قوام اور وجود اسی چیز سے وابستہ ہے جس کو ملک الموت (اٹھا



۱ \_ سوره سجبره \_ آیت \_ ۱۱

سوالات ۱۔ کیا ایک مجموعہ کے متغیر اجزاء کے اتصال کو اس کی وحدت کا معیار مانا جا سکتا ہے؟ اور كيون؟ ۲ کون سے دوسر معیارکوارگانیک ترکیبات کی وحدت کے لئے پیش کیا جا سکتا ہے؟ ۳۔موجودات مرکب و بالخصوص زندہ موجودات کے بارے میں معروف فلسفی کا نظر بیر کیا \_\_؟ ٤ \_صورت طبيعي اورنفس ميں كيا فرق ہے؟ ہ یفس نباتی،اورنفس حیوانی وانسانی میں کیا فرق ہے؟اور پیفرق مسّلہ قیامت میں کیا اثر رکھ سكتاب؟ ٦ \_ قبامت كالصحيح تصوركن اصول كامحتاج ب ۷ ۔انسان کاروح وبدن کے ساتھ مرکب ہونے اور کیمیائی ترکیبات میں کیافرق ہے؟

## تینتالیسواں د مرس روح کا غیر محسوں ہونا ( روح کا مجر د ہونا ) مقدمہ: جوذیل کی بحثوں پر مشتمل ہے روح کے غیر محسوں ہونے پر عقلی دلائل قر آنی دلائل

مقد مہ: اس سے پہلے ہم بیجان چکے ہیں کہ مسلہ قیامت مسلہ روح کے او پر موقوف ہے، یعنی اس وقت کہا جا سکتا ہے (جوبھی مرنے کے بعد زندہ ہوگا وہ واقعاً وہی پہلا شخص ہوگا) کہ جب بدن کے تم ہوجانے کے بعد بھی روح باقی رہے، یا یوں کہا جائے کہ ہرانسان اپنے مادی بدن کے علاوہ ایک غیر مادی جو ہر رکھتا ہے جو بدن سے الگ ہوکر مستقل رہنے کی قابلیت رکھتا ہے، اگر ایسانہ ہوتو اس شخص کے لئے دوبارہ حیات کا فرض کرنا عاقلانہ تصور نہیں ہوگا، لھذا قیامت کے ا ثبات اوراس سے متعلق مسائل اورخود قیامت کو بیان کرنے سے پہلے میہ مطلب ثابت ہو جانا چاہیے اس لئے ہم نے اس درس کو اسی موضوع سے مخصوص کردیا ہے اور اس کو ثابت کرنے کے لیے دوطریقوں سے استدلال کریں گے ، ایک تو عقل کے ذریعہ سے اور دوسرا وحی کے ذریعہ (۱)

۱۔ محمکن ہے بیتو ہم پیدا ہو کہ وتی کے ذریعہ استدلال قیامت اور روح کے مسائل کو ثابت کر نے کے لئے ایک دوری استدلال ہے کیونکہ اس دلیل میں جو بنوت کی ضرورت پر پیش کیا تھا اس اخروی حیات کو جو مسئلہ روح پر موقوف ہے ایک اصل موضوع کے عنوان سے نظر میں رکھا تھالہذا خود اس اصل کو ثابت کرنا وتی کے ذریعہ اور بنوت کے ذریعہ مسئز م دور ہے یعنی دور لا زم آئے گالیکن تو جہ ضروری ہے کہ وتی کے ذریعہ استدلال کی صحت میں ضرورت نبوت کے مسلہ کی ضرورت نہیں ہے بلکہ اس کے وقوع پر موقوف ہے کہ جو مجزہ کے ذریعہ ثابت ہوگا ( غور تیجئے) اور چونکہ قرآن مجید خود بخو داور پی خبر کی حقانیت کی دلیل ہے لہٰ دا اس کے ذریعہ روح اور قیامت کے مسائل کو ثابت کرنے کے لئے استدلال کرنا صحیح ہے۔

س و صحیح غیر محسوس ہونے ہر عقلی دلائل کا فی زمانے سے فلسفیوں اور مفکروں نے روح ( کہ جس کو فلسفی اصطلاح میں نفس کہا جاتا ہے)(۱) کے بارے میں کافی بحث و گفتگو کی ہے، اور خصوصاً اسلامی حکماء نے اس موضوع کو بہت ہی اہمیت دی ہے، اپنی فلسفی کتابوں کے زیادہ حصوں کو اسی کی بحث سے مخصوص کر دیا ہے اور اس کے علاوہ خود مستقل کتابیں بھی تحریر کی ہیں، اور ان لوگوں کے نظریات کو جوروح کو بدن کے اعراض میں سے ایک عرض یا مادی صورت (جو بدن کے مادہ میں ڈھل جائے ) تصور کرتے ہیں بے شار دلاکل کے ذریعہ رڈ اور باطل کیا ہے، ظاہر ہے کہ اس سے تفصیلی بحث اس موضوع کے ذیل میں اس کتاب کے لئے مناسب نہیں ہے لہذا اس مختصر گفتگو پر اکتفا کرتے ہیں، اور کوشش کرتے ہیں کہ اس باب میں ایک واضح بیان اور محکم گفتگو پیش کریں، چنانچہ سے بیان چند عقلی دلیلوں پر مشتمل ہے جسے ہم اس مقد مہ

ہم اپنی جلداور کھال کے رنگ اور اپنے بدن کی شکل وصورت کو اپنی آنکھوں سے دیکھتے ہیں اور اعضاء بدن کی نرمی اور تختی کو اپنی قوت لا مسہ کے ذریعہ محسوس کرتے ہیں نیز اس کو تشخیص دیتے ہیں اور اپنے بدن کے اندرونی اجزاء کے بارے میں صرف غیر مستقیم طریقہ سے اطلاع حاصل کرتے ہیں ،لیکن ہم اپنے اندرخوف ومحبت اور غصہ وارادہ نیز اپنی فکر کو بغیر حسی اعضاء کے درک کر لیتے ہیں ، اور میر اذاتی و جود (نفس) جو قوت احساسات کا مالک ہے نیز عطوفت ومہر بانی اور نفسیاتی حالات اپنے اندر رکھتا ہے بغیر حسی اعضاء کے آگاہ ہے۔

۱۔جاننا چاہیئے کہ فنس کی فلسفی اصطلاح اس کے اخلاقی اصطلاح کے علاوہ ہے جوعقل کے

مقابل میں اوراس کی ضد کے عنوان سے استعال کی جاتی ہے لہذاانسان کلی طور سے دوطرح کے ادرا کات کا ما لک ہے، ادراک کی پہلی قشم وہ ہے کہ جس میں حسی اعضاء کی ضرورت پڑتی ہے، اورا دراک کی دوسری قشم وہ ہے جس میں حسی اعضاء کی ضرورت نہیں پڑتی،

ایک دوسرانکتہ میہ ہے کہ ان خطا وَں اور غلطیوں کے پیش نظر جو ادرا کات حسی میں پائی جاتی ہیں جمکن ہے کہ خطا کا احتمال، ادراک کی پہلی قشم سے مربوط ہے لیکن دوسری قشم میں کسی بھی طرح کے خطا و شائبہ کا امکان نہ ہو، مثال کے طور پر ممکن ہے کہ کوئی شک کرے کہ کیا آیا اس کی کھال کا رنگ واقعا و سابق ہے جیسا وہ محسوں کرتا ہے یا نہیں، لیکن کوئی بھی انسان اپنی فکر اور ذہن کے بارے میں مید شک نہیں کر سکتا کہا س کے وہاں سوچنے کی قوت ہے یا خصیں ، ارادہ کیا یا نہیں، شک پیدا ہوا یا نہیں۔

اس مفہوم کوفلسفہ میں اس تعبیر کے ساتھ بیان کیا جاتا ہے کہ علم حضوری بغیر کسی واسطے کے خود واقعیت سے متعلق ہوتا ہے اس لئے اس میں خطاء کا امکان نہیں ہے لیکن علم حصولی چونکہ ادرا کی واسطے کے ذریعہ سے حاصل ہوتا ہے لہذا ذاتی اعتبار سے قابل شک وتر دید ہے (۱) یعنی انسان کے یقینات اور اس کے حتمی علوم علم حضوری ہیں جہ شہود کے ذریعہ حاصل ہوتے ہیں ، وہ علم بنفس یعنی احساسات اور عواطف اور دوسر نے نفسیاتی حالات کو بھی شامل ہیں اس بنا پر ( میں ) کا وجود جو درک کرنے والا ہے، غور وفکر کرنے والا شک وشمہہ کے قابل نہیں ہے جیسا کہ خوف و محبت اور غصہ اور فکر وارا دہ بھی قابل شک نہیں ہے۔ اب بیر سوال پیدا ہوتا ہے کہ کیا بیر (میں) وہی مادی اور محسوس بدن ہے اور کیا یہ نفساتی حالات بھی اسی بدن کا ایک عارضہ ہے یا ان کا وجود بدن کے وجود سے لیحدہ ہے اگر چہ اس میں ،، اور بدن ،، کے درمیان نہا بت ہی گہر نے تعلقات ہیں اور اپنے اکثر افعال کو اسی بدن کے ذریعہ انجام دیتا ہے اور اس میں اپنا اثر بھی ڈالتا ہے اور خود اس بدن سے متا ثر بھی ہوتا ہے، مذکورہ مقد مہ کے پیش نظر اس سوال کا جواب بہت آسانی سے دریافت ہوجا تا ہے کیونکہ۔

۱۔ آموزش فلسفہ ج۱ درس نمبر ۱۳ کی طرف رجوع کریں۔ ۱۔سب سے پہلےمہیں ،،کوعلم حضوری کے ذ ریعہ درک کرتے ہیں جبکہ بدن ،،کوحسی اعضاء کے ذریعہ محسوس کیا جاتا ہے۔

۲ ۔ دوسرے میں،،ایک ایسا وجود ہے جواپنی وحدت اور حقیقی شخصیت کے وصف کے ساتھ دسیوں سال تک باقی رہتا ہے اور اس وحدت وشخصیت کوہم نا قابل حفظ علم حضوری کے ذریعہ درک کرتے ہیں درآں حالیکہ بدن کے اجزاء بارہا تبدیل ہوتے رہتے ہیں اور سابق اور لا حق اجزا کے درمیان کوئی بھی معیار وحدت نہیں یا یاجا تا۔

۳۔ تیسرے میں،،ایک بسیط اور نا قابل تجزیہ موجود کا نام ہے مثلاً اس کوآ دھے (میں ) میں تقسیم نہیں کیا جاسکتا،جبکہ بدن کے اعضاءوجوارح متعدداور قابل تجزیہ یوتشیم ہیں۔

۶ ۔ چو تھےاحساس اورارادہ وغیرہ کے مانندا یک بھی نفسیاتی حالت میں مادیات کی اصلی خا صیت جیسےامتداداور قابل تقسیم ہونانہیں پائی جاتی ، (یعنی نفسیاتی حالت میں مادیت کی کوئی تھی اصلی خاصیت نہیں پائی جاتی ،اورا بیے غیر ما دی امور کو ما دہ (بدن ) کے اعراض میں شار نہیں کیا جاسکتالہٰ داان اعراض کا موضوع ایک جو ہر ہے جو غیر ما دی (مجرد) ہے (۱)۔ موت کے بعد روح کی بقا اور استقلال اور اسکے وجود کے او پر اطمینان بخش اور دل نشیں دلیلیں وہ سچ خواب ہیں کہ بعض شخصیتوں نے مرنے کے بعد خوا بوں کے ذریعہ ان حقائق کی نشاندھی کی ہے نیز اولیاء خدا کی کر امتوں اور یہاں تک کہ مرتاضوں کی ریاضتوں کے ذریعہ روح اور اس کے غیر محسوں ہونے کو ثابت کیا جا سکتا ہے، اس موضوع پر گفتگو کرنے کے لئے ایک مفصل اور مستقل کتاب درکار ہے

۱-آ موزش فلسفه جلددوم در سنمبر ٤٤ اور،٤٩ کی طرف رجوع کریں

قس آنی د کائل۔ قرآن کریم کی رو سے روح انسانی کے وجود میں شک وشہر نہیں کیا جا سکتا وہ روح جس کو اس کی انتہا کی شرافت کی بنیاد پر خدا کی طرف منسوب کیا جاتا ہے (۱) جیسا کہ انسان کی خلقت کی کیفیت کے متعلق ارشا دہور ہا ہے (وَنَفِضَحَ فِیْدِ حِمْنَ دُوُحِةِ)(۱) بدن کو بنانے کے بعد اس میں اپنی روح پھونک دی ، ایسانہیں ہے کہ معاذ اللہ خدا کی ذات

سے کوئی شے جدا ہو کرانسان کے اندر منتقل ہوگئ ہو۔ اور حضرت آ دم کی تخلیق کے بارے میں فر ما تا ہے (نُفَخْتُ فِیہِ مِنُ رُوْحٍ ) (۳) اسی طرح دوسری آیتوں سے استفادہ ہوتا ہے کہ روح بدن اور اس کی خاصیتوں سے ملیحدہ ایک دوسری ش ہے جو بقا کی صلاحیت رکھتی ہے باہم ان کا فروں کے قول کوذ کر کرنے کے بعد کہتے تھے۔ ( الأَافَ لَلنَا في الْآرْضِ أَعَتَّالَفِ خَلق جَدِيُد) ( ) جس وقت ہم ( مر گئے ) اور زمین میں گم ہو گئے ( اور ہما رے بدن کے اجزاءمٹی میں بکھر گئے) کیا ہم دوبارہ پیدا کئے جائیں گے۔ اس طرح جواب دے رہاہے (قُلْ يَتَوَفَّا كُمْ مَلَكُ الْمَو تَالَّنِ مُؤَكِّلَ بِكُمْ ثُمَّ إِلَى رَبَّكُمْ تُ رَجَعُوْنَ (٠) کہد و(تم گمنہیں ہوگے)وہ موت کا فرشتہ جوتمہارے او پر تعینات ہے وہتمہیں وفات دے گااور پھراپنے بروردگار کی طرف پلٹا دیئے جاؤگے، ۱- اصول کافی - ج۱ ص ، ۲ ۳ ۲ يسجده أيبر ٩ ۳\_جر۲۹ ، ۳۷۷ ع سجده بآيت ۱۰ ه يسجده آيت ١١ پس انسان کی شناخت کا معیار وہی روح ہے کہ جوموت کےفر شتے کے ذریعے قبض کی جاتی

ہے،اور ہمیشہ محفوظ رہتی ہے نہ کہ وہ اجزاء بدن جوز مین میں بکھر جاتے ہیں اورختم ہوجاتے ہیں اور،ایک دوسرے مقام پرارشادفر ماتا ہے۔ (ٱللهُ يَتَوَفى الانفس حَيْنَ مَوُتِها وَالَّتِي لَمْ تَمْتَ فِيْ مَنَا مِهَا فَيُهْسِكُ التِّي قَضَى عَلَيْهَا الْمَوتَ، وَيُرْسِلُ الأخرى الى آجَلِ مُسَمَّى () اللہ ہی ہے جور وحوں کو (یا شخاص) کوموت کے وقت اپنی طرف بلالیتا ہے اور جونہیں مرتے ہیں ان کی روحوں کوبھی نیند کے وقت طلب کر لیتا ہے(یعنی وہ جوسو گیا ہے اس کی موت کا وقت نہیں آیا)۔ اور پھرجس کی موت کا فیصلہ کر لیتا ہے اس کی روح کوروک لیتا ہے اور دوسری روحوں کوا یک مقررہ مدت کے لئے آ زاد کردیتا ہے۔ اورسترگاروں کی موت کی کیفیت کے بارے میں ارشاد فرما تاہے۔ (إذِ الظَّالِمؤنَ فِ عَمَرَ اتِ ٱلْمَوْتِ وَالْمَلاَئِكَةُ بَاسِطُوْا أَيْنِ مُعِمْ أَخُرِجُوْا أَنْفُسَكُمْ (') اوراگرآپ دیکھتے کہ ظالمین موت کی سختیوں میں ہیں اور ملائکہ اپنے ہاتھ بڑھائے ہوئے آواز دےرہے ہیں کہابا پنی جانوں کونکال دو۔ (تسلیم ہوجاؤ) ان آیات اور اس طرح کی دوسری آیتوں کہ جن کواختصار کی وجہ سے ہم نے نقل نہیں کیا، استفادہ ہوتا ہے کہ ہر شخص کی نفسیت اور شخصیت اس چیز کے ذریعہ ہےجس کو خدااور ملک الموت اورروح قبض کرنے والے فر شتے اپنے قبضہ میں لے لیتے ہیں اور بدن کا نابود ہوجانا انسان کی روح اوراس کی حقیقت وحدت کونقصان نہیں پہنچا سکتا۔

۱ ـ زمر ـ آیت ٤٢ ، ۲ ـ انعام ـ آیت ۹۳ ،

متیجہ محکوم۔ سب سے پہلے، انسان کے اندرایک شئے بنام روح پائی جاتی ہے، دوسرے بیر کہ انسان کی روح بدن سے جدا ہو کر بقا اور استقلال کی صلاحیت رکھتی ہے، نہ کہ مادی صورت اور اعراض کی طرح جو بدن کے ختم ہوجانے سے ختم ہوجائے، تیسرے بیر کہ ہر فر داور ہر شخص کی شاخت اور اس کا امتیاز اس کی روح سے وابستہ ہے، بلکہ یوں کہا جائے کہ ہرانسان کی حقیقت اس کی روح ہے اور بدن روح کی بہ نسبت ایک وسیلہ کی حیثیت رکھتا ہے۔

سوالات ۱ یلم حضوری اورعلم حصولی کی تعریف کرتے ہوئے ان کے مابین فرق کو واضح سیجتے ؟ ۲ \_ روح کے غیر محسوں ہونے کو عقلی دلیلوں سے واضح سیجتے ؟ ۳ \_ روح کے غیر محسوس (مجرد) ہونے پر دوسری کون سی دلیلوں سے استفادہ کیا جا سکتا ہے؟ ٤ \_ اس بحث وگفتگو سے مربوط آیات کو ذکر سیجتے ؟

ہ ۔ان آیتوں سے کیا نتیجہ نکلتا ہے؟

**چوّالسيواں د مرس** قيامت کاا ثبات مقدمہ: جومندرجہذيل بحثوں پرمشتمل ہے بر ہان عدالت بر ہان عدالت

## مقدمه

جیسا کہ ہم نے اس کتاب کے شروع ہی میں اس بات کی طرف اشارہ کیا تھا، کہ قیامت اور آخرت میں انسان کے ہر فرد کے زندہ ہونے پر اعتقا در کھنا تمام آسانی ادیان کا بنیا دی ترین عقیدہ ہے، اور انبیاءالہی علیہم السلام نے بھی اس اصل پر تا کید فرمائی ہے، اور لوگوں کے دلوں میں اس عقیدہ کو ثابت اور رائن کرنے کے لئے بے انتہا زخمتیں بر داشت کی ہیں، اور قرآن مجید میں قیامت اور عدل پر عقیدہ رکھنے کو خدا کی تو حید پر عقیدہ رکھنے کے برابر جانا گیا ہے ، اور تقریباً میں سے زیادہ مقامات پر کلمہ (اللہ ) اور ( وَالے وَم الاَ خِر ) کو ایک ساتھ استعال کیا گیا ہے، اگر چدد ہزار سے زیادہ آیات میں آخرت سے متعلق بحث کی گئی ہے۔ اس جز کی ابتدا میں ہم نے عاقبت شناس کے بارے میں تحقیق کی اہمیت پر حقی المقد ور روشن ڈ ال چکے ہیں، اور یہ بھی واضح کر دیا ہے کہ قیامت کا صحیح تصور اس روح کو قبول کرنے پر موقوف ہے جو ہرانسان کی شناخت کا معیار ہے اور اس کا وجود موت کے بعد بھی باقی رہے گا ، تا کہ بیہ کہا جا سکے کہ وہ ہی شخص جو اس دنیا سے گیا ہے دوبارہ قیامت اور آخرت میں زندہ کیا جائے گا، پھر اس کے بعد عقل ووٹی کے ذریعہ اس روح کو ثابت کیا گیا ہے تا کہ انسان کی اہدی زندگی کے بارے میں گفتگو کا راستہ ہموار ہوجائے اب وہ وفت آگیا ہے کہ ہم اس اہم اعتقادی اصل کو ثابت کرنے کی کوشش کریں۔

ہے،اسی طرح اس مسلہ کوبھی انہیں دونوں طریقوں سے ثابت کریں گے،ہم سب سے پہلے قیامت کی ضرورت پر دوعقلی دلیلیں پیش کریں گے اور اس کے بعد بعض قر آنی ارشادات کو ضرورت اورامکان معاد کے سلسلے میں پیش کریں گے۔

ہر پہان حصصت خداشاس کے باب میں وضاحت کی تھی کہ خدا کی خلقت بریکاراور بے مقصد نہیں ہے بلکہ خیر و کمال سے محبت کہ جوخدا کی عین ذات ہے بالاصالۃ اوراس کے آثار ہیں بالتبع ، کہ جس میں خیر وکمال کے بعض مراتب پائے جاتے ہیں متعلق ہوتی ہے،اسی لئے دنیا کواس طرح پیدا کیا ہے کہ زیادہ سے زیادہ خیرو کمال کا کسب کرنا ال پر مبنی ہو، اور ال طرح سے ہم نے حکمت کی صفت کو ثابت کیا، کہ ال کا تقاضہ ہیہ ہے کہ مخلوقات کو ان کے مناسب کمال اور مقصد تک پہنچایا جا سکے الیکن چونکہ مادی دنیا مزاحمتوں اور طراؤ کا مقام ہے، مادی موجود ات کے خیر و کمالات ایک دوسرے کے معارض ہیں لہذا خدا کی حکیما نہ تد ہیر کا نقاضہ ہیہ ہے کہ ال کو ال انداز سے مرتب اور منظم کرے کہ محموعی اعتبار سے زیادہ سے زیادہ خیر ات اور کمالات ال پر مرتب ہوں، بلکہ دوسرے الفاظ میں یوں کہا جاسکتا ہے کہ اس د نظام پایا جائے، اس وجہ سے مختلف قسم کے عناصر اور ان کی مقدار و کیفیت ، فعل و انفعالات نیز اس کی حرکات و سکنات اس طرح منظم اور مرتب ہیں کہ سبز وں اور درختوں اور آخر میں اس دنیا کی سب سے کا مل ترین مخلوق یعنی انسان کی خلقت کا زیادہ سے زیادہ موقع فر اہم ہو جائے ، اور اگر بیہ مادی د نیا اس طرح ہیدا کی گئی ہوتی کہ موجود ات زندہ کی پیدائش اور اس کی زیاد کا س

حكمت كرخلاف كامهوتا ـ

اب بهم مزیداضافه کرتے ہیں اس بات کے مدنظر کدانسان کے اندر قابل بقاروح پائی جاتی ہے،اوروہ ابدی وجاودانی کمالات کو حاصل کر سکتا ہے وہ بھی ایسے کمالات جس کا تقابل مادی کمالات سے نہیں کیا جاسکتا،اگراس کی حیات اس دنیوی زندگی پر شخصر ہوجائے تو حکمت الہی کے ساتھ سازگار نہیں ہو سکتی، خاص طور سے اس بات کے پیش نظر کہ دنیاوی حیات بے شار رنج و مصیبت اور سختیوں و پریشانیوں کے ہمراہ ہوتی ہے اور غالباً کوئی بھی لذت بغیر رنج و مصیبت اور زحت کے حاصل نہیں ہوتی ،اس طرح حساب لگانے والے افراد اس نتیجہ پر یہنے ہیں کہ محد ودلذتوں کو حاصل کرنے کے لئے ان سب زحمتوں اور پریشانیوں کا برداشت کرنامفیزہیں ہے،اورانہیں محاسبات کے ذریعہ برکاری اور بے مقصد زندگی کی طرف رجحان پیدا ہوتا ہے یہاں تک بعض لوگ زندگی سے شدید محبت رکھنے کے باوجود خود شی کی منزل تک پہنچ جاتے ہیں درحقیقت اگرانسان کی زندگی اس کےعلاوہ نہ ہوتی کہ سلسل زمتیں برداشت کرے، اور طبیعی واجتماعی مشکلات سے ہمیشہ دست وگریباں رہے تا کہ چند کھہ لذت وخوش کے ساتھ گذارے، اور اس وقت خشتگی اور تھکاوٹ کے باعث سوجائے تا کہ جس وقت اس کا جسم دوبارہ محنت کرنے اور کام کے لئے آمادہ ہوجائے (نیادن اور نئی روزی) تو پھر دوبارہ سعی وکوشش کرے مثلاً ایک لقمہ روٹی حاصل کرلے اور اسے کھانے کے ذریعہ ایک لمحہ کی لذ ی محسوس کرے اور اس کے علاوہ کچھ ہیں ! ایسا تکلیف دہ اور رنج وملال آور تسلسل کو عقل ہر گز پیندنہیں کرتی،اور نہ تواس کے انتخاب کا حکم (فتوی) دیتی ہے،ایسی زندگی کی بہترین مثا ل بیہ ہے کہایک ڈرائیورا پنی کارکو پٹرول پمپ تک جائے اور پٹرول کی ٹنکی کو بھرنے کے بعد اس پٹر ول کودوسرے پٹر ول پہ یہ تک لیجانے میں صرف کر دے،اوراس کا م کو ہرا برانجام دیتا رہے یہاں تک کہاس کی کار پرانی و بوسیدہ ہوجائے اور کام کرنا حچھوڑ دے یا کسی اکسیڈنٹ یا دوسر ےموانع کی وجہ سے تباہ ہوجائے۔ ظاہر ہے کہانسان کی زندگی کے متعلق ایسانظر بدرکھنا بے مقصد بے ہدف ہونے کے سوالیجھ نہیں ہے۔

دوسری طرف انسان کی مہم اور بنیا دی خوا ہشات میں سے ایک بقااور جاویدا نگی ہے کہ جسے خدا ووند عالم نے اس کی فطرت میں قرار دیا ہے اورا یک ایسے محرک اور قوت کے عکم میں ہے جو اسے ابدیت کی طرف لے جاتا ہے اور مسلسل اس کی رفتار میں اضافہ کرتار ہتا ہے ایسے موقع یرا گر بیفرض کیا جائے کہ ایسے محرک اور تیز رفتاری سے چلنے والے کا انجام سوائے اس کے سچھنہیں ہے کہ وہ اپنی رفتار کی سرعت کی انتہا پر ایک مضبوط پتھر سے ککر اجائے اور پاش ہاش ہوکرختم ہوجائے آیا ایسے انجام اور مقصد کے پیش نظر قوت وسرعت ورفیار میں اضافہ کرنا منا سب ہوگا ؟لہذااییا فطری رجحان اس وقت حکمت الٰی کے ساتھ ساز گار ہوگا کہ جب اس فا نی اورموت سے محکوم دنیا کے علاوہ کوئی اورزندگی پائی جائے۔ حاصل کلام یہ ہے کہا پنی انھیں دوتم ہیدوں کے بعد یعنی حکمت اورانسان کے لئے ابدی زندگی کامکان سے ہم اس نتیجہ پر پہنچتے ہیں کہ اس محدود دنیاوی زندگی کے بعدایک دوسری زندگی انسان کے لئے ہونی چاہیے تا کہ حکمت الٰمٰ کی مخالفت نہ ہو۔ اورجا ددانی زندگی کی طرف رجحان کوایک دوسرا مقد مەقرار دیا جاسکتا ہےاوراس میں حکمت

اورجاودایی زندگی کی طرف رجحان لوایک دوسرا مقد مەفرار دیا جاسلتا ہےاوراس میں حکمت الٰبی کوضمیمہ کر کےایک دوسری دلیل بنا کر پیش کی جاسکتی ہے۔ اس کے ضمن میں بیہ بات بھی روشن ہوگئی ہے کہانسان کی ابدی زندگی میں ایک دوسرانظام ہونا

ای کے کن یں بیربات بی روکن ہو گی ہے کہ انسان کی ابدی زندگی میں ایک دوسر الطام ہونا چاہیئے کہ جس میں دنیاوی حیات کی طرح رخ ومصیبت نہ پائی جائے ورنہ یہی دنیاوی زندگی اگر ہمیشہ کے لئے ممکن ہوجاتی ، تب بھی حکمت خدا کے ساتھ ساز گارنہ ہوتی۔

برپانعدالت۔ اس د نیامیں سارے انسان اچھےاور برُےعمل کوانجام دینے میں آ زاد ہیں ایک طرف تو وہ لو گ ہیں جواپنی یوری زندگی خدا کی عبا دت اور بند گان خدا کی خدمت میں گذا ر دیتے ہیں،اور دوسری طرف ایسے ایسے گنہگاراور بد کر دارافراد نظر آتے ہیں جواپنی شیطانی خواہشا ت تک پہنچنے کے لئے بڑے سے بڑاظلم اور بدسے بدتر گناہ کاار تکاب کرتے ہیں اور بنیا دی طور سے اس د نیا میں انسان کی خلقت کا مقصد اور اس کومختلف متضا در جحانات اور ارادہ وانتخا <u>ب سےاور مختلف عقل نقلی شاختوں سے </u> مالا مال کردینے اوراس کی مختلف رفتار وکردارے لئے موقع فراہم کرنے اور حق وباطل اورخیر وشر کے دو، راہے پرلا کر کھڑا کر دینے کا مقصد وہدف ہیہ ہے کہ انسان بے شار امتحانات اور آزمائشوں سے گذرے،ادراپنے کمال کی راہ کواپنے ارادہ داختیار کے ذریعہا نتخاب کرے، تا کہ اپنے اختیاری اعمال کی جزایا سزایا سکے اور در حقیقت انسان کے لئے اس دنیا کی پوری یوری زندگی صرف امتحانات اور آ زمانشیں اور اپنی شخصیت کو بنانا ہے یہاں تک کہ بیانسان اپنی عمر کے آخری کمحے تک ان آ زمائشات اور امتحانات اور تکلیف کے انجام دینے سے معذور نہیں ہے۔

لیکن ہم بیدد کیھتے ہیں کہ خدا کے نیک بندےاور گنہ گاروظالم اس دنیا میں اپنے کئے کی جزایا

سزائہیں پاتے اور بسااوقات دیکھتے ہیں گنہگارلوگ زیا دہ نعمتوں سے سرفراز ہیں اور خوشحال زندگی بسر کرر ہے ہیں، اور بنیا دی اعتبار سے اس دنیا وی زندگی میں بہت سے ایسے اعمال ہیں جنگی جزایا سزا کی گنجائش نہیں، مثلاً وہ شخص جس نے ہزاروں بے گناہ انسان کوتل کردیا ہوا سکو ایک بار سے زیا دہ قصاص نہیں کیا جا سکتا اور باقی تمام جرائم وفسادات اور سار لے ظلم بغیر سزا کے دہ جائیں گے، حالانکہ عدل پر وردگار کا تقاضہ ہیہ ہے کہ اگر کسی نے چھوٹے سے چھوٹا بھی اچھایا پر اکام کیا ہے تو اس کو اس کا نتیجہ ملنا چا ہے۔

پس جیسا کہ بید نیا آ زمائش اورامتحان کا مقام ہے ویسے ایک دوسرا مقام ہونا چاہیے جہاں جزا اورسز اللے اورانسان کے اعمال کا نتیجہ سامنے آئے اور ہر فرداپنے مناسب مقامات تک پہنچ جائے ، تا کہ خدا کی عدالت عینی طور سے محقق ہوجائے۔

اس بیان کے ذیل میں بیجھی واضح ہوتا ہے آخرت ، انتخاب راہ اور تکلیف کوانجام دینے کی جگہ نہیں ہے، آئندہ انشاءاللہ اس سے بھی مفصل بحث کریں گے۔

سوالات:

۱ حکمت الہی کا نظام احسن سے کیار ابطہ ہے؟ شرح سیجئے ؟ ۲ ـ بر ہان حکمت کودو تقریروں کے ذریعہ بیان سیجئے ؟ ۳ ـ اس ر ہان سے اصل قیامت کے اثبات کے علاوہ اورکون سا دوسر انگتہ تمجھ میں آتا ہے؟ ۶ ـ اس د نیا میں انسان کی خلقت کے مقصد کی وضاحت سیجئے ؟ ۵ ـ بر ہان عدالت کو تفصیل کے ساتھ بیان سیجئے ؟ پینتالیسواں د م س قرآن میں قیامت کا تذکرہ مقدمہ قیامت کا نکار بے دلیل ہے۔ قیامت کے مانند دوسرے حوادث۔ سیزول کا اُگنا۔ اصحاب کہف کا سونا۔ میوانوں کا زندہ ہونا۔ بعض انسانوں کا زندہ ہونا۔

مقد مہ: قرآن مجید میں قیامت کو ثابت کرنے یا منکرین قیامت سے احتجاج کرنے کے متعلق جو آیتیں موجود ہیں،ان کو پانچ حصول میں تقسیم کیا جاسکتا ہے۔ ۱۔دوہ آیتیں جواس بات کی طرف اشارہ کرتی ہیں کہ منگرین قیامت کے پاس قیامت کے انگار کے او پرکوئی دلیل نہیں ہے یعنی ان کے پاس انگار قیامت کے لئے کوئی دلیل موجود نہیں ہے۔ ۲ ۔ دوہ آیات کر ہیمہ جو قیامت کے مانندر دونما ہونے والے دوسرے حوادث کی طرف اشارہ کرتی ہیں تا کہ لوگوں کو یہ معلوم ہوجائے کہ قیامت کا واقع ہونا بعید از قیاس نہیں ہے ۳ ۔ دوہ آیات جو قیامت کے منگرین کے شبہات کورد اور اس کے داقع ہونے کو ثابت کرتی ہیں۔ بیں۔ میں تبدیلی نہیں آسکتی ، اور در حقیقت قیامت کے بر پاہو نے کو تی خبر دینے والے کی خبر کے میں تبدیلی نہیں آسکتی ، اور در حقیقت قیامت کے بر پاہو نے کو تی خبر دینے والے کی خبر کے در یعہ ثابت کرتی ہیں۔ ہ ۔ دوہ آیات شریفہ جو قیامت کی ضرورت پر عظلی دلیلوں کی طرف اشارہ کرتی ہیں ، در حقیقت در ایک خبر کے ہ ۔ دوہ آیات شریفہ جو قیامت کی ضرورت پر عظلی دلیلوں کی طرف اشارہ کرتی ہیں ۔ در حقیقت در ایک خبر کے در یعہ ثابت کرتی ہیں۔

آیاتِ کریمہ کے ابتدائی تین گروہ امکانِ وقوع قیامت سے متعلق ہیں اور دوسرے دوگروہ قیامت کی ضرورت سے متعلق ہیں۔

قیامت کا ان اس بے دلیل ہے۔ قرآن مجید نے باطل عقائدر کھنے والوں کے مقابل میں احتجاج کی جوروش اینائی ہے وہ سے ہے کہ ان سے دلیل کا مطالبہ کیا ہے تاکہ بینظ ہراور واضح ہوجائے کہ ان کے فاسد اور باطل عقائد عقل ومنطق کی بنیا دیرنہیں ہیں، چنانچہ کئ آیتوں میں سیار شاد ہوتا ہے کہ۔ (قُلُ لَمَا تُوَا بُرُ لَمَا نَكُمُرانُ كُنْتُمُ صَادِقِينَ)() اب پنج بر ان سے کہد یجئے کہ اگرتم سچ ہوتو دلیل لے کر آ و اور اسی کے مانند دوسرے مقامات پر بھی اسی لب ولہہ میں ارشاد ہوا کہ ایسے غلط عقیدہ رکھنے والے کسی واقعی اور دلیل کے ذریعہ ثابت چیز پر عقیدہ نہیں رکھتے ، بلکہ بے دلیل وہم و گمان اور غیر واقعی خیالات پر ہی اکتفا کرتے ہیں (۲) منکرین قیامت کے متعلق فرما تا ہے۔

(وَقَالُوا مَا يَالِاً حاتُنَا ٱلْسُنَا مَتُوَتُ وَنَحَى وَمَا صُهْلِكُنَا إِلاَّ ٱللَّهْرُ وَمَا لَهُمْ

اور بیلوگ کہتے ہیں، کہ بیصرف زندگانی دنیا ہے اس میں مرتے ہیں اور جیتے ہیں اورزمانہ ہی ہم کو ہلاک کردیتا ہے اور انہیں اس بات کا کوئی علم نہیں ہے کہ بیصرف ان کے خیالات ہیں اور بس۔

اوراسی طرح دوسری آیات شریفہ میں بھی اسی نکتہ کی طرف اشارہ ہوا ہے کہ قیامت کا انکار صرف وہم و گمان اور بغیر کسی دلیل و ہر ہان کے ہے(٤) اگر چہ ممکن ہے کہ اگر یہ بے دلیل مدعیٰ خواہشات اور ہوا پر تی کا پیش خیمہ بن جائے تو ہوا پر ست افراد سے قبول کرلیں گے،(٥)

۱ - بقره - آیت ۱۰۱۱ انبیا ک – آیت ۲۶ نمل - آیت ۲۶ ۲ - مومنون ۱۱۷، نساء ۱۰۷، انعام ۲۰ ۱۹٬۰۱۰ ۲۸، ۱۶۸، کهف ۵، جج ۷۱٬۸٬۳ بخنکبوت ۸، روم ۲۹ ،لقمان ۲۰ ،غافر ۲۶ زخرف ۲ نجم ۲۸، ۳ - چاشیه ۲۶،۶ - قصص ۳۹، کہف ۳۶، ص۲۷ جاشیہ ۳۶،۱ انشقاق ۶۰،۶ - قیامت ٥ لیکن آہ ستہ آہ ستہ (تدریجاً) یہ مدعیٰ ارتکاب گناہ کی وجہ سے اعتقاد اور یقین کی صورت اپنا لیکن آ(۱)حتیٰ کہ لوگ اپنے اس موہوم عقیدہ پر ہٹ دھرمی (سخت پابندی) سے کام لینے لیکیں گے(۲)

- قرآن مجید نے قیامت کاانکار کرنے والوں کے قول کوفل کیا ہے جونہایت بعیداورا گران لوگو ںنے کوئی شب بھی کیا تو وہ بھی نہایت ہی ضعیف اور ست اور بے اہمیت ہے (۳) اب ایسی صورت میں ایک طرف تو پر ور دگار قیامت سے مشابہ حوادث کا ذکر کرتا ہے تا کہ وقوع قیامت کے بعید ہونے کا تصور دور ہوجائے (٤)
- اور دوسری طرف اُن شبہات کے جوابات کی طرف اشارہ کررہا ہے تا کہ اِس سلسلے میں کوئی شک وشبہ باقی نہ رہ جائے اور قیامت کا آنا ثابت ، وجائے کیکن صرف اسی پر اکتفانہیں کیا اور اِس وعد ہُ خدا کے حتمی اور ضروری ، و نے اور وحی کے ذریعہ لوگوں پر جمت تما م کرنے کے سا تھ ساتھ قیامت کی ضرورت پر عقلی دلیلوں کی طرف بھی اشارہ کیا ہے جیسا کہ آئندہ در سوں میں بیان کیا جائے گا۔

۱-روم-آیت۱، مطفین۱۰-۱٤، ۲ نیخل-آیت۳۸ ۳- هود - آیت ۷ ، اسراء -آیت ۵۱ ،صا فا ت -آیت ۱۶، ۵۳،

دخان \_ آیت ۶ ۳، احقاف \_ آیت ۱۸ ٤ ۔ وہ امور جوایک دوسرے کے مانند ہیں تکم واحد کا درجہ رکھتے ہیں خواہ امکان کاتکم ہویا عدم امكان كاحكم (حكم الامثال في ما يجوز و ما لا يجوز واحد)

قيامتكرماند دوسر رحوادث

(الف)سبزوںکاآگنا۔

مرنے کے بعد انسان کا دوبارہ زندہ ہونا ال ، حیات ما بعد الموت کے مانند ہے اور ال کی مثال سبزہ اُ گنے کی طرح ہے جس طرح زمین میں سبزہ خشک ہوجانے کے بعد دوبارہ اگتا ہے اسی طرح انسان مرنے کے بعد زندہ ہوگا ، اگر انسان روز مرہ وقوع میں آنے والے واقعات کو پیش نظر رکھے اور اس میں نحور وفکر کرے ، تو بیا اس کے لئے اپنی موت کے بعد دوبارہ حیا ت کو سیحصنے کے لئے کافی ہیں اور چونکہ انسان روز مرہ کی ان تمام چیز وں کو دیکھنے کا عادی ہو چکا ہے، لہٰذا ایسے منا ظرکو وہ کوئی خاص اہمیت نہیں دیتا ، اور بہت ہی آ سان اور سا دہ سمجھتا ہے ور نہ پیدائش کے لئے اظ سے سوکھی ہوئی گھا س کے دوبارہ سبز ہونے اور انسان کے مرنے کے بعد دوبارہ زندہ ہونے میں کوئی فرق نہیں ہے۔ انسان کے دوبارہ زندہ ہونے کواس سے تشبید دی ہے(۱)اورار شادفر ما تا ہے (فَانْظُرُ إِلَى آثَاَدِ رَحمَةِ اللَّهِ كَيْفَ يُحْيِ الْأَ رُضَ بَعْدَ مَوْ يَهَا إِنَّ ذَالِكَ لَمُحيْى المَوْ تَى وَ هُوَ عَلَى كُلِّ شَىءً قَدِيْر)(۲) پس رحمت خدا کے آثار کوغور سے دیکھو کہ کیسے زمین کومردہ ہونے کے بعد زندہ کرتا ہے بیشک (وہی زمین کا زندہ کرنے والا) مردول کو دوبارہ زندہ کرتا ہے اور وہ ہر چیز پر قادر ہے ۱۔اعراف ٥٩، جی ۵ ۔ ۲، روم ١٩، فاطر ۹ فصلت ١٩ زخرف ١١، ق، ال،

۲ \_روم . ٥

### (ب)اصحابڪهفڪاسونا۔

قرآن مجيدا صحاب كهف كى عجيب وغريب داستان كوبيان كرنے كے بعدار شاد فرما تا ہے۔ (و كَذَلِكَ أَعْثَرُ نَا عَلَيْهِ هُم لِيَعْلَمُوا أَنَّ وَعْدَاللَّهِ حق وَأَنَّ السَّاعَةَ لَا دَيْبَ فِيهَا)() اور اس طرح بهم نے قوم كوان كے (اصحاب كهف) حالات پر مطلع كرديا، تا كه انہيں معلوم ہو جائے كه الله كاوعدہ سچا ہے اور قيامت آئے گى، اس ميں كسى طرح كا شك وشهه نہيں ہے۔ حقيقتا ايساعجيب وغريب حادثة كه چندا فر اوصد يوں (سمَسى اعتبار سے تين سوسال اور قمرى لحاظ سے تين سونو سال ، سوتے رہيں ، اور اس كے بعد بيدار ہوجا عيں، انسان كو قيامت كى طرف متوجه كرنے اور بيدواضح كرنے كے لئے كہ قيامت كا وقوع قريب قياس ہے اور بعيد نہیں ہے نہایت موثر اور کا میاب ہے کیونکہ انسان کا سونا موت کے مثل ہے (النوم اخ المو ت) ( سونا موت کا بھائی ہے ) اور جا گنا اسی کی حیات کے مانند ہے جوموت کے بعد حا صل ہو،لیکن نیند کے عالم میں یاسونے کی حالت میں عموماً انسان کاجسم اپنے فطری اورطبیعی حالت ( زندگی کے آثار کے ساتھ بیولو جیک ) پر برقرارر ہتا ہے اور روح کاجسم میں واپس آنا کوئی تعجب خیز، بات نہیں ہے لیکن اگریہی جسم تین سوسال سوتا رہے اور وہ بھی بغیر آب و دانہ کے توالی صورت میں بدن کے فطری نظام میں خلل پڑ جانا جا ہے اور اس جسم کو تباہ و برباد ہوجانا چا ہیےاورروح کودوبارہ اس میں آنے کی صلاحیت کھودینا چا ہے۔کیکن پیغیر معمولی معجز ہ الٰہی انسان کی فکر کواس معمولی نظام کے پسِ پر دہ دوسری حقیقت کی طرف متو جہ کرتا ہےجس کامفہوم ہی ہے کہ روح کاجسم میں دوبا رہ پلٹ کرآنا، ہمیشہ عا دی اور معمولی اساب د شرائط کے ہونے یا نہ ہونے کا مختاج نہیں ہے لہذ اانسان کی دوسری زندگی بھی اگر چہاس طبیعی اور فطری نظام کے خلاف ہی کیوں نہ ہوکوئی ممانعت نہیں رکھتی وعد ہُیر ور دگا ر کے مطابق محقق ہو کرر ہے گی۔

۱ \_ کہف \_ آیت ۲۱

(ج)حيواناتڪازندههونا۔

اسی طرح قرآن کریم غیر عادی طریقہ سے زندہ ہونے والے چند حیوانوں کی طرف بھی اشارہ کررہا ہے جن میں سے وہ چار پرندے ہیں جو حضرت ابراہیم کے ہاتھوں زندہ ہوئے تھے (۱) دوسرے وہ (گدھا جس پر جنابعز پر سوار ہوتے تھے) اس کے بھی دوبارہ زندہ ہو نے کی طرف قرآن نے اشارہ کیا ہے اور جب حیوان کا زندہ ہوناممکن ہے تو انسان کا زندہ ہو نابھی ناممکن نہیں ہوگا

(د)اسىدىيامىربىغ انسانوركازندمهونا ـ

اوراس پرگوشت چڑھاتے ہیں اوراسے دوبارہ زندہ کردیتے ہیں (۲)؟!

۱-بقره-آیت۲۶۰ ۲-بقره-آیت۲۵۹

دوسر واقعہ: بنی اسرائیل کادہ گردہ جس نے حضرت موتیٰ سے کہا کہ جب تک ہم خدا کوا پنی آنکھوں سے نہ د کیھ لیس گے، ہرگز ایمان نہیں لائیس گے، لہٰذا خدا نے اُخصیں آسان سے ایک بجلی گرا کر ہلاک کردیالیکن پھر حضرت موتیٰ کی درخواست پر خدا نے اُخصیں دوبارہ زندہ کردیا گیا تھا اور ذن کی ایک اور واقعہ بنی اسرائیل کا یک شخص حضرت موتیٰ کے زمانے میں قتل کردیا گیا تھا اور ذن کی ہوئی گائے کے ایک حصے کو اس سے مس کیا گیا اور وہ زندہ ہو گیا اس کی تفصیل سورہ بقرہ میں مو چود ہے نیز اس سورہ مبار کہ کی وج تسمیہ بھی بہی ہے پھر ارشا دہوا۔ (کذلیات ٹیمی اللَّهُ المؤ قَنَ وَ ٹیر نے کُٹر آیَا تِ اِ کَلَ سُنَا پُوں کُوْتھا رے سامنے رکھتا ہے تا کہ شاید اس طرح خدا مردوں کو زندہ کر تا ہے اور اس کی نشا نیوں کو تھا رے سامنے رکھتا ہے تا کہ شاید شخصیں کی پھٹل آجائے۔

اوراسی طرح حضرت عیسلی کے معجز سے خدر یعہ( ۳) بعض مردوں کا زندہ ہونا، بیدہ نمونے ہیں جن کو قیامت کے دقوع کے امکان کے سلسلے میں پیش کیا جا سکتا ہے۔

۱ ـ سوره بقره ـ آیت ۵۵،۰۵ ۲ ـ سوره بقره ـ آیت ۷۳،۶۷ ۳ ـ آل عمران ـ آیت ۶۹ ، ما کده ـ آیت ۱۱

سوالات: ۱۔ قرآن قیامت کا نکار کرنے والوں کے ساتھ کس طرح پیش آتا ہے؟ بیان سیجیے؟ ۲۔ سبزہ کا اگنا انسان کے دوبارہ قیامت میں زندہ ہونے سے کیا شبا ہت رکھتا ہے؟ اس سے متعلق قرآن کا کیا بیان ہے؟ ۳۔ اصحاب کہف کی داستان سے، قیامت سے متعلق کون سائلتہ سمجھ میں آتا ہے؟ ۲۔ حضرت ابراہیم کے ہاتھوں پرندوں کے زندہ ہونے کو بیان کرتے ہوئے قیامت کے موضوع سے اس کے رابطہ کو بیان شیجئے؟ اور شرح پیش شیجئے؟ چھیالیسواں دس س منکرین کے شبہات کے لیے قر آن کا جواب فناہونے کے بعد دوبارہ پلٹنے کا شبہ۔ جومند رجہ ذیل بحثوں پر مشتمل ہے۔ بدن میں دوبارہ حیات پانے کی قابلیت نہ ہونے کا شبہ۔ فاعل کی قدرت کے بارے میں شبہ۔ عالم کے علم کے بارے میں شبہ۔

منکرین قیامت کے مقابلہ میں قرآن کریم نے جواحتجاج کیا ہے اور جو جوابات دئے ہیں ان کے لب ولہجہ سے بیہ بات واضح ہوجاتی ہے کہ قیامت کے انکار کرنے والوں کے ذہن میں پہلے سے بیسارے شبہات پائے جاتے تھے، جس کو ہم جوابات کی مناسبت سے اس طرح ترتیب دیتے ہیں۔

ا۔فنا ہونے ڪے بعد دوبار ہوپلٹنے ڪاشبہ۔ اس سے پہلے اس بات کی طرف اشارہ کر چکے ہیں کہ قر آن کریم ان لوگوں کے مقابلہ میں جو سیر کہتے تھے، کہ کیسے ممکن ہوسکتا ہے کہ انسان مرنے کے بعد درحالیکہ اس کاجسم پاش پاش ہو کرنا بود ہو گیا ہے وہ دوبارہ زندہ ہوجائے؟ جواب دیتا ہے جس کا مفہوم سے ہے کہ تمہمارے

وجود کی شاخت تمہاری روح کے ذریعہ ہے نہ کہتمہارے بدن کے اعضاد جوارح کے ذریعہ جوز مین میں بکھر جاتے ہے(۱)

۱- سحبدہ۔آیت، ۱۰ - ۱۱ اس گفتگو سے اس بات کا استفادہ ہوتا ہے کہ کا فروں کے انکار کا سرچشمہ اور اس کا سبب فلسفہ کا وہی شعبہہ ہے جیسے اعادۂ معدوم محال،، (فنا ہوجانے والی ش کا پلینا محال ہے ) کے نام سے یاد کیا جاتا ہے، یعنی ان لوگوں کا گمان تھا کہ انسان اسی مادی جسم کو کہتے ہیں جو مرنے کے بعد نابود اور فنا ہوجا تا ہے لہذا اگر دوبارہ زندہ ہوگا تو وہ کوئی دوسر اشخص ہوگا، کیونکہ اُس موجود کا پلیٹنا جو معدوم (نابود جُتم ہو چکا ہو) ذا تائم کن نہیں ہے، اس شبہ کا جواب قرآن کریم کے بیان سے واضح ہوجا تا ہے اور وہ میہ ہے کہ ہر انسان کی اپنی پہچان اور اُس کی شخصیت اس کی روح سے وابستہ ہے، بلکہ یوں کہا جائے کہ معاد و قیامت، اعادۂ معدوم (فناش کا پلیٹنا) نہیں ہے، بلکہ اُس موجود کی روح کی بازگشت کا نام ہے۔

۲-بدن میں دوبار محیات پانے سے صلاحیت نمہونے سے اشبد پہلا شبہ قیامت کے امکان ذاتی سے مربوط تھا اور بی شبہہ اس امکان وقوعی سے متعلق ہے (یعنی آیا ایسا واقع ہوناممکن ہے) یعنی اگر چہ بدن میں روح کا پلٹ آ ناعقلی لحاظ سے محال اور ناممکن نہیں ہے اور فرض کرنے کی صورت میں کوئی تناقض نہیں پایا جاتا ،لیکن اس کا واقع ہونا بدن کی قابلیت وصلاحیت کے اُو پر موقوف ہے کہ جس کو آستہ آستہ تدریجی صورت میں فراہم ہونا چاہیے، مثلاً رحم میں ایک نطفہ قرار پائے اور اس کے رشد ونمو کی ساری مناسب شرطیں مہیا ہوں ، تا کہ وہ آہتہ آہتہ تمل جنین کی شکل اختیار کرلے، اور ایک انسان کی صورت میں بدل جائے لیکن وہ بدن جو گلنے کے بعد ختم ہو گیا ہے اس میں اب حیات کی صلاحیت نہیں پائی جاتی کہ دوبارہ زندہ ہو سکے۔

اس شبر کا جواب میہ ہے کہ دنیا کا بیظاہری نظام صرف ممکن نظام نہیں اور تجربات کی بنیا د پر اس دنیا میں جن اسباب اور علتوں کو پہچانا گیا ہے وہ پنحصر ومحد و دنہیں ہیں ، اور اس کی دلیل میہ ہے کہ اسی دنیا میں غیر معمولی حوادث وجو دمیں آئے ہیں ، جیسے بعض حیوانوں کا زندہ ہونا یا بعض انسانوں کا زندہ ہونا، قرآن مجید میں مذکورہ بعض غیر معمولی حوادث کے ذریعہ اس جواب کو حاصل کیا جا سکتا ہے۔

۲۔ فاعل سے قد مرت سے بامر مے میں شبہ۔ ایک دوسرا شبہ سہ پایا جاتا ہے کہ ایک واقعہ کے وجود میں آنے کے لئے ذاتی امکان اور قابلیت کےعلاوہ فاعل کے قدرت کی بھی شرط پائی جاتی ہے، اور بیرکہاں سے ثابت ہے کہ خدا مردوں کوزندہ کرنے پرقدرت رکھتا ہے؟ سہ ہے بے بنیا د شبہ ان لوگوں کی ایجاد ہے جو خدا کی لامحد ود قدرت کو نہیں شمجھ سکے اور اس کا جواب سہ ہے کہ خدا کی قدرت کی کوئی حد وانتہا نہیں ہے اور ہر ممکن شی سے، اسکا تعلق

ہے،جیسا کہ اِس بے کراں عظیم دنیا کو اُس نے پیدا کیا ہے۔ (أوَلَمْ يرَوأ أَنَّ أَمَدته أَلَّذِى خَلَق ٱلسَّبَواتِ وَالْاَرْضِ وَلَمْ يعْ بِخَلْقِهِنَ بِقَٰدِرٍ عَلَى أَن يُحِي المَوتَى بلى إِنَّه عَلَىٰ كُلِّ شَيئٍ قَدير) (١) کیاتم نے نہیں دیکھا کہ جس خدانے آسانوں اورز مین کو پیدا کیا ہے اور اس کے پیدا کرنے میں اسے کوئی دفت اور پریشانی نہیں ہوئی وہ خدا مردوں کودوبارہ زندہ بھی کرسکتا ہے کیونکہ وہ ہر چیز پر قادر ہے، اس کےعلاوہ دوبارہ زندہ کرنا پہلی بار پیدا کرنے سے زیادہ سخت بھی نہیں ہے کہ جس میں زیادہ قدرت کی ضرورت پڑے، بلکہ ہیرکہا جا سکتا ہے پہلی خلقت سے آسان ہے کیوں کہ دوبارہ زندہ کرنے میں سوائے روح کے پلٹنے کے اور پچڑ ہیں ہے، (فَسِقُوْلُوْنَ مَن مُحِيِدُ نَا قُلِ الَّن فَطَرَ كُمْ أَوَّلَ مَرَّةٍ فَسِنْغِضُوْنَ إِلَيْك رَ<sup>م</sup>ُ وسَهُمُ)(٢) ہیں گے کہ کون ہم کو پلٹائے گا (اور دوبارہ زندہ کرےگا) کہد وکہ وہی جس نے تمہیں پہلی بار پیدا کیا ہے بس وہ لوگ تمہارے سامنے سر ہلا نمیں گے (اوراس جواب پر تبجب کریں گے۔ ۱- احقاف ۳۳، یس۸۱، اسراء ۹۹ صافات - آیت ۲۱، نازعات - آیت ۲۷ ۲ \_ اسراء \_ آیت ۵۱ عنکبوت \_ آیت ۱۹ \_ ۲ ، ق \_ آیت ۱۵ ، واقعه \_ آیت ۲۶ لیس ۸ ج ه،قمامت. ٤، (وَهُوْ أَلَنِ نَبْدَهُ الْخَلْقَ ثُمَ يُعِيْ لُا وَهُوَ أَهُوَ نُعَلَيْه ) () اوروہی ایسا ہے جو خلقت اور پیدائش کا آغاز کرتا ہے اور پھر اس کو پلٹا دیتا ہے اور بیر پلٹانا) اس کے لئے بہت آسان ہے۔

ء فاعل کے علم کے بام ہے میں شبہ د

ایک اور شبہ بیرے کہ اگرخدا دند عالم انسانوں کوزندہ کرے اور اُن کو اُن کے اعمال کی جزایا سزا دے تو اس کے لئے اُسے ضروری ہوگا کہ پہلے وہ بے شاراجسام کوایک دوسرے سے الگ کرے تا کہ ہرایک کی روح کواتی کے بدن میں داخل کرئے ،اور دوسری طرف سا رےا چھاور بڑ بے کاموں کوبھی یا در کھے، تا کہاتی کے لحاظ سے جزایا سزا تجویز کرےاور ہی کیسے مکن ہوسکتا ہے کہ وہ سارے بدن جو مٹی بن چکے ہیں اور اس کے ذرات آپس میں مل گئے ہیں ان کوایک دوسرے سے جدا کر کے اُس کو پچانے؟ اور کیسے ممکن ہے کہ ہزاروں بلکہ کروڑ وں سال تک ہرانسان کے اعمال درفنار دکردارکار بکارڈ محفوظ رکھےاوراس کی نظارت کرتا ہےاور پھران سب کا فیصلہ کرے؟ بیشہ بھی ان لوگوں کی ایجا دواختر اع ہےجنھوں نے خدا کے لامحد د دعلم کونہیں بچانااور خدا کے علم کواپنے ناقص اور محد د دعلم پر قیاس کرتے ہیں اور اس کا جواب بیہ ہے کہ خدا کے علم کی کوئی حداورا نتہانہیں ہے اور اس کاعلم ساری چیز وں کواپنے احاطے میں لئے ہوئے ہےاور خداوند عالم بھی بھی کسی چیز کوفر اموش نہیں کرتا قرآن مجید فرعون کے قول کو اِس طرح نقل کرر ہاہے کہ اُس نے حضرت موسیٰ سے کہا۔ (فَمَا بَالُ القُرُ ونِ الأولى)

اگر خدا ہم سب کوزندہ کرے اور ہم سب کا حساب و کتاب کرتے وہ لاکھوں کروڑ وں لوگ جو ہم سے پہلے مر گئے اور ختم ہو گئے ان کا کیا ہوگا؟ حضرت موسیٰ نے جواب دیا (عِلْمُهَا عِنْدَ رَبِّ لاَ بُ ضِلُّ رَبِّ وَلاَ بَ نِسیٰ )(۲)ان سب کاعلم پروردگا رکے پاس کتاب

۱۔روم۔آیت۲۷ ۲۔طہ۔آیت۵۰۔۲۰،ق۔آیت۲۔۶ میں محفوظ ہےاور میر اخدا گمراہ نہیں ہوتا اور کوئی چیز بھولتا نہیں ہے۔ ایک آیت میں آخر کے دوشبہوں کا جواب اس طرح بیان ہوا ہے۔ (قُلُ یحٰییہ بھا الَّانِ ی اَنشَأَ هَا أَوَّل مرقِ وَهُوَ بِحُلِّ حَلقٍ عَلِيْهِ)(۱) (اے پیغیر) کہدیجئے مردوں کووہی زندہ کرتا ہے جس نے انہیں پہلی مرتبہ پیدا کیا تھا اوروہ ہرمخلوق کوجا نتا ہے۔

.....

۱\_یس\_آیت۷۹

## سوالات: ۱۔فناہونے کے بعددوبارہ پلٹنا محال ہے، اس شبداوراس کا جواب بیان سیجتے ؟ ۲۔بدن میں دوبارہ حیات پانے کی قابلیت نہ ہونے کا شبداوراس کا جواب تحریر کریں؟ ۳۔فاعل کی قدرت سے متعلق شبداوراس کا جواب بیان کریں؟ ٤۔فاعل کے علم سے متعلق شبداوراس کا جواب، بیان کریں؟

سینتالیسواں د مرس قیامت کے بارے میں خدا کاوعدہ مقدمہ: خدا کاسچااوریقینی وعدہ عقلی دلائل کی طرف اشارہ

# مقد مه قرآن مجیدایک طرف تو خداوند عالم کی جانب سے اپنے بندوں کے لئے بھیجے گئے پیغام کے عنوان سے قیامت کے دقوع پر تاکید کرر ہا ہے اور اس کو ایک حتمی اور خدا کا سچا وعدہ شار کر تا ہے، جس میں دعدہ خلافی کا امکان نہیں ہے، اور اس کے ذریعہ لوگوں پر اپنی حجت تمام کرر ہا ہے، اور دوسری طرف قیامت کی ضرورت پر عقلی دلائل کی طرف اشارہ کرر ہا ہے، تاکہ لوگوں کی عقلی لحاظ سے قیامت کو بہچاننے کی خواہش پوری کرے اور اپنی حجت کو دو گنا کر دے، اس

خدا<mark>ڪاسچا (حتمی)وعدہ:</mark> قرآن کريم نے قيامت ڪآنے اور عالم آخرت ميں تمام انسانوں ڪدوبارہ زندہ ہونے کو ايک <sup>يقي</sup>نی اورغير قابل شک وتر ديدامرجانا ہے،اورار شادفر ما تاہے:

(إنَّالساعَةَآنِيَةُ لامرَبتِفِيهَا)

۱-غافر۹۰ اور جوع کریں آل عمران ۲۰۰۹ ، نسائ ۸۷ ، نعام ۱۲ کہف۲۱ حج ۷ شور پی ۷ ، جاشيه ۳۲،۲۶، اوراس كوابيا سچاوعده شاركيا ہے جس ميں خلاف كاتصور نہيں ہوسكتا،اور فرمايا: (بَلَى وعداً عَلَيهِ حَقاً) (١) ا ب رسول کهه دو که ده ضروراییا کرے گااس پراپنے وعدہ کی وفالا زمی اور ضروری ہے: اور متعدد مرتبہ اس کے واقع ہونے کے سلسلے میں قسمیں کھا چکا ہے جیسا کہ ارشاد ہے (قُلبَلىٰ وَرَبِّي لَتُبعَثُنَّ ثُمَّ لَتُنَبَّوُنَ إِما عَمِلتُم وَذَالِكَ عَلَى اللَّهِ يَسِير) (٢) اے رسول! تم کہہ دوکہ ہاں اپنے پر ور دگا رکی قشمتم ضرورا ٹھائے جاؤگے جو کا متم کرتے ہو اس کے بارے میں تم کو ضرور بتایا جائے گااور پیکا م خدا پر آسان ہے۔ لوگوں کواس سے ہوشیاراور آگاہ کرناانبیاء کامہم ترین وظیفہ اوران کی اہم ذمہ داری جانتے ہو ئے ارشاد فرما تاہے: (يُلِعِي الرَّوحَمِن أَمرِ وعَلىٰ مَن يَشَا مُون عِبَا دِوْلِيُنذِر يَو مَر التَّلاقِ)(٢) اینے حکم سے روح نا زل کرتا ہے تا کہ وہ بندوں کو قیامت کے دن سے ڈرائے جس دن وہ لو گ قبروں سے نکل پڑیں گے۔ اوراس کے منکرین کے لئے ابدی بدیختی اور جہنم کاعذاب معین کیا ہے اور فرمایا: (وَأَعتَد نَالِمَن كَنَّ بَإِلْسَّاعَة سَعِيراً) ()

جس شخص نے قیامت کو جھوٹ سمجھااس لئے ہم نے جہنم کو تیار کرر کھا ہے۔ اس بنا پر جواس کتاب ( قر آن ) کی حقانیت تک پہنچ گیا ہے وہ قیامت کے انکاریا اُس میں شک کرنے کا کوئی بہانہ نہیں کرسکتا، پہلے حصہ میں بیہ بات واضح ہو چکی ہے کہ قر آن مجید کی حقا نیت ہرحق

۱ نیخل ۲۰، آل عمران ۱۹۱۰۹، نساء ۱۲۲۰ ، یونس ۲۰۵۵ ، کہف ۲۰ ، انبیاء ۱۰۰ ، فرقان ۲۰، لقمان ۴، ۳۳، فاطر ۵ زمر ۲ نجم ۶۷ ، جاشیه ۲۳ احقاف ۱۷ ۲ \_ نغابین ۷، یونس ۵۳، سبا۳، \_ ۳ \_ غافر ۱۰۱ انعام ۲۰ ، ۱۰ ۲۰ ، رعد ۲ شور کی ۷ ، زخرف ۲۱ زمر ۷۱ ۲ \_ فرقان ۱۰۱ ، اسراء ۲۰ ، سباء ۸ ، مومنون ۲۷ طلب اور انصاف پیند انسان کے لئے قابل درک وفہم ہے اس وجہ سے کوئی بھی شخص اس کو قبول نہ کرنے کا کوئی عذر پیش نہیں کر سکتا ، عکر وہ شخص جس کی عقل میں کوئی قصور پایا جا تا ہویا کسی اور سبب سے اس کی حقانیت کو درک نہ کر سکے ۔

عقلى دلائل كىطرف اشامره

قیامت کی ضرورت پرقر آن مجید کی بہت تی آیتوں میں عقلی استدلال کالب ولہجہ یا یاجا تاہے۔ کہ جس کو بر ہان حکمت اور بر ہان عدالت بر ناظر مانا جا سکتا ہے جیسا کہ استفہام انکاری کی صورت میں ارشاد ہوریا ہے: (أَفْحَسِبْتُمُ أَثْمَا خَلَقْنَا كُمُ عبداً وَأَنَّكُمُ إِلَيْنَا لَا تُرجَعُوُنُ)() کیاتم نے سیمان کرلیا ہے کہ ہم نے شمصیں برکار پیدا کیا ہے اورتم ہماری طرف پلٹائے نہیں جا وَ گے؟ بیآ پیشریفہ کھلے انداز میں اس بات پر دلالت کرتی ہے کہ اگر قیامت اور خدا کی طرف بازگشت نه ہوتی، تواس دنیا میں انسان کا پیدا ہونا برکا راور بے مقصد ہوتا چونکہ پر وردگا ربرکار اور بے مقصد کام انجام نہیں دیتا،لہٰذا ماننا پڑے گا کہ اس دنیا کے علاوہ کوئی دوسری جگہ ہے۔ ، جہان، اپنی طرف بازگشت کے لئے قائم کر بےگا۔ بد بر بان ایک استثنائی قیاس ہے جس کا پہلا مقدمہ ایک قضیہ شرطیہ ہے جواس بات پر دلالت کرتا ہے کہاس دنیا میں انسان کے پیدا ہونے کا حکیما نہ مقصداس وقت یورا ہوگا، جب اِس دنیا کی زندگی کے بعدانسان اپنے پروردگار کی بارگاہ میں پلٹ کر جائے اور آخرت میں اپنے اعمال کے نتیج کو حاصل کرے اور ہم نے اس ملاز مہکو ہر پان حکمت کے ذیل میں بیان کیا تھا لہذادوبارہ بیان کرنے کی ضرورت نہیں ہے۔

۱۔مومنون ۱۱۰، لیکن دوسرامقدمہ( خدابریکاراور بے مقصد کام انجام نہیں دیتا) ہیوہی حکمت الہٰی اوراس کے کام کے عبث و بیہودہ نہ ہونے کا مسلہ ہے جو خدا شات کے باب میں ثابت ہو چکا ہے اور بر ہان حکمت کے بیان میں جس کی وضاحت کی جاچکی ہے، لہٰذا مٰدکورہ آیہ شریفہ مٰدکورہ بر ہان پر پوری طرح قابل انطباق ہے۔

اب ہم مزیداس بات اضافہ کرتے ہیں کہ انسان کی پیدائش ،اس دنیا کی پیدائش کے لئے ہد ف غانی اور اصلی مقصد کی حیثیت رکھتی ہے اگر اس دنیا میں انسان کی زندگی بریکار اور بے ہدف ہوا ورایسی ہوجس میں کوئی حکیما نہ مقصد نہ پایا جائے تو اس دنیا کی پیدائش بھی بریکا رہے، بے مقصد ہے، اور وہ باطل ہو جائے گی اس نکتہ کا استفا وہ ان آیتوں سے کیا جا سکتا ہے جو عالم آخرت کے وجود کو دنیا کی پیدائش کے حکیما نہ ہونے کا تقاضہ جانتی ہیں اور جیسا کہ تفکندوں ( اولوالالباب) کی صفتوں کے متعلق

ار شاد موتاب-(وَيَتَفَكَّرُونَفِ خَلقِ السَّبُوَاتِ وَالْآرضِ رَبَّنَا مَا خَلَقْتَ هٰذَاْ بَاطِلاً سُجانَكَ فَقِنًا عَذَاْ بَ النَّارِ)()

اور وہ لوگ آسانوں اور زمینوں کی خلقت کے بارے میں غور وفکر کرتے ہیں (اور پھر کہتے ہیں ) پر ور دگار! تونے ان چیز وں کو برکارنہیں پیدا کیا تو پاک و پا کیز ہ ہے (اس چیز سے کہ بیہودہ وبے مقصد کا م کرے ) پس مجھے آتش جہنم سے محفوظ رکھ۔

اس آیت سے بیاستفادہ ہوتا ہے دنیا کی خلقت کے بارے میں غور دفکر کرنا ،انسان کو پر وردگا رکی حکمت کی طرف متوجہ کر دیتا ہے یعنی اس عظیم کا سُنات کی خلقت کے دفت خدا کی نگاہ میں ایک حکیما نہ مقصد تھااور اس نے اس کو بیکا روبے مقصد پیدانہیں کیالہٰ ذاا گرکوئی دوسرا عالم مو جود نہ ہوجواس دنیا کی خلقت کا آخری مقصد اور ہدف قرار پائے تو خدا کی خلقت کا برکار بے مقصد ہونالا رم آئے گا

۱\_آلعمران۱۹۱ قرآن حکیم کی آیات کا دوسرا گروه جوقیامت کی ضرورت پر بر بان عقلی کی طرف ایک اشاره ے اور جو بر ہان عدالت پر قابل تطبیق ہے (۱) یعنی عدالتِ الہی کا تقاضا بیر ہے کہ نیک اعمال انجام دینے والے کواس کی جز ااور گنہگا روں کو ان کے گئے کا بدلید دیا جائے اوران دونوں کی عاقبت اورانجا م کوایک دوسرے سے علیحدہ رکھا جائے نیز دونوں کے درمیان فرق کا قائل ہوجائے ،اور چونکہ اس دنیا میں ایسا کوئی فرق نہیں یا یاجا تالہٰذاایک دوسرے عالم کوبریا کرنے کی ضرورت ہوگی، تا کہ خداوند عالم اپنی عدالت کوعینی صورت میں پیش کر سکے جیسا کہ سورہ جاشیہ میں ارشادفر ما تاہے۔ (ٱمْرحَسِبَ الَّذِيْنَ اجْتَرحُوا السَّيِّئَاتِ أَن تَجْعَلَهُمْ كَالَّذِينَ آمَنُوْ اوَعَمِلُوا الصَّاكِحَا تِ سَوَآ مَّحْيًا هُمْ وَمَمَاتُهُمْ سا ءَمَا يَحُكُمُونَ • وَخَلَقَ اللَّهُ السّلوَاتِ وَأَلَ ارْضَ بِإ كُوَّ لِتُجْزَى كُلُّ نَفْسٍ بِمَا كَسَبَت وَهُمُ لَا يُظْلَبُونَ)(٢) کیا برائی اختیار کرنے والوں نے بیہ خیال کرلیا ہے کہ ہم انھیں ایمان لانے والوں اور نیک عمل کرنے والوں کے برابرقر اردیں گے کہ سب کی موت وحیات ایک جیسی ہویہان لوگوں نے نہایت بدترین فیصلہ کیا ہے، اور اللہ نے آسمان اور زمین کوحق کے ساتھ پیدا کیا ہے اوراس لئے بھی کہ ہرنفس کواس کے اعمال کابدلہ دیا جا سکے اور یہاں کسی برظلم نہیں کیا جائیگا۔

سوالات:

یاد دہانی کے لئے ضروری ہے کہ جملہ (وَحَلَّنَ اللَّہُ السَّمُوَاتِ وَالاَ رَضَّ بِالْحُقِّ) سے بر ہان حکمت کی طرف اشارہ ہے جیسا کہ بنیا دی طور سے بر ہانِ عدالت کوبھی بر ہان حکمت کی طرف پلٹا یا جا سکتا ہے کیونکہ جیسا کہ ہم نے عدل الہی کی بحث کے ذیل میں وضاحت کی تھی کہ عدل حکمت سے مصادیق میں سے ہے۔

> ۱\_ص۲۸، غافر۸۰ قلم۳۰، یونس۶ ۲ - جاشبه ۲۱ - ۲۲

۔ ۱۔ قران کریم قیامت کو کیسے ثابت کرر ہاہے اورلوگوں پراپنی حجت کیسے تمام کرتا ہے؟ ۲۔ بر ہانِ حکمت کی طرف کونسی آیات اشارہ کررہی ہیں ان کے استدلال کو بیان سیجتے ؟ ۲۔ بر ہان عدالت کو بر ہان حکمت کی طرف کس طرح پلٹایا جاسکتا ہے؟

> امر تالیسوا**ں د <sub>رس</sub>** عالم آخرت کی خصوصیات ( آخرت کی پہنچان )

#### مقدمه:

عقل کی روشنی میں آخرت کی خصوصیات

### مقدمه:

انسان جن چیز دل کے بارے میں تجربہ نہیں رکھتا اور جنکو باطنی دلیلوں اورعلم حضوری کے ذریعه نہیں سمجھ سکتا، یا پھراپنے احساسات کی روشنی میں سے درک نہیں کر سکتا، اس کے بارے میں شاخت کامل حاصل کرن اس کے لئے محال ہے لہٰذا اس نکتہ کی طرف توجہ کرتے ہوئے ہمیں اس بات کی تو قع نہیں رکھنی چاہیے کہ ہم آخرت اور اس میں رونما ہونے والےحوادث کو پیچ معنوں میں پیچان سکتے ہیں یاان کی حقیقت تک پیچ سکتے ہیں، بلکہا یسے مسائل میں *صر* ف عقل وروایات کے ذریعہ ثابت شدہ اوصاف اورمسلمات پراکتفا کر لینا ضروری ہے ادراس سے اُو پر پرداز کرنا مناسب نہیں ہے۔ افسوس کا مقام ہے کہ بعض افراد نے بیر مجھانے کی لا حاصل کوشش کی ہے کہ آخرت بھی اسی د نیا کے مانند ہے اور اس بارے میں یہاں تک آگ بڑھ گئے ہیں کہنے لگے بہشت اسی دنیا میں آسان کے سی کر سے پاسیارے میں ہےجد بیعلمی ترقی کے ذریعہ ایسے دسائل ایجا دکتے جاسکتے ہیں کہ جن کی مدد سے وہاں منتقل ہوا جاسکتا ہے جہاں نہایت راحت وآ رام کے ساتھ زندگی گذارای جاسکتی ہے۔

اور دوسری جانب بعض لوگ توسرے سے ہی آخرت کاا نکار کر بیٹھے ہیں اور انکے تصور میں آخر

ت اور جنت صرف اخلاقی قدر دمنزلت کا نام ہے یعنی قوم وملت کے خدمت گذار اور نیک افراد اُس سے لولگائے ہیں اور ان کی نظر میں دنیا وآخرت کے درمیان فرق صرف فائدے اور قدر دمنزلت کی بنیاد پر ہے۔

الیی صورت میں ہم سب سے پہلے گروہ اول سے سوال کرتے ہیں کہ بہشت آخرا گرا آسان کے کسی سیّار بے پر ہے اور آنے والی نسل وہاں پہنچ گی تو قیا مت کے دن انسانوں کا دوبارہ زندہ ہونا، اور ایک جگہ پر جمع ہونا جس کی قرآن مجید نے بھی تصریح فرمائی ہے اس کے کیا معنی ہوں گے ؟ اور کیسے گذشتہ قو موں کے اعمال کی جز ااور سز اوہاں دی جائے گی ؟ دوسر بے گروہ سے بھی ہمارا یہی سوال ہے کہ جب جنت صرف اخلاقی اہمیت وضر ورت کا نام ہے توجہ ہم بھی خلاف اخلاقی چیز وں کے علاوہ کوئی دوسری شے ہیں ہوگی اور ایسی صورت میں قرآن مجید نے جوقیا مت کے دقوع پر اور انسانوں کے دوبارہ زندہ ہونے پر اتنی تا کید کی ہے اس کا کیا ہوگا ؟ کیا یہ ہیں ہو سکتا تھا کہ انبیا ء (ع) قیا مت اور آخرت کے اسی مفہوم کو صراحت کے ساتھ ہوان کرد ہے تا کہ انبیا ء (ع) قیا مت اور آخرت کے اسی مفہوم کو صراحت کے ساتھ پر دیوانگی اور انسانہ گوئی وغیرہ کے الزامات نہ لگتے ؟

ان سب باتوں اور بحثوں کے بعد اختلافات اور مناظرات جوفلا سفہ اور متکلمین کے در میان واقع ہوئے ہیں کہ آیا معاد (قیامت میں دوبارہ زندہ ہونا اور حساب و کتاب ہونا) جسمانی ہے یاروحانی ؟ کیا بیہ مادی دنیا بالکل فنا ہوجائے گی یانہیں؟ کیا بیہ اخرو ی جسم، وہی دنیاوی جسم ہے یا اس کے مثل و مانند کوئی دوسری شی ہے؟ اگر چہ بیع قلی اور فلسفی کوششیں حقیقت جوئی ک راہ میں قابل داد و تحسین ہیں اور انھیں کے سائے میں ضعیف وقو ی نظریات بھی سامنے آئے ہیں لیکن ہمیں اس بات کی توقع نہیں رکھنی چا ہیے کہ ان بحثوں سے ہم ابدی زندگی کی تہہ تک پہنچ جائیں گے اور اصل حقیقت ہمارے لئے اس طرح روثن ہوجائے گی کہ گویا ہم نے اسے بالیا ہے۔

واقعا کیا ہمی تک ای دنیائے فانی کے تمام حقائق پوری طرح سے کشف ہو گئے ہیں؟ کیا سا کنس والوں نے اس حقیقت کو کشف کرلیا ہے کہ ما دہ کیا چیز ہے؟ انر جی کیا ہے؟ یا مختلف مو جود طاقتیں اور قوتیں کیا اور کیسی ہیں؟ کیا اس دنیا کے مستقبل کے سلسلے میں کو کی یقینی پیشین گو کی کر سکتے ہیں؟ کیا انھیں یہ معلوم ہے کہ اس دنیا کی مقناطیسی کیفیت ختم کر دی جائے الکٹر ون ذرات اپنی حرکت سے رک جا کیں تو کیا ہوگا، یا ان چیز وں کا واقع ہونا ممکن ہے یا نہیں؟ کیا فلسفیوں نے اس دنیا ہے متعلق سارے حقلی مسائل کو یقینی طور سے کر کرلیا ہے؟ اور کیا تحقیقات کی ضرورت نہیں ہے؟ لہذا ہم این ان قص علوم اور محد ودعلم ودانش کے ذریعہ اس دنیا کے حقائق تک کیسے پیچا نہیں

ہدا، ماپ ان مال کو اور حدود مادوں کے دریعہ ان دنیا سے طال کا بے پہلی یں جب کہ ہمارے پاس اس کے بارے میں کوئی تجربہ بھی نہیں ہے انسان کے علم کے ناقص ہونے کا بیہ مطلب نہیں ہے وہ قطعاً کسی چیز کو پہلی نتا ہی نہیں، یا اس راہ میں اس کی تما م تر کو ششیں بیکارہیں۔

لیکن حقیقت توبیہ ہے کہ ہم اس خدادادعقل کے ذریعہ بہت سے اسرارِطبیعت اوررازخلقت کو

کشف کر سکتے ہیں، البتہ ہمیں اپنے علوم اور تجربات کو بڑھانے کے لئے علمی اور فلسفی روش اور طریقوں سے مدد لینی چا ہے، لیکن اس کے ساتھ ساتھ لازم ہے کہ اپنی عقلی طاقت کی حد اور سائنسی تجربات کی سطح کو ملحوظ رکھیں اور اپنی حد سے زیا دہ پر واز کرنے کی کوشش نہ کریں، اور اس اصول کو بھی قبول کریں (وَ مَاَ أُوتِيْنَتْهُ مِنَ الْعِلْمِدِ الَّا قَلِيْلاً)()

۱- بنی اسرائیل ۔ آیت ۲۰ ۸ پال، بھی کبھی عالمانداور عمین نظر، عکیماند تواضع وانکساری اور ذمہ دارانہ دینی احتیاط کے پیش نظر ممیں قیامت کے حقائق سے متعلق یقینی رائے دینے ، غیب کی با تیں اور بے جاتا ویلات سے پر ہیز کرنا اہیے، سوائے ان حقائق کے جنکے بارے میں خداوند عالم اور عقلی دلیلوں نے مہمیں اجازت دی ہے۔ بر حال مونین کے لئے کافی ہے کہ جو پر ور دگار نے نازل فر مایا ہے اسے سے محسلیم کرتے ہو کے اس پر ایمان رکھے جن کے بارے میں صحیح تشخیص نہیں دی سکتا جن کی خصوصیات سے وا قف نہیں ہو سکتا خصوصاً وہ امور جن کے بارے میں ہمارے علم و تجربے ناقص ہیں۔ اور دنیا و آخرت کے فرق کو تقل کی روشنی میں بیان کر سکتے ہیں۔ عقلكي مروشني ميں آخر بتكي خصوصيات.

- قیامت کی ضرورت کے سلسلے میں جو دلائل ہم نے بیان کئے ہیں انھیں کے پیش نظر آخرت کی خصوصیات کو بیان کریں گے،ان میں سے چندا ہم خصوصیات ہے ہیں،
- ۱۔ آخرت کی پہلی خصوصیت بیہ ہے کہ اسے ابدی اور جاودانی ہونا چاہیے، کیونکہ ہم نے پہلی دلیل میں ابدی حیات کے امکان اور انسانی فطرت کے مطابق ہونے سے بحث کی تھی اور بیہ بھی کہا تھا کہ حیات ابدی حکمت الہی کا تقاضہ ہے،
- ۲ \_ دوسری خصوصیت جو دونوں ہی دلیلوں سے ثابت ہے اور دلیل اول میں اس کی طرف اشارہ بھی ہوا ہے وہ بیہ ہے کہ عالم آخرت کا نظام ایسا ہو کہ جس میں آخرت کی تمام نعتیں اور رحمتیں بالکل خالص اور بغیر کسی رنج وزحمت کے حاصل ہوں تا کہ ایسے افراد جو کسی گناہ اور معصیت میں مبتلا ہوئے بغیر انسانی کمال کے اہم درجات تک پہنچ ہیں اس سعادت سے لطف اندوز اور نعتوں سے سرفراز ہوں۔
- د نیا کے برخلاف کہ جہاں ایسی خالص سعادت ممکن ہی نہیں ہے بلکہ دنیادی خوشختی نسبی ہے جو ہمیشہ رنج ومعصیت کے ساتھ ہوتی ہے۔

۳ ۔ تیسری خصوصیت میہ ہے کہ جہانِ آخرت کے کم از کم دوالگ الگ حصے ہونے چاہیے تا کہ نیک اور بدیا مومن و کا فرایک دوسرے سے جُدار ہیں اور دونوں اپنے اپنے اعمال و کر دار کے لئے تلافی کریں اور بید دونوں مقام اور منزلیں شریعت الٰمی کی زبان میں جنت وجہنم کے نام سے موسوم ہیں۔ ٤ - چوتھی خصوصیت جو بر ہانِ عدالت سے ظاہر ہوتی ہے وہ بیہ ہے کہ ابدی جہان کو اتناوسیتے ہونا چاہیے کہ جس میں تمام انسانوں کو ان کے نیک اور برے اعمال کی جزا وسزا دینے کی گنجائش ہو، مثلاً اگر کسی نے لاکھوں انسانوں کو ناحق قتل کیا ہے تو اسے وہاں اس کی سزا ملے اور اگر کسی نے لاکھوں انسانوں کی حیات اور زندگی بیچائی ہے تو اسے اس کی جزا ملنے کا امکان ہو۔ ہ سب سے مہم خصوصیت جو اسی بر ہان عدالت سے ثابت ہوتی ہے اس کا ذکر پہلے بھی ہو چکا ہے کہ آخرت صرف جز اوسز اکا مقام ہے نہ اعمال وکر دارکا۔

توضيح: دنياوی زندگی ايک چيز ہے جس کا دار ومدار متفاد خوا مشات اور آرز وَوں پر ہے اور بميشہ يہ خوا مشات زندگی کے دورا ہے پر طم جاتی ہيں اور انسان محبور ہوتا ہے کہ ان دونوں ميں سے کسی ايک کا انتخاب کر بے اور يہی انتخاب ان کے ممل کے راستے کو ہموار کرتا ہے اور عمر کے آ خری لمحہ تک اس کا سلسلہ جاری رہتا ہے اور حکمت وعد التِ الہی کا تقاضا يہی ہے کہ اس کے اوا مر پر ممل کر نے والوں کو جز ااور اس سے مخرف افر ادکو سز اکا مشخق قرار دے۔ اب ايسی صورت ميں اگر ہم بي فرض کريں کہ عالم آخرت بھی عمل انجام دينے کی جگہ ہے تو رحمت الہی اور اس کی فیاضی کا تقاضا ہی ہے کہ ان اعمال کی انجام دہی ميں مانے نہ ہواور انسان آئیگی کہ اس کے علاوہ کوئی اور بھی عالم ہوجس میں ان اعمال پر جزا وعقوبت قرار دی جائے ، پس ہم نے جس دنیا کوآ خرت فرض کیا تھا وہ آخرت نہیں بلکہ دوسری دنیا شار ہوگی اور آخرت صرف آخری جہان کو کہا جائے گا جہاں اعمال پر ثواب اور عقاب متر تب ہوں اور وہاں اعمال بجالانے کی گنجائش نہ ہو۔

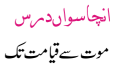
بس یہیں سے دنیا اور آخرت کا اساسی اور بنیا دی فرق سامنے آتا ہے یعنی دنیا اسے کہتے ہیں جہاں انسان کی آ زمائش اور امتحان ہوا ور اچھے یابرے اعمال بجالائے اور آخرت اس ابد کی زندگی کا نام ہے جہاں صرف اپنے کئے کی اچھی یابری جزایا سزا ملے۔ ( وَإِنَّ الْےُوْمَ عَمَّلَ وَلَا حِسابِ وَعَدَ أَحِسابِ وَلَا عَمَلَ (۱)

۱-<sup>نهج</sup> البلاغه خطبه ۶

سوالات: ۱- ہم کیوں آخرت کو پیچ اور کمل طریقہ سے ہیں پیچان سکتے ؟

## درس عقائد

۔ ۲ ۔ آخرت کے بارے میں غلط تصور اور کج فکری کے دونمونے ذکر کرتے ہوئے اس پر تنقید م میجئے؟ ۳ - بهم آخرت کی خصوصیات کس طرح سمجھ سکتے ہیں؟ ٤ یقل کی روشنی میں عالم آخرت کی خصوصیات کوذکر کرتے ہوئے اس کی کمل شرح سیجئے ؟



مقدمه:

مقدمه:

ہمیں معلوم ہو چکا کہ ہم اس محدود علم کے ذریعہ آخرت اور مطلق عالم غیب کی حقیقت اور اس کی گہرائی تک نہیں پہنچ سکتے بلکہ ہم صرف عقلی براہین سے حاصل ہونے والے کلی مسائل اور وحی وروایات سے اخذ ہونے والی بعض خصوصیات کے ذکر پر اکتفا کریں گے، اگر چ مکن ہے کہ قرآن مجید میں عالم آخرت کی توصیف میں ذکر شدہ بعض الفاظ متشابہ ہوں اور ان کو سننے کے بعد جو تصورات ہمارے ذہن میں پیدا ہوتے ہیں، شاید وہ واقعی مصداق کے مطابق نہ ہوں اور بیہ خطاہمارے قاصر ذہن کی ہے نہ بیان کی، کیونکہ اس میں کوئی شک نہیں ہے کہ قرآن کریم نے ہمار احذ ہن ساخت وساز کے لحاظ سے بہترین الفاظ کا نتخاب کیا ہے جوحقائق کوکما حقہ بیان کرتے ہیں۔ اور چونکہ قر آن کریم کا بیان آخرت کے مقد مات کو بھی شامل ہے لہذااپنے کلام کا آغاز بھی انسان کی موت سے کرتے ہیں۔

ہرایک کوموت آنی ہے۔ قرآن مجیداس بات پر بہت تا کیدکرتا ہے کہ تمام انسان بلکہ تمام ( ذکی روح ) کوایک نہایک دن ضرور مرنا ہے اور کوئی بھی اس دنیا میں ہمیشہ زندہ رہنے والانہیں ہے، (کل من علیها فان)(۱)جوبھی روئے زمین پر ہےسب فنا ہوجانے والا ہے۔ (كُلُّ نَفْسٍ ذَائِقَةُ الْمَوتِ)(٢) ہرایک کوموت کا مزہ چکھناہے، (إِنَّكَمَيت وَإِنَّهُمُ مِيَّتُونَ)(٣) بے شک تم بھی مرو گے اور بیلوگ بھی مریں گے۔ (وَماَجَعَلْناَلِبَشَرِمِنُ قَبْلِكَ أَكْلُدَأَفَإِينُمِتَ فَهُمُ أَلْخَالِدُونَ)(") اورہم نے آپ سے پہلے بھی بشر کے لئے ہیں گھی نہیں قرار دی تو کیا اگر آپ مرجا نمیں تو پیلوگ ہمشہ باقی رہیں گے۔ نیتجاً موت ایک قانون کلی اور نا قابل انکار حقیقت ہےجس سے سی شی کوبھی فرار نہیں ہے۔



درت عقائد

قرآن مجيدايك طرف توقبض روح كى نسبت خداوند عالم كى طرف ديتا ہے، اور فرما تا ہے: (اَللهُ مَعَتَوَفْ ٱلْآنَفْسَ حَينَ مَو تَهَا)(٥) خداموت کے وقت روح قبض کرتا ہے۔ ۱\_رحمٰن \_ آیت ۲۶ ۲ \_ آلعمران \_ آیت ۵ ۱۸ \_ انبیاء \_ آیت ۵ ۳ ۳\_زم\_آیت. ۳ ٤ \_انبیائ\_آیت ٤ ۳ ٥ \_زمر \_ آیت ٤٢ اوردوسرى طرف ملك الموت كقبض روح يرماموربتا تاب-(قُلْ يَتَوَفَّا كُمْ مَلَكُ ٱلْمَوْتِ ٱلَّنِي وُكِّلَ بِكُمِ) () آپ کہد بیجئے کہتم کودہ ملک الموت زندگی کی آخری منزل تک پہنچائے گا جوتم پرتعینات کیا گیاہے۔ اورایک دوسرےمقام پر قبض روح کوفر شتوں اوررسولوں کی طرف نسبت دی ہے، (حَتَّىٰ إِذَا جَاءً أَحَلَ كُمُ ٱلْبَوْتُ تَوَفَّتُهُ رُسُلَنَا)(٢) یہاں تک کہ جب کسی کی موت کا دفت آجا تا ہے تو ہمارے بھیجے ہوئے نمائندے اُسے اٹھا ليتے ہیں۔ اور بیرواضح چیز ہے کہ جب فاعل اپنے کسی کا م کو دوسرے فاعل کے ذریعہ انجام دیتو اس

437

فعل کی نسبت دونوں کی طرف صحیح ہے اور اگر دوسرا فاعل کسی تیسر مے شخص کے وسیلے سے کام انجام دے تو بیہ تیسر اثخص بھی اس میں شامل ہوجا تا ہے ، پس چونکہ خداوند عالم ، ملک الموت کی روح قبض کرتا ہے اور ملک الموت بھی اپنی ماتحت فرشتوں کے ذریعے قبض روح کرتا ہے لہٰذاقبض روح کی نسبت تینوں کیطرف دینا صحیح ہے۔

قبض مروح آسان مى ياسخت؟ قرآن مجيد سے يہ بات معلوم ہوتى ہے كہ موت كے فرشتے سارے انسانوں كى روح كوا يک طريقہ سے قبض نہيں كرتے ، بلكہ بعض افراد كى روح نہايت آسانى اور احترام كے ساتھ اور بعض افراد كى نہايت ،ى تحق اور اہانت كے ساتھ قبض كرتے ہيں ، اس دعو ى ك شاہد مثال يہ آيشريفہ ہے (الّذِيْنَ تَتَوَفَّا هُمُ الْهَلَا شِكَةُ طَيَّبِدِينَ يَقُولُونَ سَلَام عَلَيْكُمُ)(م) جنفيں ملائكہ اس عالم ميں الله تي ہيں كہ وہ پاك و پاكبزہ ہوتے ہيں اور ان سے ملائكہ كہتے ہيں كہتم پر سلام ہو۔

> ۱۔ سحبرہ ۔ آیت ۱۱ ۲ ۔ انعام ۔ آیت ۲۱ ۳ نے ل ۔ آیت ۳۲ ۔ انعام ۔ آیت ۹۳

اور کافروں کے بارے میں یوں ارشادہوا: (وَلَو تَرَى اِذْيَتَوَفْىٰ الَّذِيْنَ كَفَرُوْا المَلَ الْحِلَّ الْحِكَةُ يَضْرِ بُوْنَ وُ جُوْهَهُمْ وَ آذْبَأْرَهُمْ )(') کاشتم دیکھتے جب فرشتے ان کی جان نکال رہے تھے اور الحکے رخ اور پشت پر ما ررہے تھے، اور یہ بھی ممکن ہے کہ مونین اور کفار کے درمیان ان کے ایمان اور کفر کے درجات کے اعتبار سے قبض روح کے بھی درجات اور طبقات ہوں۔

موتكےوقتايماناوم توبهكاقبولنهيونا

کفارا در گناہ گار، افراد جب اپنی موت کوسامنے دیکھتے ہیں اور اپنی نیوی زندگی سے مایوس ہو جاتے ہیں تو اپنے گذشتہ اعمال دکر دار پر نا دم و پشیمان ہوجاتے ہیں اور اپنے ایمان اور تو بہ کا اظہار کرنے لگتے ہیں اگر چہ اس وقت بیدونوں ہی چیزیں ان کے لئے عبث و برکار ہیں : اُس دن جب خدا کی کھلی آیات ظاہر ہوں گی تو اس شخص کا ایمان جو پہلے نہیں لایا یا اُس نے اپنے ایمان کے دوران کوئی کار خیر انجام نہیں دیا تو اُس کا ایمان اسے کوئی فائدہ نہیں پہنچائے گا:

(وَ لَيسَتِ التَوبَةُ لِلَّذِينَ يعَمَلُونَ السِّياتِ حتَّى إذا حَضَرَ أَحَدَهُمُ الموتُ قَالَ إِنَّ تُبُتُ الآنَ...)(٢)

اورتو بہان لوگوں کے لئے نہیں ہے جو پہلے برائیاں کرتے ہیں اور پھر جب موت سامنے نظر آ تی ہے تو کہتے ہیں، کہاب ہم نے تو بہ کر لی ہے۔ ۱۔انفال۔ آیت، ٥ ۔ محمد۔ آیت ۲۷ ۲ ۔ انعام۔ آیت ۱۵۸۔ اور صبا۔ آیت ۵۱، ۵۰، منافر۔ آیت ۵۸، سجد ۵۔ آیت ۲۹ ۳ ۔ نسائ ۔ آیت ۱۸ ۱ور فرعون نے قول کوفل کر ہاہے جب وہ غرق ہور ہاتھا تو اس نے کہا (آمَنت آنَّه لا اِلله اِلّا الَّنِ آمَدَت بِهِ بَنُو اِسر ا تُیلَ وَ آنَامِنَ المُسلِمِينَ)، میں ایمان لایا اس پر کہ کوئی خدانہیں ہے سوائے اس خدا کے جس پر بنی اسرائیل ایمان لائے بیں اور میں اہل اسلام میں سے ہوں، اس کے جواب میں ارشا دہور ہا ہے۔ (ألَان وَ عَصَيْت قَبُلُ وَ كُنْتَ مِنَ المُفسِدِينَ)(۲) اب (مرنے کے وقت ایمان لاتا ہے) حالانکہ تو اس سے پہلے نافر مانی کر چکا اور تو تو فساد ہر پا کرنے والوں میں سے تھا۔

دنیا میں واپسی کی آرزو۔ اسی طرح قر آن کریم کفار اور گنہگا رول کے متعلق نقل کرتا ہے کہ جب موت کے با دل ان کے سر پر منڈلا نے لگتے ہیں اور عذاب وہلا کت کا سامیدان کی آنکھوں کے سامنے چھا جاتا ہے، تب وہ آرز وکرتے ہیں کہ کاش ہم دنیا میں واپس چلے جاتے ،اور اعمال صالحہ انجام دیتے، اور اہل ایمان میں سے ہو جاتے ، یا پر وردگار سے التجا کرتے ہیں کہ ہمیں دنیا میں واپس کردے، تا کہ وہ تلافی مافات کر لیں لیکن ان کی بیتمنا ئیں بھی بھی پوری ہونے والی نہیں ہیں (۳)

۱ ـ يوس \_ آيت ۹ ۲ \_ پونس \_ آیت ۹۱ ۳۔جان لینا چاہیے کہ قرآن کریم ان لوگوں کے پلٹنے کی آرز دؤں ادرتمناوں کا انکار کرتا ہے جن کی ساری زندگی گناہ اور معصیت میں بیت چکی ہواور موت کے دقت د نیا میں واپسی کی تمنار کھتے ہوں تا کہا پنے گنا ہوں کی تلافی کر سکیں لیکن قیامت سے واپسی کی قطعاً نفی کرتا ہے وہ اس معنی میں نہیں ہے کہ دنیا کسی طرح واپسی ممکن نہیں ہے کیونکہ ایسے افراد بھی تھے جو موت کے بعد دوبارہ اسی دنیا میں زندہ ہو چکے ہیں اور شیعوں کے عقیدہ کے مطابق حضرت مہدی بج کے ظہور کے بعد کچھلوگوں کی رجعت ہوگی۔ بعض آیات میں اس بات کی طرف اشارہ ہوتا ہے کہ اگرانھیں واپس بھی کردیا جا تا تو وہ بھی وہی فعل انجام دیتے جو پہلے انجام دیا کرتے تھے(۱) اورروز قیامت بھی ان کی یہی آرز واور تمنا ئیں ہونگی جو بدرجداولی قابل قبول نہ ہوں گی: (حَتىٰ إِذَا جَاءً أَحَدَهُمُ الْمَوتُ قَالَ ربّ ارجِعونِ· لَعلَّ أَعْمَلُ صَالحاً فِيمَا تَرَ كَتُ كَلَّا إِنَّهَا كَلِبَة هُوَ قَائِلُهَا...)() یہاں تک کہ جب ان میں سے سی کوموت آئی تو کہنے لگے پر ور دگارا: تو مجھےایک باراس ( د نیا) کو جسے میں چھوڑ آیا ہوں پھروا پس کردے، تا کہ میں اس مرتبہ اچھھا چھے کام کروں (جو اب دیا

جائیگا) ہرگزنہیں بیایک لغوبات ہے جسےوہ بک رہاہے۔

(أوتَقُولَ حِيْنَ تَرَى العذابَ لَوُ أَنَّ لِ كَرَّقَا كُونَ مِنَ المُحسَنِينَ)(") ياجب وه عذاب كوديك *يحين گوكهين گ*كاش پلنا ديخ جاتے تو نيک بندوں ميں سے ہو جاتے (اذ وُقِفُو اعلىٰ النادِ فَقَا لُوًا يَأْ لَيْتَنَا نُرَدُّ وَ لَا نُكَنِّ بَ بِا يَأْتِ رَبِّنَا وَ نَكُونَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ)(") (اے رسول اگرتم إن لوگوں كو أس وقت ديكھتے تو تعجب كرتے ) كہ جب جہنم كے كنارے پرلا كركھ رے كئے جائيں گے تو اُسے ديكھتے تو تعجب كرتے ) كہ جب جہنم كے كنارے چاتے اور اپنے پروردگاركى آيتوں كو نہ جھلاتے اور ہم مونين ميں سے ہوتے۔

۱۔انعام ۔ آیت ۲۷ ۔۲۸ ۲ ۔مومنون ۔ آیت ۹۹ ۔ ۱۰۰ ۳ ۔ زمر ۔ آیت ۸۹ ، نیز شعراء ۔ آیت ۱۰۲ ۶ ۔انعام ۔ آیت ۲۷ ۔ ۲۸ نیز اعراف ۔ آیت ۳۵

(إذِ الْمُجْرِمُوْنَ نَا كِسُوا رُ ُوسِهِم عِنْكَ رَبِّهِم رَبَّنَا ٱبْصَرِنَا وَ سَمِعْنَا فَارجِعنَا نَعمَلُ صالِحاً إِنَّامُوقِنُونَ)()

اور جب مجر مین حساب کے وقت اپنے پر وردگا کی بارگاہ میں اپنے سر جھکائے کھڑے ہوں گے اور عرض کرر ہے ہوں گے کہ پر وردگارہم نے اچھی طرح دیکھ لیا ہے اور سن لیا ہے توہمیں دنیا میں ایک بار پھرلوٹادے، تا کہ ہم نیک کام کریں، اب تو ہم کو قیامت کا پورا پورا یقین ہے۔ ان آیات سے بیرصاف ظاہر ہوتا ہے کہ قیامت اعمال وا نتخاب کی جگہ نہیں یہاں تک کہ وہ یقین جو دم مرگ یا آخرت میں حاصل ہوگا انسان کے تکامل (بتدریخ کامل تک پینچنے) کیلئے فائدہ بخش نہیں ہوگا، اورا نعام کامستحق نہیں قرار پائے، اسی لئے کفار اور گنہگار اس دنیا میں واپسی کی آرز وکریں گے تا کہ اس دنیا میں پلٹ آئیں اور اپنے اختیار سے ایمان لائیں اور عمل صالح انجام دیں۔

عال مدين قرآنى آيات سے استفادہ ہوتا ہے کہ موت اور قيامت کے درميان فاصلہ کو برزخ کہا جاتا ہے جوانسان موت کے بعد اور قيامت سے پہلے قبر ميں گذارتا ہے کہ جس ميں تھوڑا بہت رخ ومصيبت اور خوش ومسرت کا بھی سامنا ہوتا ہے ، بعض روايات سے سيمعلوم ہوتا ہے کہ گنہگار مونيين اس دوران بعض رنج وعذاب ميں مبتلا ہونے کے ذريعہ پاک کردئے جائيں گے، اوران کا بوجھ ہلکا ہوجائے گا۔ چونکہ برزخ سے مربوط آيات تفسير طلب ہيں لہذا ان سے صرف نظر کرتے ہوئے صرف ايک آييش رفعہ پر اکتفا کرتے ہيں۔ وَمِن وَرائَہم بَرزَخ اِلٰی کے و م مے بعد واتی کہ اور ان کے بعد (ان کی موت کے بعد) ايک برزخ ہے جب تک کہ اٹھانہ لئے جائيں۔

.....

۱\_سحبد ۱۲۵، نیز فاطر ۳۷، ۲\_مومنون ۱۰

سوالات: ۱ - اس دنیا میں انسان کے ہمیشہ نہ رہنے کو قرآنی آیات سے واضح وروش سیجیح ؟ ۲ - انسان کی روح کون قبض کرتا ہے مربوط آیتوں کے درمیان جو اختلاف ہے اسے پیش سیجیح ؟ ۳ - روحوں نے قبض کرنے کے سلسلے میں کیا فرق ہے؟ ۲ - مرتے دم ایمان اور تو بہ کے بارے میں قرآنی بیان کو مع آیات کے وضاحت سیجیح ؟ ۵ - قرآن کریم، دنیا میں کس طرح کی واپسی کا انکار کر رہا ہے؟ آیا اس واپسی کا انکار رجعت

کے عقیدے کے منافی ہے؟ ٦ ۔عالم برزخ کی شرح سیجئے ؟

پچاسواں د مرس قرآن مجید میں قیامت کانقشہ مقدمہ: زمین، دریا اور پہاڑ وں کی حالت آسانوں اور ستاروں کی کیفیت موت کاصور زندگی اورآ غاز قیامت کاصور الہی حکومت کاظہوراورسیمی ونسبی رشتوں کا خاتمہ خدائی عدالت ابدی ٹھکانے کی طرف روائگی جہتم جہتم

مقد مہ: قرآن مجید سے بیہ بات معلوم ہوتی ہے قیامت اور ابدی زندگی صرف انسانوں کے دوبارہ زندہ ہونے سے شروع نہیں ہوگی ، بلکہ اس کے لئے ضروری ہے ، کہ اس دنیا کا نظام بھی تہ وبالا ہوجائے اور دوسری دنیا دوسری خصوصیات کے ساتھ عالم وجود میں آئے جس دنیا کے بارے میں ہم پچھنہیں جانتے اس کے بارے میں کوئی نظر پیچی نہیں دے سکتے اور اس کے بعد ابتداء خلقت سے لے کر اختیام دنیا تک کے تمام انسان زندہ کئے جائیں گے پھر اپنے اپنے اعمال کی جزء دوسر انہیں ملے گی۔ چونکہاس موضوع سے متعلق آیات قر آنی فراواں ہیں لہذا کتاب کے اختصار کے پیش نظران سے کنارہ کثی کرتے ہوئے صرف ان کے مضامین کا خلاصہ بیان کرر ہے ہیں۔

زمین د مریا او مریہا مروں سے محالت زمین میں بہت ہی عظیم زلزلہ آئے گا(۱)زمین اپنے اندر تمام پوشیدہ خزانے اگل دے گ(۲) اور اس کے سارے اجزا بھر جائیں گ(۳) دریا پچٹ جائیں گ(٤) اور سارے پہاڑ حرکت میں آجائیں گ(٥) اور ایک دوسرے سے ٹکرا دئے جائیں گ(۲) اورریت کے ٹیلے کی

طرح ہوجائیں گے(۷)اوردھنی ہوئی روئی کے مانند بن جائیں گے(۸)اور پھرفضا میں بھھر جائیں گے(۹)اوراو نچے اونچے آسانوں سے باتیں کرتے ہوئے پہاڑ وں کوریت کے چٹیل میدان میں تبدیل کردیا جائے گا(۱۰)

آسمانوں اوس ستاس وں تحی تحیفیت چاند (۱۱) اور سورج (۱۲) اور وہ عظیم ستارے جو ہمارے سورج سے کروڑ وں گنا بڑے اور چمکدار ہیں سب کی چمک دمک ختم ہوجائی گا اور سب تیرگی میں چلے جائیں گے (۱۳) اور ان کا ایک نظام کے مطابق حرکت کرناختم ہوجائے گا (۱۶) اور سورج و چاند آپس میں ظکر اکر ایک ہوجائیں گے (۱۰) اور وہ آسمان جو اس دنیا پر مضبوط اور محفوظ حصےت کی طرح ہے متزلزل اور کمز ورہوجائے گا(۱۶) اور پھٹ جائے گا اوراس میں دراڑیں پڑ جائیں گی (۱۷) اوراس کی چادرلپیٹ دی جائے گی (۱۸) اور سارے آسانی سےّ ارے پکھلی ہوئی دھات کی طرح ہوجائیں گے(۱۹) اوراس دنیا کی فضادھوئیں اور بادل سے بھر جائیگی (۲۰)

۱-زلزال الحج ۱ واقعه ۶ مزل ۲۰۱۶ -زلزال ۲ ،انشقاق ۶ ،۳ -الحاقه ۱۶،فجر ۲۱ ، ۶ تکویر ۲ ،انفطار ۵۳ - کہف ۶۷ نجل ۸۸ ،طور ۱۰ تکویر ۲ ،۲ -الحاقه ۶ ،واقعه ۰ ،۷ -مزل ۱۶،

۸ \_ معارج ۹، قارعه ۹ و طه ۱۰، ۸، مرسلات ۱۰،۱ کهف ۸، نباء ۱۱۲ وقیامت ۸، ۱۲ رحمن تکویر ۱، ۱۳ ویر ۲، ۱۶ و انفطار ۲، ۱۰ وقیامت ۱۶، ۹ مطور ۱، حاقه ۱۲، ۱۷ و رحمن ۳۷، حاقه ۱۰، مزمل ۱۸، مرسلات ۱۹، انفطار ۱، انشقاق ۱، وانبیاء ۲۰، کمویر ۱۹۱۱ و معا رج ۲،۰۸ و فرقان ۲۰، دخان ۱۰

موت صحاصوس-ایسی ہی حالت میں موت کا صور پھونک دیا جائے گا اور تمام زندہ موجودات مرجا <sup>ع</sup>یں گے(۱)اوراس فطری دنیا میں زندگی کا کوئی انزنہیں ملے گا،اورخوف واضطرار ہرایک پر چھا جائے گا(۲)مگر وہ لوگ ج<sup>وہ</sup> ستی اور موجودات کے اسراراور حقیقت سے واقف ہیں اور جن کے دل خدا کی محبت اور معرفت میں ڈ وبے ہوئے ہیں۔

زندگی اور آغاز قیامت کا صور ۔ پھر وہ دوسرا جہان جس میں بقا اور ابدیت کی قابلیت پائی جاتی ہے معرض وجود میں آئ گا(۳) اورز مین اپنے رب کے نور سے جگمگا اٹھ گی (٤) اورزندگی کے صور کی آ واز بلند ہو گی (۰) اور سارے انسان (بلکہ حیوانات بھی) (٦) ایک لیح میں زندہ ہوجا سی گے (٧) اور پھر گھبرائے ہوئے اور پریثان حال (٨) ٹڈیوں اور فضا میں اڑتی ہوئی پینگوں (٩) کے مانند تیز رفتاری (١٠) سے اپنے رب کے پاس حاضر ہونے کے لئے روانہ ہوجا سی گے (١١) اور سب ایک میدان میں جمع ہوجا سی گر اور (١٢) اس وقت سوچیں گے کہ عالم برزخ میں ان کا توقف ایک دن یا ایک گھنٹہ کے برابرتھا (١٣)

۱-زمر ۲۸ ،حاقه ۱۳، <sup>ی</sup>س ۲۰ ۶۹ ن<sup>ی</sup>مل ۳،۸۹،۸۷ - ابرا تیم ۶۸ ،زمر ۲۷ ،مریم ۳۸ ،ق ۲۲

٤ \_ زمر ٥،٦٩ \_ زمر ٦٨ ، کهف٩٩،ق٢ ، ٢،٢٢ ، نبا١٨ ، نازعات ١٣ \_ ١٤ ، مد تر ٨ ، صافات

19

۲ - انعام ۳۸، تکویر ۷،۰ کہف ٤۷ نجل ۷۷ ،قمر ۹ ، نبا ۸،۱۸ - ق ۲ ۹ - قارعہ ٤ ،قمر ۷،۰ ۱ - ق ٤٤ - معارج ٤٣

الہی حصومت صحاطہ وہرا وہ سببی ونسبی ہشتوں صحاحات کا کمل اُس جہان میں حقیقتیں کھل کر سامنے آجائیں گے، (۱) اور خدا کی حکومت اور سلطنت کا کمل ظہور ہو جائے گا، (۲) اور مخلوقات پر ایک ہیت طاری ہوگی کسی کو بھی بلند آ واز میں گفتگو کرنے کی جرائت نہیں ہو سکتی (۳) اور ہر ایک کو اپنے انجام کی فکر ہوگی یہاں تک کہ اولا د اپنے والدین سے اور رشتہ دار وقر ابت دار ایک دوسرے سے دور بھا گیں گے اور اپنا منھ چھپائیں گے(٤) اور سبھی ونسی رشتوں کی بنیاد ہی ختم ہوجائے گی (٥) اور وہ دوستیاں کہ جو دنیا وی اور شیطانی مفاد و معیار پر استوارتھی دشمنی میں بدل جائے گی (٢) اور اپنی گذشتہ غلطیوں اور گنا ہوں کی وجہ سے صرت ویا س اور شرمند گی

> ۱- ابراہیم ۲۱ - العادیات، ۱۰ طارق ۹ ق۲۲ الحاقہ ۱۸ ۲ - رحج ۶۵ مفرقان ۲۶ ، غافر ۱۰۱ نفطار ۱۹

خدائی عدالت کامقد مه (محاکمه) اُس وقت خدا کی عدالت میں حاضری ہوگی ، اور سارے بندوں کے اعمال حاضر کئے جائیں گے، (۱) اور نامہ اعمال تقسیم کیا جائے گا (۲) اور ہر نیک و بد کام کی نسبت اس کے فاعل کی طرف اتن واضح اور روثن ہوگی ، کہ کسی سے پوچھنے کی ضرورت نہیں ہوگی ، کہتم نے کیا کیا ہے؟ (۳) اس دادگاہ (عدالت) میں فر شتے پیغیر ان الیٰی اور خدا کے نتخب بندے ، گوا ہوں کے عنوان سے حاضر ہوں گے (٤) یہاں تک کہ انسان کے ہاتھ پیر اور بدن کی کھال تک اس کے خلاف گوا ہی دے گی (٥) اور سارے انسانوں کے حساب و کتاب میں بہت دفت اور غور سے کام لیا جائے گا، اور خدا کی میز ان پر تولا جائے گا (۲) اور پھر عدل وانصاف کی بنیاد پر ان کے درمیان فیصلہ کیا جائے گا(۷) اور ہر ایک کو اس کی محنوں کا کچل طے گا(۸) نیک کام کرنے والوں کو دس گنا انعام دیا جائیگا(۹) اور کوئی بھی دوسرے کا بو جونہیں اٹھائے گا(۱۰) لیکن جن لوگوں نے دوسروں کو گمراہ کیا ہے وہ اپنے گنا ہوں کے علاوہ گمراہ ہونے والے افراد کے گنا ہوں کو بھی اپنے دوش پر اٹھا ہیں گے (۱۱) (بغیر اس کے کہ ان کے گنا ہوں میں پچھ کمی کی جائے ) اسی طرح کسی سے بھی کسی چیز کا عوض اور بدلہ قبول نہیں کیا جائیگا (۱۲) کسی کی سفارش قبول نہیں ہوگی (۱۳) مگر ان لوگوں کی شفاعت قبول ہو گی، جنکو خدا کی طرف سے اجازت دی گئی ہے اور وہ لوگ خدا کی مرضی اور معیار کے مطابق شفاعت کریں گر (۱۲)

۸ \_ النجم ۲۰ ۲ \_ ۶۱ ، بقره ۲۸ ۲۰ ۲۸ ، آل عمران ۲۵ \_ ۲۱،۱۱ انعام ۷۰ ، مود ۱۱۱، ابرا بيم ۲۰ ،

۹ ـ انعام، ۱۲، ۱۰ ـ النجم ۳۹، انعام ۶۶، فاطر ۱۸ زمر ۷ ۱۱ نیخل ۲۵ ، عنکبوت ۱۳، یہال پر بیتصور کیا جا سکتا ہے کہ جولوگ دوسروں کی ہدایت کا سبب بنتے ہیں دو گنا 19 ـ بقر دو گنا گران ۱۹ لقمان ۳۳، مائدہ ۳۳، حد ید ۱۵ ۱۲ ـ بقر د ۲۵ ، ۲۰۱۶ کا مران ۹۱ لقمان ۳۳، مائدہ ۳۳، حد ید ۱۵ ۱۲ ـ انبیاء ۲۸ بقر د ۲۵ ، یونس ۳، مریم ۸۷ ، مطه ۲۰۰ سبا ۳۳، زخرف ۸۲ فیم ۲۷،

ابدی تھ بے از سے مراف سروانگی اسے فوراً بعد خدا کے حکم کا اعلان کیا جائے گا (۱) نیک کام کرنے والے اور گنہگا رایک دوسرے سے جد ہوجا کیں گے(۲) اور مونین سرخرو، شاداب اور سرتوں میں ڈوب ہوئے جنت کی طرف(۳) اور کفار منافقین جنکے چہرے سیاہ ہو گئے ہوں گے مگین و پریثان ذلت وخواری کے ساتھ جہنم کی طرف روانہ ہوں گے(٤) اور سب کے سب جہنم سے ہو کر گذریں (۰) اس حالت میں کہ مومنوں کے چہرے سے نو ربرس رہا ہو گا اور ان کے راستے روش ہوں گے(۲) اور کفار و منافقین اندھیرے میں کچنسے ہوڈ گے اور منافقین جو اس دنیا میں مومنین کے ساتھ گھلے ملے رہتے تھے مومنین کو آواز دیں گے کہ ہماری طرف اپنا چیرہ گھما و تا کہ تمحا رے نور سے فائدہ اٹھائیں تو اس وقت وہ جواب سنیں گے کہ اس نور کو یانے کے لئے پچچلے یاؤں ( دنیا میں ) پلٹ جاؤ! پھروہ منافقین اور کفارکہیں گے کہ کہا بھول گئے؟ کہا تمھارے ساتھ اس دنیا میں نہیں تھے؟ پھر جواب یا ئیں گے کیوں نہیں ظاہر اُہمارے ہی سا تھ تھلیکن تم نے خود کو گرفتار کر لیاتھ ارے دل میں شک پیدا ہو گیا اور تم سنگدل ہو گئے اور آج تمهارا فيصله ہو گيا آج تم سے اور کا فروں ہے کوئی قبول نہيں کيا جائيگا اورآ خرکار کفار دمنافقین کوجہنم کے منھ میں جھونک دیا جائے گا(۷) جس وقت مومنین جنت کے نز دیک پہنچیں گے تو اس کا درواز ہ کھول دیا جائیگا اور رحمت کے فر شتے ان کا استقبال کریں گے،سلام واحتر ام کے ساتھ ان کوابدی سعادت کی خوش خبری سنا ئیں گے،(۸)اور دوسری طرف جب کفار ومنافقین جہنم کے نز دیک پہنچیں گے تو اس کا درواز دکھل جائیگااورعذاب کے فرشتے سختی سے ان کی مذمت کریں گےاوران کوابدی عذاب کی خبر دیں گے(۹)

۱-اعراف ٤٤ ۲ -انفال ۳۷،روم ۲۰۱۶،۲۰۱۶ ، یوری ۷، بهوده ۲۰،۸۰۱، یس ۹۵ ۳ - زمر ۳۷، آلعمران ۱۰۷ مریم ۸۵، قیامت ۲۶،۶۲ ، مطفقین ۲۶، غاشیه ۸عبس ۳۸ -۳۹ ٤ ـ زمر ۲۰ ـ ۷۲۰، آلعمران ۱۰۲، انعام ۱۲۶ ، یونس ۲۷ مریم ۸۶ طه ۸۱، ۱۰، ۱۲۵، ۱۲۱، ۱۲۱، تیم ۳۳ ، قمر ۸ معارج ٤٤ ، غاشیه ۲ اسراء ۹۷، ۷۶، ۳ ۵ ـ مریم ۲۷،۷۷ ۲ - حدید ۳۲ ـ ۱۵، نساء، ۱۶ ۸ ـ زمر ۷۷، ۷۲، تحریم ۲۰۱ نیباء ۱۰۳

جنت۔ بہشت مین آسانوں اور زمینوں کی وُسعت کے برابر لیے چوڑ بے باغات ہو نگے (۱) ہوشتم کے پھلوں سے لدے ہوئے طرح طرح کے درخت جو ہر وقت انسان کی دسترس میں ہو س گے (۲) اور عظیم وخوبصورت مکانات ہو نگے اور صاف و شفاف پانی کی نہریں اور چیشے ہو نگے (۳) نیز دودھ و شہد اور پاک و پاکیزہ ، طیب و طاہر شراب (٤) اور ہر وہ چیز جس کا دل چاہے یا بہشتیوں کو ضرورت محسوں ہو وہ موجو دہوگی (۵) اور ان کی خواہشات سے زیا دہ چیزیں موجو دہونگی (۲) اور بہشتی لوگ و ہاں ریشم کے زم و نازک لباس میں مابوں اور مختلف قسم کی زینیوں سے آراستہ ہوں گے (۷) اور سچ ہوئے تخت پر نرم ولطیف بستر پر طیک لگائے ایک دوسرے کے سامنے بیٹھے ہوئے خدا کی حمد و ثنامیں مشغول ہونگے (۸)اورکوئی بھی غلط با ت نہ تو زبان پر جاری کریں گے اور نہ ہی کا نوں سے سنیں گے (۹) نہ ٹھنڈک ان کو تکلیف پہنچائے گی اور نہ گرمی کا احساس ان کواذیت دے گا (۱۰) اور نہ تو کسی طرح کار نج وملال اور نہ ہی ٹھکن کا احساس ہوگا (۱۱) اور نہ تو کوئی غم ہوگا اور نہ ہی کوئی خوف، (۱۲)

۱-آلعمران ۱۳۳، حدید ۲۱، ۲ \_الحاقه ۲۳، د هر ۲ \_۲۱،۱۸ مطفقین ۲۸ ۳ \_ بقره ۲۰، آلعمران ۱۰، اور دسیوں دوسری آیتیں ٤ محمد ١٥، دهر ٦ - ٢١،١٨ مطفقين ٢٨ ٥ نحل ۳۱، فرقان ۱۶ زمر ۶۳، فصلت ۳۱ شوری ۲۲ زخرف، ۷۱،۷، ق ۳ ٦\_ق ٧،٣٥ كهف ٣٦، ج ٢٣، فاطر ٣٣ دخان ٥٣، دهر ٢١ - اعراف ٢٢، ۸ \_اعراف ۶۳ ، پونس ۲ ، فاطر ۶۳ زم ۶۷ ۹\_مريم۲۲، نياءه ۳، غاشيد ۱۱ ۱۰ - الدهر ۱۱٬۱۳ - مريم ۲۲، نباء ۲۰ ، غاشيه ۱۱ ۱۲\_، اعراف ۳، ججر ٤٨، اور نہ کسی کے دل میں کوئی کینہ ہوگا نہ ڈشمنی (۱)حسین وجمیل خدمت گزاران کے جاروں طر ف ٹہلتے ہوں گے(۲) اورجنتی شراب کا جام ان کو پلا رہے ہوں گے کہ جس کی لذت ونشاط قابل توصيف نہيں ہے، اور کسی طرح کا نقصان نہ ہوگا (۳) کئی قسم کے پھل اور پر ندوں کے گوشت نوش فرمار ہے ہوں گے (٤) اور خوبصورت ومہر بان نیز پا کدامن شریک حیات اور ساتھیوں سے لطف اندوز ہو نگے (٥) اور ہر چیز سے بڑھ کر رضائے پروردگا رکی روحانی نعمت سے سر فراز ہو نگے (٦) اور خدکی ایسی مہر بانی ان کے شامل حال ہوگی جو تفصیں خوشیوں میں غرق کردیگی اور کوئی بھی خوشیوں کے اس مرتبے کو تصور بھی نہیں کر سکتا (٧) اور بیہ بے نظیر سعادت اور نا قابل توصیف نعمتیں اور خدا کی رحمت ، رضا وخوشنو دی ہمیشہ ہمیشہ ان کے ساتھ رہے گی (۸) جو بھی ختم ہونے والی نہیں ہے (٩)

۱ ـ اعراف ٤٣ ، حجر ٤٧ ۲ ـ طور ۲۵ ، واقعه ۱۷ ، دهر ۱۹ ۳ ـ صافات ٤٥ ـ ٤٧ ع ص٥ ، طور ٣٣ ، زخرف ٩٧ واقعه ١٨ ـ ١٩ دهر ٥ ـ ٦ ـ ١٩ ، ١٠ با ٤ ٣ مطففين ٢٥ ، ٢٨ ٤ ـ ص٥ ه طور ٢٢ زحمٰن ٥٢ ، ٦٨ ، واقعه ٢٠ ـ ٢١ ، مرسلات ٤٢ ، نبا٢٣ ٤ ـ ص٥ ه طور ٢٢ زحمٰن ٥٢ ، ٢٠ ، واقعه ٢٠ ـ ٢١ ، مرسلات ٤٢ ، نبا٢٣ ٥ ـ بقر ٢٥ ٢ آلعمران ٢٥ ، نساء ٥٧ صافات ٤٨ ـ ٤٩ ص ٢٥ زخرف ٢٧ دخان ٤٥ طور ٢٠ ترمٰن ٢٥ ، ٢٠ ٢٧ دواقعه ٢٢ ـ ٣٣ ، ٢٢ ، ما نده ٢٩ مجادله ٢٩ بينه ٨ ٢ - آلعمران ٢٥ ، توبه ٢٢ ، ٢٢ حديد ٢٠ ، ما نده ٢٢ مجادله ٢٩ بينه ٨ ۸ - بقره ۲۰ ۸۲۰ آل عمر ان ۲۰، ۳۶، ۱۹۸۰ ، نساء ۱۳، ۵۷، ۱۲۲، ما ئده ۱۱۹، ۸۹ ،اعراف ٤٢ ، توبه ۲۰،۲۲، ۸۹،۷۷، یونس ۲۲، هود ۲۳، ۱۰، ۱۰، ابرا تیم ۲۳، ججر ٤٨ ، کهف ۱۰۸،۳ ، طه ۲۷ انبیاء ۲۰، مومنون ۱۱ فرقان ۲۰،۱۳ ۷، عنکبوت ۵۸ ، لقمان ۹، زمر ۳۳ ، زخر فرا۷، احقاف ۲۰،ق ۳ ، فتح ۵، حدید ۲۲، مجادله ۲۲ ، تغابن ۹ طلاق ۱۱، بینه ۸، ۹ - دخان ۵ ۵، فصلت ۸، انشقاق ۲ ، تین ۲،

جہنے جہنم ان کا فروں اور منافقوں کا ٹھکا نہ ہے جن کے دلوں میں ایمان کا نور بالکل نہیں پایا جاتا (۱) اور جہنم کے اندرا تنی وسعت اور گنجائش پائی جاتی ہے کہ سارے گناہ گاروں کو اپنے اندر بھر لینے کے بعد بھی (بل من مزید) (کیا کوئی اور بھی ہے) کی آواز بلند کر یگا (۲) اس میں صرف آگ ہے اور بس، عذاب ہے اور بس !! چاروں طرف اس کے شعلے بلند ہو نگے اور کا نون کو پھاڑ دینے والی غصہ سے بھری آوازیں خو ف واضطراب میں اضافہ کریں گی (۳) وہاں لوگوں کے چہرے سکڑے ہوئے ، سیاہ، کر بید المنظر، اور جمریوں سے بھرے ہوں گے (٤) یہاں تک کہ دوزخ نے فرشتوں کے چہرے پر بھی مہر بانی ،محبت اور نرمی کے آثار نہیں دکھائی دیں گے (٥) جہنم کے لوگ لو ہے کے طوق و سلاسل نیز ہتھکڑیوں بیڑیوں سے باند سے جائیں گے، (٦) اور آگ انھیں سر سے پیر تک اپنے قبضے میں لئے ہوگی (٧) اور خود وہ ہی لوگ آگ بنانے اور لگانے والے ہوں گے (٨) جہنم کی فضا میں سوائے آہ و فغال ، فریا دو بکا اور نالہ و شیون اور جہنم کے او پر تعینات فرشتوں کی خوفناک اور گرجد ار آواز کے اور کچھ سنائی نہیں دیگا (٩) اور گہند گا روں کے او پر کھولتا ہوا گرم پا نی انڈیلا جائے گا، جوان کو اندر سے بچھلا دیگا (٩)

۱۔ نساء، ۱۰، اور دوسری دسیوں آیتیں۔ ۲ ـ ق، ۳،۰۳ ۔ هود ۲۰۱۰ نبیاء، ۱۰، فرقان ۱۰، ملک ۸۰٪ ۲ ـ آلعمران ۲۰۱۰ ملک ۲۷، مومنون ۲۰۱۰ زمر ۲۰ ۵ - تحریم ۲۰۹۱ - رعد ۵۰ ابرا تیم ۶۹ ، صبا ۳۳ غافر ۲۰٬۷۷ ، الحاقه ۲۳ دهر ۶ ۷ ـ ابرا تیم ۰۰ فرقان ۲۰۱۰ نبیاء ۹۸، جن ۱۰، تحریم ۲ ۸ ـ بقر ۶۵ ۲۰ آل عمران ۲۰۱۰ نبیاء ۹۸، جن ۱۰، تحریم ۲ ۹ ـ فرقان ۲۰۰۶ انشقاق ۲۱، ۱ ـ رجی گرمی اور پیاس کی شدت کی وجہ سے پانی کی درخواست کریں گے تو اضیں گرم جلتا ہوااور نجس وبد بوداریانی دیا جائے گا، جسے وہ لوگ بہت ہی شوق سے پئیں گے(۱)اوران لو گوں کی غذا درخت ( زقوم ) ہے جوآگ سے اگتا ہے جس کو کھانے سے اندرونی سوزش و جلن میں اضافہ ہوجائیگا (۲) اوران کالباس ایک سیاہ اور چیکنے والے مادے سے بنا ہوا ہوگا جوان کے لئے ایک عذاب کا باعث ہوگا (۳)اور شیاطین وجنات کے گنہگا ربھی ان کی ہمنشینی سے دور بھاگیں گے(٤)اورایک دوسرے پرلعنت بھیجیں گےاور مذمت کریں گے (ہ)اورجس دقت وہ لوگ خدا کی بارگاہ میں معذرت خواہی کے لئے اپنی زبان کھولیں گے اس وقت دور ہوجاؤ خاموش ہوجاؤا پیےالفاظ سے اُنھیں خاموش کردیا جائے گا (٦) پھر وہ لو گ جہنم کے دربان کے پاس پناہ لیں گے،اوران سے درخواست کریں گے کہتم ہی خدا سے ہمارےعذاب میں کمی کے لئے سفارش کر وہ تو وہ جواب یا تیں گے کہ کیا خداوند عالم نے اینے پیغمبروں کومبعوث نہیں کیا تھا ،اورتھا رےاو پر اس نے اپنی حجت تما منہیں کی تھی ؟(٧) د وبارہ مرنے کی تمنا کریں گےاور جواب یا ئیں گے کہ ابتم ہمیشہ اسی جہنم میں رہو گے(۸)اگر چیہ موت انکےاویر چاروں طرف سے برس رہی ہو گی مگراس کے باوجودنہیں مر یں گے(۹)اورانے بدن کی جتنی کھال آگ میں جلتی جا نہیں گی اتنی ہی نئی کھال اگتی جا نہیں گی(۱۰)اوران پرعذاب ہوتارہے گا۔

۱ ـ انعام، ۷، یونس۶ کهف۲۹،واقعه ۶۲،۶۶،۵۰، محمد ۱۰ ۲ ـ صافات ۲۶،۶۲،ص۸۷، دخان ۶۶،۶۵،واقعه ۲۰،۳۲۰ نباء۲۰،غاشیه ۷،۶ ۳ - ابرا تیم ۱۷، طه ۲۷ فاطر ۶۳ - دخرف ۳۸ - ۳۹، شعراء ۹۶ - ۹۰، ص۵۸، ۵ - اعراف ۳۸ - ۳۹ عنگبوت ۲۵، مرسلات ۳۵ - ۳۶، ۲ - مومنون ۸۰۱۰، روم ۵۷، غافر ۲۵، مرسلات ۳۵ - ۳۲ ۷ - غافر ۶۹ - ۰۰۰۸ - زخرف ۹۷،۷۶ - ابرا تیم ۱۷، طه ۲۷، فاطر ۳۶ ۱۰ - نساء - ۵۵،

بہشتیوں سے تھوڑ بے کھانے یانی کی بھیک مانگیں گے توجواب سنیں گے کہ خدانے بہشتی نعمتوں کوتمھا رے او پر حرام کردیا ہے (۱) اور بہشتی لوگ ان سے یوچھیں گے کہ کونسی چیز تمھا ری بد بختی کا سبب ہےاور تنھیں جہنم میں کھینچ لائی ہے؟ تو لوگ کہیں گے کہ ہم نمازیوں اور خدا کے عبادت گذار بندوں میں سے نہیں تھےاورغریوں کی مدذ نہیں کرتے تھےاور فسادیوں کے ساتھ مل کرر بتے بتھے اور روز قیامت کو جھٹلاتے تھے (۲) اس وقت آپس میں ایک دوس سے الجھ جائیں گے،اورلڑ نے لگیں گے (۳) گمراہ ہونے والے گمراہ کرنے والوں سے کہیں گے، کہتم ہی لوگوں نے ہمیں گمراہ کیا ہے وہ لوگ جواب دیں گے کہتم لوگوں نے اپنی رضا اور خواہش سے ہما ری پیر دی کی ہے(٤) نیچے کا م کرنے دالے اپنے او پر کا م کرنے والے(رعایا بینے حاکم یاارباب) سے کہیں گے کہتم ہی نے ہمیں اس یخق تک پیچایا ہے وہ جواب دیں گے کہ کیا ہم نے زبردت اور جبراً تم کوراہ راست سے روکا تھا (ہ) بالاخروہ لوگ شیطان سے کہیں گے کہ ہم لوگوں کی گمراہی کا سبب بنا ہے تو وہ جواب دے گا کہ خدانے تم سے سچاوعدہ کیالیکن تم لوگوں نے قبول نہیں کیااور میں نے جھوٹا دعدہ کیا توتم نے قبول کرلیا، لہٰذا میری مذمت کے بجائے خودا پنی مذمت کرو،اور آج ہم میں سے کوئی بھی ایک دوسرے کی مددنہیں کرسکتا (٦) لہٰذا اپنی نا فر مانی اور کفر کی سز اجھکتنے کے اور کوئی چارہ نہیں ہے لہٰذا ہمیشہ ہمیشہ عذاب میں مبتلار ہیں گے(٧)

۱\_اعراف، ۲،۵ به مدتر ۳۹\_۳، ۷۶ میس ۶،۵

٤ \_اعراف ۳۹،۳۸ صافات ۲۷ \_۳۳،

٥ - ابرا تيم ۲۱ ، سباء ۳۱ ، ۳۳ ،

٦ \_ابرا تيم ٢٢ ،

۷ - بقره ۱۱۳، ۸۱، ۲۱۷، ۲۱۷، ۲۵۷، ۲۵۷، آل عمران ۱۱۶، ۸۸، نساء ۱۱۹، ما کده ۳۷، ۸ انعام ۱۱۸، اعراف ۳۳، توبه ۲۸، ۲۳، ۲۸، یونس ۲۰، ۲۵، هود ۱۰، رعده نجل ۲۹، کهف ۲۰، طه ۱۰، سجیره ۲۰، مومنون ۲۰، ۱۰ حزاف ۶۵، زمر ۷۲، غافر ۷۶، زخرف ۷۶ مجاوله ۲۷، تغابن ۱۰، جن ۲۳، بینه ۲

> سوالات: ۱۔قیامت کے وقت زمین وآسمان کی کیفیت کو تفصیل سے بیان تیجیے؟ ۲۔قیامت کے آغاز کی کیفیت اوراس کے اوصاف کو بیان کریں؟

۳ ۔ اللی عدالت کے محاکمہ (مقدمہ) کی شرح وتفصیل پیش کریں؟ ٤ ۔ مونیین اور کفار کے متعلق ابدی ٹھکا نوں کی طرف روائگی کی وضاحت سیجئے؟ ۵ ۔ پہنتی نعمتوں کو تفصیل سے بیان سیجئے؟ ۲ ۔ جہنم اور جہنمیوں کی گفتگو کو قفصیل سے بیان سیجئے؟

463

درس عقائد

اِڪياونوان درس دنيا کا آخرت سے مقابله مقدمہ: دنيا کا فناہوجا نااوراخرت کا ہميشہ باقی رہنا سيگفتگوذيل کے موضوعات پرمشتمل ہے آخرت ميں نعمت اور عذاب کے مايين جدائی مقد مہ: ہم نے عالم آخرت کے بارے میں عقل اور نقل ( آیات وروایات ) کے ذریعہ جو معلومات حاصل کی ہیں، اس کی روشن میں دنیا وآخرت کے درمیان مختلف زاویہ سے تقابل کر سکتے ہیں، خوش قسمتی سے بید تقابل ( موازنہ ) خود قرآن مجید کے اندر موجود ہے اور ہم قرآنی بیانات کے ذریعہ دنیا وآخرت کو صحیح طریقہ سے تصور کر سکتے ہیں۔

دنیا کافانی ہونااور آخرت کا ابدی ہونا (ہمیشہ باقی رہنا) دنیا وآخرت کے درمیان سب سے پہلا اور واضح ترین اختلاف دنیا وی زندگی کا محدود ہونا اور اخروی زندگی کا ہمیشہ باقی رہنا ہے، ہرانسان کی عمر کے لئے اس دنیا میں ایک حد معین ہے کہ حد تک ہرایک کوجلدیا دیر پنچنا ہے تی کہ اگر کوئی شخص سیکڑوں یا ہزاروں سال بھی اس دنیا میں زندگی بسر کرلے بالاخراس کو ایک روز اس مادی عالم کے تغیر کے ساتھ کہ جب پہلا صور پھو نکا جائے گاختم ہوجانا ہے، حبیبا کہ گذشتہ درس میں بیان کیا جا چکا ہے۔

دوسری طرف قرآن مجید کی تقریباً، اسی، آیتیں آخرت کے ابدی ہونے پر دلالت کرتی ہیں

(۱) اور ظاہر ہے کہ محدود چاہے جس قدر بھی طولانی مدت ہولا محدود سے مقابلہ نہیں کر سکتا، صرف عالم آخرت بقا اور دوام کے لحاظ سے دنیا کے او پر عظیم فضیلت کا حامل ہے اور بیا ریا مطلب ہے جو مختلف آیتوں میں آخرت کو (ابقل) (۲) اور دنیا وی زندگی کو (قلیل) (۳) کے لفظ سے تعبیر کیا ہے اور دوسری آیتوں میں دنیا وی زندگی کو اس سبز ہ سے تشبید دی گئی ہے جو چند روز سر سبز و شا داب رہنے کے بعد زردی کی طرف مائل ہوتا ہے اور پھر (پژ مردگی) کملا ہے شروع ہوجاتی ہے اور آخرت میں بالکل خشک ہو کر ختم ہوجا تا ہے (٤) اور خدا وند عالم ایک آیت میں کلی طور سے ارشا دفر ما تا ہے کہ صرف وہ شی جو خدا کے زد دیک ہے ہمیشہ باتی رہنے والی ہے (٥)

آخر بت میں نعمت اور عذاب صحے ما بین جد ائی دنیا اور آخرت کی زندگی میں ایک دوسرا بنیا دی فرق یہ ہے کہ دنیا کی زندگی اور اسکی تمام خوشیا ں رنج ومشکلات کے ساتھ ملی جلی ہیں اور ایسا ہر گرنہیں ہے کہ پچھلوگ ہمیشہ ہر لحاظ سے خوشحا ل، بے فکر ، اور آسودہ خاطر ہوں گے اور پچھا فراد ہمیشہ عذاب اور پریثنا نیوں میں مبتلا ہوں گے اور خم ومصیبت سے ود چار ہوں گے بلکہ تقریباً سار بے لوگ ہر طرح کی خوشیوں ، لذتوں اور عیش و آرام سے مالا مال بھی ہیں اور ساتھ ہی ساتھ رنج ومصیبت اور خم وغصہ سے بھی دست وگریباں ہیں۔

.....

۱۔ بہشت میں دوزخ کی حاودانی اورخلود سے متعلق آیتوں کی طرف رجوع کریں ۲ \_ کیف ۶ ۲ ، مریم ۶ ۷ ، طله ۱۳۱٬۷۳ ، قصص ۲ ، شوری ۶ ۳ ، غافر ۹ ۳ ، اعلی ۱۷ ۳\_آلعمران ۱۹۷ ، نساء۷۷ ، توبه ۳۸ نمل ۱۱۷ ، ٤ \_ يونس٢٢، كهف٥٤، ٤٦، ٢ حديد. ٢، نمل ٩٦، ٥ \_ آلعمران ١٥، نساء ٧٧، انعام ٢٣، اعراف ٣٢ يوسف ١٠٩ نجل. ٣، كهف ٤٦، مريم ۲۷،طه ۱۳۱،۷۳،فقص ۲ ،شوری ۶ ۳،اعلی ۷۷، لیکن عالم آخرت کے دوالگ الگ حصے (جنت وجہنم ) پائے جاتے ہیں،جس میں سے پہلا حصہ وہ ہے کہ جس میں کسی قشم کی کوئی پریشانی عذاب، خوف اورغم کا شائبہ بھی نہیں یا یا جاتا، جب که دوسرے حصے میں آگ، در دمصیبت، حیرت ویاس اورغم کے علاوہ کچھاور ہاتھ آئے والانہیں ہے کہ جود نیاوی لذت کا اثر ہے۔ یہ تقابل بھی خود قر آن مجید کے اندریا یا جاتا ہے اور آخرت کی نعمتوں اور تقرب پر وردگار کی بر تری کودنیاوی نعتوں کے او پرصاف لفظوں میں بیان کیا گیاہے(۱)جس طرح آخرت کے عذاب كودنياوى مشكلات اورمصيبتول سے سخت تربيان كيا گيا ہے (٢)

آخرت کا اصل ہونا۔

دنیا وآخرت کے درمیان ایک اہم فرق مد ہے کہ دنیا وی زندگی آخرت کے لئے مقد مہ ہے اور ابدی سعادت کو حاصل کرنے کا ذریعہ ہے اور آخرت کی زندگی آخری اور اصل زندگی ہے، اگر چہد نیوی حیات اور اس کی ما دی و معنوی نعمتیں انسان کو بہت پسند ہیں ،لیکن اس کے با وجود کہ میہ ساری نعمتیں صرف امتحان کا ذریعہ ہیں اور حقیقی نشو دنما اور ترتی نیز ابدی سعادت کو حا صل کرنے کے لئے ایک وسیلہ ہے لہٰذا اصل نہیں ہو سکتی اور اس کی واقعی قدر و قیمت ایک زاد راہ اور تو شہ کی تی ہے جو انسان اپنی ابدی زندگی کے لئے آما دہ کر تا ہے ( ۳ ) اس لئے اگر کو کی شخص آخرت کو فر اموش کر کے دنیا کے حسن و جمال میں گر فتار ہوجائے ، اور اس کی لذتوں کو اپنا آخری مقصد سمجھ بیٹھے تو گویا وہ اس کی واقعی قدر و قیمت کو نہیں پہلی ن سکا، اور اس کے لئے فر ضی اہمیت کا قائل ہو گیا کیونکہ اس نے وسیلہ کو

۱-آل عمران ۱۰، نساء ۷۷، انعام ۲۳، اعراف ۳۳، یوسف ۱۰۹، نجل، ۳، کهف ۶۶، مریم ۷۳، طه ۱۳۱، ۷۳، فقص، ۶، شوری ۳۳، اعلی ۱۷، ۲ - رعد ۲۶، طه ۱۲۷، سجد ۲۱، زمر ۲۶، فصلت ۲۱، قلم ۳۳، غاشیه ۲۶، ۳ وقصص ۷۷

مقصد سمجھ لیا ہے اگر ایسا ہے تو سوائے فریب اور کھیل اور مشغولیت کے اور پجھ ہیں ہے، اسے لیے قر آن مجید نے دنیا کی زندگی کو کھیل مشغولیت اور وسیلہ فریب کے نام سے یا دکیا ہے (۱) اور آخرت کی زندگی کو ایک حقیقی حیات جانا ہے (۲) کیکن توجہ کا مقام ہے کہ وہ تمام مذمتیں جو دنیا کے سلسلے میں بیان کی گئی ہیں وہ دنیا طلب انسانوں اور اس کو هدف و مقصد بنا کے زندگی گذار نے والوں سے متعلق ہیں، ورنہ زندگانی دنیا خدا کے اُن نیک بندوں کے لئے جو اس کی حقیقت کو پہچانتے ہیں،اوراس کوایک وسیلہ کی حثیت سے دیکھتے ہیں،اورا پنی زندگی کے تمام لمحات،ابدی سعادت کے حصول میں صرف کرتے ہیں نہ صرف بیر کہ ان کی مذمت نہیں کی گئی بلکہ وہ غیر معمولی قدر وقیت کے مالک ہیں۔

دنیاوی ذندگی تحوامت خاب سے منے سکا متیجد عالم آخرت کی فضیلت اور غیر قابل توصیف بہتی نعتوں اور خدا کی مرضی وخوشنودی کودنیاوی لذتوں کے اُو پر ترجیح دینے میں کسی بھی شک وشہد کی گنجائش نہیں ہے لہذا دنیا وی زندگی کوانتخا ب کرنا، اور اس کو آخرت کے اُو پر ترجیح دینا، ایک غیر حکیما ندا قدام ہے (۳) کہ جس کا نتیجہ حسرت اور شرمندگی کے علاوہ پچھاور نہیں ہے لہذا اس کوانتخاب کرنا اور اس کی لذتوں پر دل و جان سے قربان ہوجانا نہ رید کہ صرف ابدی سعادت سے محرومی کا سبب ہے بلکہ ہمیشہ کی بریختی کا بہت بڑا ذریعہ بھی ہے۔

وضاحت۔ بیرکداگرانسان،ابدی سعادت کے بجائے دنیا کی جلدگذرجانے والی لذتوں کاانتخاب کرے اس طرح کہاس کی اخروی زندگی کا کوئی نقصان نہ ہوتوا پیاا قدام اخرومی سعادت کے غیر ۱۔ آلعمران ہ ۱۸،عنگبوت ۲۶، محمد ۳۶، حدید ۲۰

۲ يخنگبوت ۲ ، فجر ۲ ، ۳\_اعلیٰ ۱۶، فجر ۲۶، هود ۲۲، کړف ۶۰، ۵، ۱۰، نمل، ۶، ۵ معمولی رجحان کود کیھتے ہوئے ایک غیر عاقلا نہ کا م ہے لیکن کیا کیا جائے کہ سی کوتھی عالم ابد یت سے مفرنہیں ہےاور وہ کہ جس نے اپنی ساری قوّتوں کودنیا کی زندگی کے اُو پرصرف کر د ے اور عالم آخرت کو بھلا بیٹھے یا بالکل سرے سے اس کا انکار کر دیتو نہ صرف بیہ ہے کہ بہتی نعتوں سے محروم ہو گیا بلکہ ہمیشہ کے لئے جہنم کے عذاب میں گرفتار ہوجائے گا ،اور اُس کا دوگنا نقصان ہوگا(۱) اسی لئے قرآن مجید ایک طرف تو آخرت کی نعتوں کی برتر ی اور فضیلت کو گوش گذارادر ہوشیا رکرر ہاہے کہ خبر دارکہیں ایسا نہ ہو کہ دنیاوی زندگی تم کو دھو کا دیدے (۲) اور دوسری طرف دنیا ہے قلبی لگا وًاور آخرت کو بھول جانے ، جہان ابدی سے ا نکار بااس کے بارے میں شک وشبہ کے نقصا نات کو گنوار ہاہے اور اس بات کی تا کید کرر ہا ہے کہا پسے امور ہمیشہ کی شقاوت اور بدیختی کا سبب ہیں اورایسا بھی نہیں ہے کہ دنیا کوتر جیج دینے والاصرف آخرت کی جزائے محروم رہے گا بلکہ ہمیشہ کی سزا اُس کا مقدر بن جائے گ (۳) اوراس کاراز دسب بیرے کیرد نیا پرست انسان نے خدا کی دی ہوئی صلاحیتوں کوضائع کر دیا اور وہ درخت جوابدی سعادت کا کچل دینے والاتھا اسکوخشک و بے کچل کر دیا ،اور اس نے حقیقی نعمت عطا کرنے والے (خدا) کے حق کالحاظ نہیں کیا،اوراس کی دی ہوئی نعہتوں کواسکی مرضی کےخلاف استعال کیااورا پیاشخص جب اپنے بڑےا نتخاب کے نتیج کودیکھے گا توبياً رز وكركا كما بحاش مين ملى موجاتا، اوراليي برى عاقبت مين مبتلا نه ، موتا (٤) ۱\_هود/۲۲، کھف/۲۰۲ - ۰۰، نمل/۶ - ۵ ۲ - بقره۲۰، ۲۰۰۰ ، توبه ۳۸، روم ۳۳ فاطر ۵، شوری ۲۰ زخرف ۳۵،۳۶ ۳ - اسراء ۲۰، بقره ۲۸، انعام ۲۰۳۰، یونس ۷،۸، هود ۲۵، ۲۰، ابرا بیم ۳، خل ۲۷، ۷، ۲۰ مو منون ۶۷، نمل ۶۰۵،۲۶ روم ۱۶٬۰۷ فقمان ۶ ، سبا ۲۱، ۲ ، زمر ۶۵ ، فصلت ۷، نا زعات ۶ - نبا ۶۰

> سوالات: ۱۔دنیاوآخرت کے درمیان کیا فرق ہے؟ ۲۔دنیا کی مذمت کیوں کی گئی ہے؟ وضاحت سیجئے؟ ۳۔دنیا سے لگاؤ کے کیا نقصانات ہیں؟ ٤ ۔ آخرت پر ایمان نہ رکھنا ابدی عذاب کا سبب کیوں ہے؟

باونواںدمس دنیا آخرت کی کھیتی ہے مقدمة ہی بحث مندر جہذیل موضوعات پر شتمل ہے دنیا آخرت کی کھیتی ہے ۱ ۔ دنیاوی نعمتیں آخرت کی سعادت کا سبب بن سکتی ہیں ۲ \_ دنیا کی متیں اخروی شقاوت (بدختی) کا سب نہیں بن سکتی۔



مقد مہ: ہمیں بیہ بات معلوم ہو چکی ہے کہ انسانی زندگی اس جلد گذرجانے والی دنیاوی حیات پر منحصر نہیں ہے، بلکہ دوبارہ عالم آخرت میں زندہ ہونا ہے اور وہاں ہمیشہ زندہ رہنا ہے اور ہم بی بیحی بیان کر چکے ہیں کہ آخرت کی زندگی ہی عینی اور حقیقی حیات ہے، حد تو بیہ ہے کہ دنیا وی زندگی کو خروی حیات کے سامنے زندگی کہنا منا سب ہی نہیں ہے ایسانہیں ہے کہ اخر وی زندگی کا مطلب فقط نیک وبد ہونا یا ایک فرضی وخیالی امر ہونا ہے۔ اب وقت آگیا ہے کہ ہم دنیا و آخرت کی زندگی کے در میان موجودہ را بطے کو بیان کرتے ہو کے اس کی نوعیت واضح کریں اگر چہ گذشتہ بحثوں میں کسی حد تک اس رابطہ کے بارے میں بیان کیا جاچکا ہے منا سب معلوم ہوتا ہے کہ مزید اور وضا حت کردی جائے اور عقلی دلیاوں اور قرآنی بیانات کی روشن میں دنیا و آخرت کے ما بین رابط کو واضح کیا جائے اور عقلی دلیاوں اور

د نیا آخر ت صحی صحیتی ہے یہاں پر سب سے پہلے جس بات کی تا کید کر ناضر وری ہے وہ ہیے کہ آخرت کی خوشختی اور بد بختی دنیا میں انجام پانے والے انسانی رفتار و کر دار کی تالع ہے اور ہر گز ایسانہیں ہے کہ آخر ت کی فعمتوں کو حاصل کرنے کے لئے آخرت ہی میں کوشش کرے، اور جس کے پاس جتنی زیا

دہ جسمانی اورفکری قوت یائی جائے گی وہ اتناہی زیادہ نعمتوں سے سرفراز ہوگا ، یافریب اور دھوکا، دھڑی کے ذریعہ دوسروں کی ایجا دات سے غلط فائد ہ اٹھا نا چاہتے ہیں جیسا کہ بعض نا دان افراد کے ذہنوں میں بیغلط تصوریا یا جاتا ہے اور وہ آخرت کی زندگی کو دنیا سے بالکل علىجد داورستقل تصوركرتے ہيں۔ قرآن کریم بعض کفار کے قول کواس طرح نقل کرر ہاہے۔ (وَما أَظُنُّ السَّاعَةَ قَائِمَةً وَلَئِن رُدِدتُ إِلَى رَبَّ لَا جِدَنَّ خَيراً مِنهَا مُنقَلَباً) () (دنیا پرست انسان نے کہا) کہ جھےتواس بات کا گمان بھی نہیں ہوتا کہ بھی قیامت آئے گ اوراگراً بھی گئی توجب میں اپنے پر ورگار کی طرف لوٹا یا جاؤں گا تو یقیناً اس دنیا سے کہیں بہتر ياؤں گااورد دسری جگهارشاد ہور ہاہے۔ (وَمَا أَظُنُّ السَّاعَةَ قَائِمَةً وَلَئِن رُجِعتُ إِلَىٰ رَبِّ إِنَّ لِعِندَ لاَ لَحُسنَىٰ (٢) قیامت کا آنا تو میرے وہم وگمان میں نہیں ہے لیکن اگر آگئی، توجب میں اپنے رب کی طرف لوٹا یا جاؤں گا تو خدا کے نز دیک سب سے بہترین فعتیں یا ؤں گا ایسے لوگوں کا ، یا تو بیر خیال تھا، کہ آخرت میں بھی سعی دکوشش کے ذریعہ نعمتوں کو حاصل کیا جا سکتا ہے یا تو پی گمان تھا، کہ دنیا میں ان لوگوں کا مالدار ہونا، خدا کی جانب سے ایک خاص کرم اور احسان ہے، بس آخرت میں بھی خدا کے بیاحسانات اورالطاف ان کے شامل حال ہوں گے۔

۱ \_ کهف ۳۶

۲ فصلت. ٥،

بہر حال اگر کوئی انسان آخرت کی زندگی کودنیا وی زندگی سے بالکل الگ اور مستقل حیثیت جا نتا ہے اور دنیا میں انجام دئے ہوئے نیک و بداعمال کو آخرت کی نعمتوں اور عذاب کے او پر مو ثر تصور کرتا ہے تو گویا ، وہ قیامت پر جو آسمانی ادیان کے اعتقادی اصول میں سے ایک ہے ایمان نہیں رکھتا ، کیونکہ اس اصل کا وجود دنیا وی اعمال کی جز او سز ا کے عنوان سے ہے اور یہی وجہ ہے کہ دنیا کو باز ارتحل تجارت یا کھیتی کا نام دیا گیا ہے ، یہی وہ جگہ ہے کہ جہاں انسان کا م کرے ، زراعت کرے ، محنت وکوشش کر بے تو اس کی در آمد ( اس کا فائدہ ) وہاں ( قیامت میں ) حاصل کر بے گار ( ) قیامت کے متعلق موجودہ دلیایں اور قر آنی بیانات کا تقاضا بھی یہی ہے جس میں کسی قسم کی شرح وتو تیچ کی ضرورت نہیں ہے۔

دنیا حکی نعمتیں آخر ت حکی سعادت (خوشبختی) کا سبب نہیں بعض دیگر افراد کا خیال بیتھا کہ دنیا میں دولت ، فرزند ، اور دیگر تمام اسباب عیش وآرام آخرت میں بھی راحت و سکون کا باعث ہوں گے اور شاید یہی وجہ ہے کہ میت کے ہمراہ زروجوا ہر اور قیمتی موتیوں یہاں تک کہ خور دنوش کے سامان بھی دفن کر دیتے تھے ، اور بیغلط رسم اسی تصور کا نتیج تھی (ان سے مر بوط رفتا ر سے قطع نظر) قر آن کر یم اس بات کی تا کید کر رہا ہے مال وفر زند خود بخو د (قطع نظر اس سے کہ اس کے اعمال کیسے ہیں؟) تقرب الٰی کا ذریعہ نہیں بن سکتے (۲) اور نہ آخرت میں کسی کو فض پہنچا سی سے اور بنیا دی طور سے ایسے روابط اور اسباب کوایک دن ختم ہونا ہے(٤)اور ہرانسان اپنا سر مایہاوراپنے سے متعلق تمام اشیا کو یہیں چھوڑ جائیگا(٥)اور بالکل تنہا خداوند عالم کی

۱-قابل توجه بات میہ ہے کہ قر آن مجید میں دنیاوی جزااور سزا کا بھی ذکر موجود ہے لیکن کمل جزااور سزا آخرت سے مخصوص ہے ۲ - سبا ۳۰،۳۷ - شعراء ۸۸، لقمان ۳۳، آل عمران ۲۰۱۰، ۲۰، محادلہ ۲۰۱۷ - بقر ۶۰۱۶، مو منون ۲۰۱۰ - انعام ۶۶،

بارگاہ میں جائیگا (۱) اورصرف خدا سے معنوی روابط میں ایتحکام پایا جائیگا، اس لئے صرف وہی مونیین جواپنے شریک حیات ،اولاد ،اورقر ابت داروں سے ایمانی رشتہ جوڑ ہے ہوئے ہیں بہشت میں ایک ساتھ رہیں گے (۲)۔

اس گفتگو کا ماحسل ہیہ ہے کہ دنیا وآخرت کے مابین ارتباط ، دنیا وی موجودات کے در میان پا نے جانے والے تعلقات کی طرح نہیں ہیں اور ہر گز ایسانہیں ہے کہ جو اس دنیا میں سب سے زیا دہ قو ی جسین ، خوشحال اور مالدا رہو گا ، وہ آخرت میں بھی ویسا ہی محشور ہو گا ورنہ فر عون ، قارون ، وغیرہ آخرت میں زیا دہ سعادت کے حق دار ہوں گے ، بلکہ مکن ہے کہ وہ لوگ جو اس دنیا میں تنگ دستی نا تو انی اور رنج و مصبت کی زندگی گذار رہے ہیں وہ پر در گار عالم کے احکام پر عمل کرنے کے نتیج میں بالکل سالم قو کی اور حسین و جمیل محشور ہوں اور ابدی نعتوں سے سر فراز ہوں ۔ بعض نادان افراد کا خیال بیہ ہے کہ آیی شریفہ (وَ مَن کَانَ فِی هٰذِیداعی فَقُو فِ الآخِرَة قاعمیٰ وَاصَلُ مَسَبِیلًا)(۲) کا مفہوم بیہ ہے کہ دنیاوی سلامتی اور فائدہ اور آخرت کی سلامتی اور فائد ے کے در میان براہ راست رابطہ پایاجا تا ہے در آن حالیکہ بیلوگ اِس بات سے غافل ہیں کہ اس آیت میں (اند حا) سے مراد ظاہری نابین نہیں ہے بلکہ اس سے مراد دل کا اندھا ہونا ہے، جیسا کہ دوسری آیت میں ارشادہ وتا ہے: (فَاِنَّهُا لا تَعمَّی الابصارُ وَلَکِن تَعمد القُلُو بُ الَّت فِ الصُّدُورِ)(۲) آئن میں اندھی نہیں ہوتیں بلکہ سینوں میں موجود دلوں میں اندھا پن پایاجا تا ہے، اور ایک دو سرے مقام پر اس طرح ارشاد ہے:

١- مريم، ٩٥،٨، ٢- رعد ٣٣، غافر ٨، طور ٢١، ٣- اسراء٢٧، (جواس دنيا على اندها موگا وه آخرت على اندها اور گمراه ره يگا) ٤- نج٢٤ ٤- نج٢ ٤- نج٢ ٤- نج٢ ٤- نج٢ ٤- نج٢ ليم حشر تنبى أعمىٰ و قد كنتُ بصيراً قال كذالك أتتك آيات رَبِّك فَنَسِيتَهَا و كَذَالِكَ اليَومَر تنسىٰ () پڑے گا اور ہم اسے قیامت میں اندھا محشور کریں گے ( کہنے والے نے کہا ) مجھے اندھا کیوں محشور کیا گیابا وجود یکہ میں بینا تھا خدا کہ یکا جس طرح میری نشانیاں تجھ تک پہنچیں لیکن تونے اسے فراموش کردیا اسی طرح آج تجھے بھلا دیا گیا، بس دنیا وآخرت کا رابطہ اس رابطے سے جدا ہے جودنیا دی سبب دمسبب (علت ومعلول) کے درمیان ہوتا ہے۔

دنياكينعمتيںآخرېتكىشقاوت(بدبختى)كاسبببھىنمىں يوسڪتيں دوسری طرف بعض لوگوں کا گمان ہے کہ دنیا کی نعہتوں اور آخرت کی نعہتوں میں برعکس رابطہ برقرار ہے یعنی وہ لوگ آخرت کی سعادت تک پہنچ سکتے ہیں جنھوں نے دنیا کی نعمتوں سے کو ئی سر دکارنہیں رکھا ہےاوراس کے برعکس یعنی وہ لوگ جود نیا کی لذتوں سے لطف اندوز ہیں وہ آخرت کی خوشختی سے محروم رہیں گے اور (ان لوگوں نے اپنی بات کو ثابت کرنے کے لئے ) آیات وروایات کا سہارابھی لیا ہے جواس امر پر دلالت کرتی ہے کہ دنیا پر ستوں کے جھے میں آخرت کا کوئی حقی نہیں ہے درآں حالیکہ بیلوگ اس بات سے غافل ہیں (۲) (کہ بیان کے مدعل پر دلیل نہیں ہے ) د نیاطلی دنیا کی نعہتوں سے استفادہ کے معنی میں نہیں ہوسکتا ، بلکہ د نیا طلب وہ ہے جود نیا کی لذتوں کواپنا نصب العین بنا لے اور اس کو حاصل کرنے کے لئے

اپنی تمام صلاحیتوں کو بروئے کارلائے اگر چِمکن ہے اس تک نہ پینچ سکے اور آخرت طلب وہ ہے جو دنیا کی سرمستیوں میں نہ کھوجائے بلکہ اس کا مقصد آخرت کی خوشگوارزندگی ہو،اگر چِمکن ہے دنیاوی نعمتوں سے جی بھر کے فائدہ اٹھا چکا ہوجیسے حضرت

۱\_طر1۲۶\_۱۲۶

۲ - بقره، ۲۰، آل عمران ۷۷، اسراء ۱۸، شوری، ۲۰، احقاف، ۲، سلیمان اور دیگر بہت سارے انبیا کرام اور اولیاء خدا (ع) کہ جود نیا کی بے پناه معتوں سے مالا مال تصلیکن ان معتوں کے ذریعہ آخرت کی سعادت اور تقرب اللی کو حاصل کرنے میں کوشاں رہے۔ بس دنیا و آخرت کی نعتوں کے در میان نہ ہی براہ راست را بطہ پایا جاتا ہے اور نہ ہی برعکس (بہ صورت منفی) بلکہ دنیا کی نعتیں بھی اور مصیبتیں بھی خدا وند متعال کی حکیما نہ تد بیر کی بنیا د پر انسانوں کے در میان تفسیم کی گئی ہیں (۱) اور ساری چیزیں انسانوں کی آزمائش کا ذریعہ ہیں (۲) اور دنیا کی فانی نعتوں سے دامن بھر اہوا ہونا، یا اس سے محروم ہونا خود بخو در حمت اللی سے دور کی یا زدیکی کی علامت نہیں ہے اور سعادت (خوشختی) یا شقاوت (بر بختی) کا سبب

تنيجه كلام:

اس پوری گفتگو سے جونتیجہ سامنے آتا ہے وہ بیہ ہے کہ دنیا وآخرت کے در میان ہر قسم کے را بطح کا انکار کر دینا خود قیامت کے انکار کے حکم میں ہے، لیکن نہ آخرت کی نعمتوں کے در میان کوئی رابطہ ہے اور نہ دنیا کی نعمتوں اور آخرت کے عذاب کے در میان اور نہ اس کے برعکس۔ اور بطور کلی دنیا و آخرت کے در میان رابطہ دنیا وی موجود ات کے مابین پائے جانے والے رابطے کے جیسانہیں ہے اور اس پر فیزیکس اور بیا لوجی کے قوانین کا حکم نہیں لگایا جا سکتا ، بلکہ وہ جونعت یا عذاب آخرت کا سبب ہے وہ اسی دنیا میں انسان کے اپنے اختیاری اعمال ہیں ، لیکن اس لحاظ سے نہیں کہ قوت کا خروج کر نا اور مواد میں تغیر ات پیدا کر نا بلکہ اس لحاظ سے کہ نعمت اور عذاب کے سبب کا سرچشمہ ایمان اور باطنی کفر ہے۔

۱۔زخرف۲۳، ۲ ۔ انفال ۲۸ ، انبیاء ۳ ، تغابن ۱۹ مراف ۲۸ ، کہف ۷ مائد ۶۸ ، انعام ۲۰ ، نمل ۶۰ ، آل عمران ۲۸ ، ۳ ۔ آل عمران ۲۸ ، مومنون ۵۲ ، فجر ۲۰۱۰ ، ۳ ۔ آل عمران ۹۷ ، مومنون ۵۲ ، فجر ۲۰۱۰ ، ۱ در یکو فوضی تک پینچنے کا سبب خدار در قیامت نیز انبیاءالی پر ایمان رکھنا ہے ادر خدا کے لیند ید ہ اعمال جیسے نماز ، روزہ ، جح در کوا ۃ ، ادر بند گان خدا کے ساتھ احسان (نیکی ) ادرا مربہ معرو ف (نیکیوں کا حکم دینا) نہی از منگر (برائیوں سے روکنا) کفارا در شمگروں سے جہاداور عدل و انصاف کرنا ہے۔ اور عذاب ابدی میں مبتلا ہونے کا سبب کفر، شرک، ونفاق قیامت کا انکارا نبیا کی (ع) کو حجٹلا نا نیز گنا ہوں کا مرتکب ہونا، اور ظلم کرنا ہے اور بہت ساری قر آنی آیات میں اجمالی طور سے ایمان اور مل صالح (۱) کو آخرت کی سعادت کا سبب جانا گیا ہے اور کفر و گناہ (۲) کو آخرت کی بدیختی کا باعث تصور کیا گیا ہے۔

### شيه ۲۶،۲۳ ، بينه ۲

# سوالات: ۱۔ دنیاد آخرت کے درمیان را بطے کے انکار میں کیا اعتر اض ہوسکتا ہے؟ ۲ ۔ آخرت کے لئے دنیا کے صحق ہونے کا کیا مطلب ہے وضاحت سیجئے ؟ ۳ ۔ دنیا اور آخرت کی نعمتوں کے درمیان کون تی نسبت پائی جاتی ہے؟ ۶ ۔ دنیا کی نعمتوں اور آخرت کے عذاب کے درمیان کیا رابطہ ہے؟ ۵ ۔ دنیا کے وہ کون سے امور ہیں جن کا آخرت کی سعادت یا شقاوت سے حقیقی رابطہ ہے؟

### مقدمه:

ہم کو بیہ بات معلوم ہو چکی ہے کہ ایک طرف تو ایمان اور عمل صالح کے درمیان اور دوسری طرف تقرب پر در دگارادر آخرت کی نعہتوں کے درمیان اورا سی طرح سے ایک طرف تو کفر اور گناہ کے درمیان اور دوسری طرف خدا سے دوری اورابدی نعمتوں سے محرومی کے درمیان مناسبت اور براہ راست ابطہ یا یاجا تاہے۔ اوراسی طرح ایمان وعمل صالح اور عذاب آخرت کے درمیان اور کفر و گناہ اورابدی نعہتوں کے درمیان برنگس نسبت یائی جاتی ہے۔ اورقر آن کریم کی روشنی میں ان نسبتوں کے اصول ہونے کے بارے میں کسی طرح کے شک وشبه كى تنجائش نہيں ہے اور أن كاا نكار كرنا كو ياخود قرآن كاا نكار كرنا ہے۔ لیکن اس اہم اور ضروری گفتگو کے متعلق کچھا یسے مسائل سامنے آتے ہیں کہ جس کے بارے میں بحث اور وضاحت کی ضرورت ہے، بطور مثال بہر کہ آیا مذکورہ روابط حقیقی ہیں یا تکوینی؟ اورکیا پیردابط، وضع داعتبار(معاہدے) کے تابع ہے؟ ایمان او عمل صالح کے درمیان کیارا بطر ہے؟ اور كفرو گناہ كے درميان كيانسبت ہے؟ اور كيا خود اعمال صالح اور بر اعمال كے در میان موثر اور متاثر ہونے کے اعتبار سے کوئی رابطہ یا یاجا تا ہے یانہیں؟ اس درس میں ہم سب سے پہلے،مسلہ سے متعلق گفتگو کرتے ہوئے اس بات کی وضاحت کر ناچاہیں گے کہ مذکورہ روابط فرضی اور قرار دا دی امور میں سے نہیں ہیں۔

مرابطه حقيقى برياقر إمردادى (فرضى)

جیسا کہ ہم نے بار ہااس امر کی طرف اشارہ کیا ہے کہ دنیاوی اعمال اور نعمتوں یا آخرت کے عذاب کے در میان کوئی معمولی یا ما دی روابط نہیں پائے جاتے کہ جن کو فیز کمی یا کیمیا وی قوا نہین کی بنیا د پر بیان کرتے ہوئے اس کی تفسیر کی جائے ، حتیٰ یہ تصور جو بعض لو گوں کا ہے ، کہ انسانی اعمال میں جو قوت صرف ہوتی ہے وہ ان لو گوں کے نظر یہ کی بنیا د پر جواس بات کے قا کل ہیں ، کہ ما دہ اور قوت ایک دوسر ے سے تبدیل ہو کر مجسم ہوجا تا ہے اور آخرت کی نعمتوں یا عذا بوں کی شکل میں ظاہر ہوتے ہیں بیا یک غلط تصور ہے کیونکہ۔ ۱۔ ایک انسان کی گفتار اور کر دار میں استعال ہونے والی قوت کی مقدار اتن بھی نہیں ہے کہ جو مجسم ہونے کے بعد ایک سبب کے برابر ہو سکے، چہ جائے کہ جنت کی بی از معتوں میں تبدیل ہوجائے

۲ ۔ رید کہ مادہ اور قوت کا ایک دوسر ے میں تبدیل ہونا کسی خاص عوامل واسباب کے مطابق ہو تاہے جس کا اعمال کی نیکی یا برائی اور فاعل (انسان) کی نیت سے کوئی واسطہٰ ہیں ہے اور کسی بھی طبیعی ( فطری) قانون کی بنا پر خالص اعمال اور دکھا وے کے اعمال میں امتیا زقائم نہیں کیا جاسکتا تا کہ بیہ کہا جا سکے کہ ایک کی قوت نعمت میں تبدیل ہوگئی ہے اور دوسر ے کی قوت عذاب میں بدل گئی ہے۔

۳ \_ وہ قوت اور طاقت جوایک مرتبہ کسی عبادت میں کام آچکی ہے ممکن ہے دوسری مرتبہ کس گنا ہ میں استعال ہو۔

لیکن ایسے رابطے کا نکار کرنا حقیقی رابطے کے مطلقاًا نکار کے معنی میں نہیں ہے کیونکہ حقیقی ارتبا

طات کا دائرہ ناشناختہ اور غیر مجرب روابط کوبھی شامل ہے اور جس طرح علوم تجربی (تجربیاتی علوم) دنیوی اور اخروی علوم، موجودات کے درمیان رابطہ سببیت کو ثابت نہیں کر سکتا اسی طرح ان

کے درمیان سببت اور مسببت کے رابطے کے باطل کرنے کے اُو پر بھی قا در نہیں ہیں ، اور اگر بیفرض کرلیا جائے کہ اچھے اور بڑ ے اعمال انسانی روح پر واقعی اثر رکھتے ہیں اور وہی روحی اثر ہے جو آخرت کی نعمت یا عذاب کا سبب ہے جسے دنیا کی خارق عا دت (غیر معمولی) مو جودات میں بعض نفسوں کے اثر انداز ہوتے ہیں ایسا فرض غیر معقول نہیں ہوگا بلکہ فلسفہ کے خاص اصول کی مدد سے اس کو ثابت بھی کیا جا سکتا ہے اور اس کتاب میں اس بیان کی گنجا کش نہیں ہے۔

قسر آنی دلیلیں: اگر چیقر آنی بیانات اکثر مقامات پر فرضی اور قرا ادادی را بطے کو ذہن سے نز دیک کرتے ہیں، جسے وہ آیات شریفہ جواجر وجزا کی تعبیر پر مشتمل ہے (۱) کیکن دوسری آیتوں سے انسان کے اعمال اور آخرت کے ثواب وعقاب کے در میان فرضی اور قرار دادی رابطہ کے علاوہ دوسر ے را بطح کا بھی استفا دہ کیا جا سکتا ہے اس بنا پر سیر کہا جا سکتا ہے کہ پہلے گروہ کی آیتوں کی تعبیر مغاہیم سے زیادہ مانوس ہوتا ہے۔

اسی طرح احا دیث شریفه میں بھی بے شار دلیلیں موجو دہیں جو بہ بیان کررہی ہیں کہانسان کے اختیاری اعمال کی کئی ملکوتی اور مثالی شکلیں جو عالم برزخ اور قیامت میں ظاہر ہوں گی۔ اب ہم ان آیات شریفہ کو جوانسان کے اعمال اور آخرت کے نتیجوں کے درمیان حقیقی را لطے یردلالت کرتی ہیں سامنے رکھتے ہیں · · (وَمَا تُقَدِّمُوا لِأَنفُسِكُم مِن خَيرٍ تَجِدُوهُ عِندَاللَّهِ) (·) ہردہ نیکیجس کوتم نے پہلے سے صحیح دیا ہےخداکے پاس اُسے یاؤ گے۔ ۱۔اجرکی تعبیر تقریباً نوے(۹۰) مرتبہاور جزا کی تعبیر اوراس کے مشتقات کی تعبیر ایک سوسے زیادہ قرآن مجید میں استعال ہوتی ہے۔ ۲ \_ بقره، ۱۱، اورسوره مزمل آیت نمبر ۲۰ کابھی مطالعہ کریں ۲. (يَومَ تَجِدُ كُلُّ نَفسٍ مَا عَمِلَت مِن خَيرٍ مُحضَراً وَ مَا عَمِلَت مِن سُوءً تَوَدُّلُواَنَّ بَينَهَا وَبَينَهُ آمَداً بعيداً)() اس دن جب ہڑ خص اپنے انجام دئے ہوئے ہر اعمال خیر کواپنے سامنے حاضر دیکھے گا،اور اینے بر بے اعمال کوبھی دیکھے گاتواس بات کی تمنا کر بے گا کہ اس کے اور اعمال کے درمیان دورى اور فاصله ہوجائے۔ ···(يَومَريَنظُرُ المَرُ مُمَاقَتَ مَت يَنَا لُهُ) (·) اُس دن جب انسان دیکھے گا کہ اس کے ہاتھوں نے پہلے کیا بھیجا ہے ···(فَمَن يعَمَل مِثقَالَ ذَرَّةٍ خَيراً يَرَهُ ·وَمَن يَعمَل مِثقَالَ ذَرَّةٍ شَرّاً يَرَهُ) (r)

#### درس عقائد

بس اگر کسی ایک نے ذرہ برابر بھی کارخیر انجام دیا ہے تواسے (ضرور) دیکھے گااورا گر کسی نے ایک ذرہ برابربھی برُ اکام کیا ہے تو وہ بھی اسے دیکھے گا۔ ہ۔ (هَل تَجزَونَ إِلَّا مَا كُنتُم تَعبَلُونَ)(<sup>\*</sup>) کیاوہ جزاجوتمکودی جائے گیان اعمال کےعلاوہ ہے جوتم نے ( دنیامیں )انجام دیا ہے۔ · (إِنَّ الَّنِينَ يَاكُلُونَ آموَالَ اليَتَاحىٰ ظُلهاً أَنَّمَا يَاكُلُونَ فِ بُطُونِهم نَاراً) (·) بِ مَنْك وہ لوگ جویتیموں کا مال ناحق ( چیمین ) کرکھاتے ہیں گویا وہ لوگ اپنے شکم کوآگ سے بھرتے ہیں۔ ۱\_آلعمران، ۳ ۲ \_نیا. ٤ ۳\_زلزال۸،۷ ٤ نمل، ٩، اورسورہ فصص آینمبر ٤ ٨ کی طرف رجوع کر س۔ ه \_نساء. ۱،

ظاہر ہے کہ قیامت کے روز انسان کے لئے اس دنیا میں انجام دئے ہوئے اعمال کا دیکھ لینا ،اس کی جزایا سزانہیں ہوسکتی بلکہ بیاس کی ملکوتی اور مثالی صورتیں ہیں جومختلف نعمتیں اورقسم فشم کے عذاب کی شکل میں خاہر ہونگی اور انسان اخصیں شکلوں کے ذریعہ نعمت سے سرفر از ہوگا یا عذاب میں مبتلا ہوگا جیسا کہ اس آخری ایپ شریفہ سے استفادہ ہوتا ہے کہ پیتم کے مال کو کھا نے کی باطنی صورت آگ کا کھانا ہے اور جس وقت دنیا (قیامت) میں حقیقتیں کھل کر سامنے آئیں گی تب معلوم ہوگا کہ فلا ل حرام غذا کا باطن آگ ہی تھی ، اور پھر اس کے اندر جلنے کی تکلیف کومسوس کرے گا اور پھر اس سے کہا جائے گا کیا بیآ گ اس حرام مال کے سوا پچھا اور ہے جوتو نے کھا یا تھا؟

سوالات: ۱- اگر يفرض کرليا جائے کہ اعمال کے مجسم ہونے کا مطلب ميہ ہے کہ قوت (انرژی) جو کا م کو انجام دینے ميں کام آئی ہے وہ مواد ميں تبديل ہوتی ہے تو اس ميں کيا حرج ہے؟ ۲ - انسان کے اعمال اور اس کے آخروی نتائج کے درميان کيا رابطہ ہے؟ اس را بطے کو عقلی طور سے کیسے تصور کيا جاسکتا ہے؟ ۳ - اعمال کے مجسم ہونے پر کون تی آيات دلالت کرتی ہيں اور اجرو جز اجيسی تعبير کے استعمال کرنے کا سبب کيا ہے؟ بحکيا اعمال کے مجسم ہونے کی تفسیر سے ہو سکتی ہے کہ خود اعمال اپنی اسی د نيا وی شکل ميں ظاہر ہو نگے اور کيوں؟

# چونواں دس س ابدی خوشختی یابد بختی میں ایمان کا دخل مقدمہ: ایمان اور کفر کی حقیقت جو مندر جہذیل موضوعات پر مشتمل ہے ایمان اور کفر کا نصاب (حد) ابدی خوشختی یابد بختی میں ایمان کی تا شیر قرآنی دلیلیں



ایک اور مسّلہ جو پیش آتا ہے وہ بہ ہے کہ آیا ایمان اور عمل صالح میں سے ہرایک (الگ الگ)مستقل طور سے ابدی سعادت کا سبب ہیں، یا دونوں ایک دوسرے کے ساتھ مل کر سعادت کا سبب بنتے ہیں؟ اور اسی طرح کیا کفر اور عصیان ( گناہ) میں سے ہر ایک مستقل طور سے عذاب ابدی کا باعث ہیں یا دونوں با ہم ایک ساتھ بیا تر رکھتے ہیں؟اگران دونوں مسَلوں میں ہم دوسری حالت کو مان لیں (یعنی دونوں مل کرسعادت یا شقاوت کا سبب ہیں ) توالیی صورت میں اگرکوئی شخص صرف ایک چیز ایمان یاعمل صالح رکھتا ہوتو اس کا انجام کیا ہوگا؟اتی کے مانندا گرکوئی انسان صرف کفراختیار کرے یاصرف کسی گناہ کا مرتکب ہوا ہو،تو اس کی عاقبت کا کیا ہوگا ؟ اورا گرایک باایمان شخص حد سے زیادہ گنا ہوں کاار تکاب کرے، یا ایک کافرانسان بے شار کارخیرانجام دیتو کیا اس کی عاقبت بخیر ہوگی یا اس کے بھی بڑے انحام ہوں گے؟اورکسی بھی صورت میں اگرکوئی انسان اپنی زندگی کے کچھ حصےا یمان اور مل صالح کے ساتھ گذارے،ادرزندگی کے پچھ حصتہ کفرادر گناہ سے آلودہ بسر کرے توایشے تخص كاكباحشر ہوگا؟

یہ وہ مسائل ہیں جن کے سلسلے میں اسلام کے ظہور کی پہلی صدی سے بحث ہوتی چلی آرہی ہے،اورخوارج جیسے گروہ کے افراد کا عقیدہ یہ ہے کہ صرف گناہ کا ارتکاب ابدی شقاوت کا ایک مستفل سبب ہے اور صرف یہی نہیں، بلکہ کفر اور ارتداد کا باعث بھی ہے،اور دوسرا گروہ چیسے مُرحبتہ کہتے ہیں،اس گروہ کے افراد کا عقیدہ یہ ہے کہ صرف ایمان کا پایا جانا ابدی نجات کے لئے کافی ہے،اور گنا ہوں کا ارتکاب مومن کی سعادت کوکوئی ضرر نہیں پہنچا سکتا، لیکن حق بات میہ ہے کہ ہر گناہ ابدی شقاوت (بدیختی) کا سبب نہیں ہوتا، اگر چرممکن ہے گناہوں کی زیادتی ایمان کے سلب ہونے کی وجہ بن جائے،اور دوسری طرف ایسا بھی نہیں کہ ایمان رکھنے کی صورت میں سارے گناہ بخش دئے جائیں، اور کوئی گناہ اپنابڑ انژنہ رکھے۔

اس درس میں ہم سب سے پہلے ایمان اور کفر کی وضاحت کریں گے اور پھریہ بیان کریں گے کہ ابدی سعادت اور بدیختی میں ایمان و کفر کا کیا دخل ہے اور دوسرے مسائل کو انشاء اللہ آئندہ، درسوں میں بیان کریں گے۔

(وَجَحَدُوا بِهَا وَاستَقَينَتهَا أَنفُسُهُم ظُلبًا وعُلُواً) () ظلم اورمنزلت طلی کے نشہ میں آیات الہی کا انکار کردیا باوجود یکہ اس کا یقین کر چکے تھے اور جناب موسى فے فرعون كوخطاب كركے ارشا دفر مايا، (لَقَدعَلِمتَ مَا أَنزَلَ هُوُلاءِ إِلَّا رَبُّ السَّمواتِ وَالارضِ () ب شکتم جانتے ہو کہ ان آیات اور مجزات کو سوائے زمین وآسان کے بروردگار کے سی اور نے ہیں نازل کیا۔ باوجود يكه وه (فرعون) ايمان نهيس لايا تھا لوگوں سے كہتا تھا، ( مَاعَكِم صُن المُغْيرِ ) (۳) میں تمہارے لئے اپنے علاوہ کسی کوخدانہیں جانتا،اور صرف اس وقت جب ڈ وبنے لگا ، تب اس نے کہا، (آمَنتُ أُنَّهُ لا إِلَهَ إِلَّا الَّذِي آمَنت بِهِ بَنُواسر الْيلَ) (٢) میں ایمان لایا اس خدا پرجس کے علاوہ کوئی خدانہیں جس پر بنی اسرائیل ایمان لائے اوراس سے ہمیں بیہ معلوم ہو گیا کہ مجبوری میں ایمان لا نا قابل قبول نہیں ہے (ہ) اگر چہ اس کو ایمان کانام دیاجائے۔ پس ایمان کا دارو مدارقلبی رجحان اور اختیار پر ہے، علم وآگا ہی کے برخلاف کہ جو بے اختیار بھی حاصل ہوجا تا ہے،اس بناء پرایمان ایک قلبی اوراختیاری عمل تصور کیا جا سکتا ہے، یعنی عمل کے مفہوم کو دسعت دے کرایمان کو بھی عمل ہی کے مقولے میں شار کیا جا سکتا ہے ایکن لفظ، کفر، بمجھی عدم ایمان کے عنوان سے تعبیر ہوتا ہے اور ایمان کا نہ ہونا، چاہے شک اور جہل بسيط کی وجہ سے ہو، پاجہل مرکب کے سبب، مخالف رجحان کی وجہ سے ہو، پاعمداًا نکاراور ڈشمنی

کی وجہ سے، بہر حال کفر کہا جائے گا،اور کبھی صرف آخری قشم یعنی (انکارخدا)اور ڈشمنی سے مخصوص ہوجا تاہے کہ جوایک وجودی امرہے اورایمان کی ضد شارکیا جا تاہے۔

493

۱-نمل۱۷، ۲ - اسرا۲۶۰، ۳ - فصص ۳۸، ۲ - یونس، ۹، ۵ - درس نمبر ۹ نوکا،مطالعہ کریں

ایمان او مر صحف صحی حد (نصاب) قرآنی آیات کریمہ اور روایات سے جو مطلب نکلتا ہے اس کی روشن میں کم سے کم ایمان جو اہدی سعادت کے لئے درکار ہے وہ خدا کی وحدانیت اور اسکی اخروی جزاوسز اپر ایمان اور انہیا علیہم السلام پر جو کچھنازل ہوا اُس کی صحت پر ایمان لانا ہے اور پھر اس کا لاز مہد ہے ہے کہ خداوند عالم کے احکام پڑ کس کرنے کا اجمالی ارادہ ہے، اور کم سے کم کفر جواہدی بدیختی کے لئے کافی ہے وہ تو حید میں شک یا نبوت، قیامت، میں شک کرنا ہے یا ان چیزوں کا انکار کرنا جن کے بارے میں جانتا ہو کہ بیانبیاء (ع) پر نازل ہوئی ہیں۔

اورکفر کا بدترین مرتبہ اور آخری حداز روئے دشمنی تمام مذکورہ حقائق کا انکار کردینا با وجودیکہ اس کی صحت کاعلم رکھتا ہواور دین حق سے جنگ وجدال کرنا ہے۔ اسی طرح شرک ( توحید کاانکار ) بھی گفر کے مصادیق میں ایک مصداق ہے،اور نفاق جو کفر باطنی کا نام ہےجس میں ہمیشہ دھوکا بازی پائی جاتی ہے اور اسلام کا اظہار کیا جاتا ہے،اور منافقین ( نقاب یوش کافر ) کا انجام سارے کفار سے برا ہوگا جیسا خود قر آن کریم کا ارشاد ہے، ( إِنَّ الْمُنافِقِينَ في الدَّ ركِ الأسفُلِ مِنَ النَّارِ ) (۱ ) ترجمہ: اس میں تو شک ،ی نہیں کہ منافقین جہتم کے سب سے پنچے طبقے میں ہو نگے۔ ایک خاص نکته جس کی طرف توجه دلا نا ضروری ہے وہ بیہ ہے کہ اسلام اور کفرفقہی مسائل جیسے طہارت، حلیت ذبیحہ کا حلال ہونا نکاح کا جائز ہونا، میراث وارث ہونا یا نہ ہونا ایمان کے ملازم ہے، کیکن بیدایمان اس ایمان اور کفر سے جواصول دین میں موضوع بحث واقع ہوتے ہیں کوئی نسبت اور ملازمت نہیں رکھتے اس لئے کہ مکن ہے کہ کوئی شخص شھا د تین پے ھے (خود پنچمبر کی گواہی دے)

.....

ا\_نساءه ۱۶،

اورفقہی مسائل اس کے لئے ثابت ہوں درآن حالیکہ قلبی طور سے اس کے مضامین اورلوازم توحید اور نبوت پرایمان نہ رکھتا ہو۔ دوسرانکتہ ہیہ ہے کہ اگر کوئی انسان اصول دین کو پہنچانے پر قا در نہ ہوا در بعنوان مثال وہ دیوانہ اور بے عقل ہو یا سماج کے ماحول کی وجہ سے دین حق کو نہ پہچان سکتو وہ اپنی کوتا ہی کے لحاظ سے معذور مانا جائے گا،لیکن اگر کوئی شخص تمام امکانات اور شاخت کی تمام سہولتوں کے باوجود کوتا ہی کرے اور شک کی حالت میں باقی رہ جائے یا بغیر کسی دلیل کے اصول اور ضروریات دین کا انکار کرد بے تو ایسا شخص معذور نہیں سمجھا جائے گا (اس کا عذر قبول نہ ہوگا) اور ابدی عذاب میں مبتلا ہوجائے گا۔

ابدی خوشبختی بابد بختی میں ایمان اور محض کا دخل اس بات کی طرف توجب کرتے ہوئے کہ انسان کا حقیقی کمال تقرب الہی کے زیر سا میتحقق ہوتا ہے، اس کے برخلاف انسان کی بدیختی خدا ہے دوری کے نتیجہ میں حاصل ہوتی ہے، لہذا، خدا وند عالم پر ایمان اور اس کی تکوینی وتشریعی ربو بیت پر ایمان رکھنا کہ جس کا لاز مہ قیامت اور نبوت پر عقیدہ رکھنا ہے، انسان کے حقیقی کمال کا شجر جانا جا سکتا ہے کہ جس کا لاز مہ قیامت اور کے لپند یدہ اعمال ہیں اور ابدی سعادت اس کا پھل ہے جو آخرت میں ظاہر ہوگا، لپس اگر کوئی انسان اپنے دل میں ایمان کے نیچ کو نہ ہوئے اور اس بابر کت پود کو نہ دلگا کے اور اس کی پر ورش نہ کرے، بلکہ اس کے بچائے کفر اور گناہ ہے زہر یلے نیچ کو اپنے دل کی کھیتی میں چھڑک دے تو گویا اس نے خدا کی دی ہوئی صلاحیتوں کو ضائع کردیا اور اس نے ایک ایسے درخت کو پروان چڑھایا جس کا پھل (زقوم) دوزخی پھل ہوگا، ایسا دت سے ہمکنار نہیں ہوسکتا، اور اس کے نیک اعمال کا اثر اس دنیا سے آ گے نہیں جا سکتا، اور اس کا راز بیہ ہے کہ انسان کا ہرا ختیاری فعل اس کی روح کو مقصد اور ہدف تک پہنچنے کے لئے ایک فاعل کا لحاظ کر نا ضروری ہے اور وہ شخص جو عالم ابدی اور تقرب اللی پر اعتقاد نہیں رکھتا، وہ کیسے اپنے لئے ہدف اور مقصد معین کر سکتا ہے اور اپنی رفتار کو کیسوئی عطا کر سکتا ہے زیا دہ سے زیا دہ جو چیز کا فروں کے نیک اعمال کے لئے معین کی جاسکتی ہے وہ بیہ ہے کہ ان کے عذاب میں پچھ کمی کر دی جائے گی کیونکہ ایسے کا م خود پر ستی اور دشمنی کی روح کو ضعیف و کمز ور بناد بیتے ہیں۔

قرآنی دلیلی قرآن کریم نے ایک طرف انسان کی اہدی خوشختی کے لئے ایمان کو بنیا دی حیثیت دی ہے اور دسیوں آیتوں میں عمل صالح کو ایمان کے ساتھ ذکر کرنے کے علا وہ بعض آیتوں میں ایمان کو اخرو کی سعادت کے سلسلہ میں ،عمل خیر میں موثر ہونے کے اعتبار سے شرط کی حیثیت سے جانا ہے جیسا کہ ارشادہ ورہا ہے (وقت یع میل مِن الصّالحِتا تِ مِن ذَكَرٍ آواُن ٹی وَهُوَ مُوْ مِن فَأُ وَلِنْكَ يَں خُلُوُن الْجَنَّة)

مردادرعورت میں جوبھی نیک عمل انجام دے اورا یمان بھی رکھے دہ جنت میں وارد ہوگا۔ دوسری طرف سے کافروں کے لئے دوزخ اورجہنم کے عذاب کومعین کیا ہے اوران کے اعمال کو تباہ وبربا داور بے نتیجہ جانا ہے اورا یک مقام پران لوگوں کوالیسی را کھ سے تشبیہ دی ہے جس كوتندو تيز ہوامنتشر كرديتى ہے اور اس كا كچھا ثرباقى نہيں رہتا۔ (مَقُلُ الَّذِينَ كَفَرُوا بِرَيِّهِ حَمَّالُهُم كَرَمَا دِ اُسْتَلَّت بِهِ الريحُ فِ يَو مِ عَاصِفٍ لَا يَقَّدِدُونَ مِتَا كَسَبُوا عَلى شَيْ ذَلِكَ هُوَ الضَّلالُ البَعِيلُ)(٢) كافروں كے اعمال كى مثال اس راكھ كے مانند ہے كہ جس پرايك طوفانى روزكى تند ہوا كا جھوكا پڑے اور اسے اڑالے جائے ، كہ وہ اپنے حاصل كئے ہوئے پرتھى كوئى اختيار نہ ركھيں گے اور يہ بہت دورتك پھيلى ہوئى گراہى ہے۔

خداکو پائے جواس کا پورا حساب کرد کے کہ اللہ بہت جلد حساب کرنے والا ہے۔ (اَو کَظُلُ ہَاتٍ فِ بَحَرٍ نُجَ یَخْ اَللَّهُ مَو ج مِن فَو قِه سَحَابظُلُ اَ ت بَعضُهَا فَوقَ بَعضِ إِذَا اَحْدَ جَ یَدَلاً لَمَ یَکَ یَراهَا وَ مَن لَم یَج عَلِ اللَّهُ لَهُ نُوداً فَمَالَهُ مِن نُودٍ)() یاان کے اعمال کی مثال اس گہر ے دریا کی تاریکیوں کی سی ہے کہ جس کو لہروں نے ڈھانپ رکھا ہوا ور اس کے اُو پر تہ بہتہ با دل بھی ہوں کہ جب وہ اپنے ہاتھ کو زکا لے تو تاریکی کی بنا پر بی تحفظ رنہ آئے اور جن کے لئے خدا نور نہ قرار دے اس کے لئے کو کی نور ہیں ( کنا ہی ہے اس بات سے کہ کا فروں کی حرکت تاریکی میں ہے اور وہ کہیں نہیں پہنچ سکتے ) اور دوسری آیت میں خدا کا ارشاد ہے کہ دنیا پرستوں کے مل کے نتیج، اسی دنیا میں ان کو دے دے جا کی تا ور اور آخرت میں ان

۱۔فرقان ۲۳، ۲۔نور ۳،۳۹۔نور ٤ جیسے بیآیت شریفہ۔ (مَن كَانَ يُرِيلُ الحَياةَ التَّنيَاوَزِينَتَهَا نُوَفِّ إِلَيهِم أَعمَالَهُم فِيهَا وَهُم فِيهَا لا يُبحَسُونَ أولِئكَ الَّذِينَ لَيسَ لَهُم فِي الا خِرَةِ إِلَّا التَّارُ وَ حَبِطَ مَا صَنَعُوا فِيهَا وَبَاطِل مَا كَانُو ا يَعمَلُونَ)(۱) جُوْض زندگانی دنيا اور اس کی زينت سے طلب ہيں ہم اسے اعمال کا پورا پورا حساب سيس کر ديتے ہيں اور کسی طرح کی کی نہيں کرتے اور یہی لوگ ہيں جن سے لئے آخرت ميں جہنم کے

۱\_هود ۱۰،۱۵،

سوالات: ۱۔ ایمان اور کفر کے متعلق خوارج اور مرجمہ کا نظر یہ تحریر کرتے ہوئے ان کے مقابل میں قول تن کو بیان کریں؟ ۲ ۔ ایمان اور کفر کے حقیقت اور علم وجہل سے اس کے رابطہ کو واضح سیجیے؟ ۲ ۔ ایمان اور کفر کے نصاب کو بیان کریں؟ ۲ ۔ فقہی اسلام و کفر کی کلامی ایمان و کفر کی تا شیر اور اس کے راز کو بیان کریں؟ ۲ ۔ فقہی اسلام و کفر کی کلامی ایمان و کفر سے کیا نسبت ہے؟ پچپنواں دس س ایمان اورعمل کا آپس میں رابطہ مقد مہ: عمل کا ایمان سے رابطہ عمل کا ایمان سے رابطہ نتیجہ مقد مہ: ہمیں بیہ بات معلوم ہو چکی ہے کہ ابدی سعادت و شقادت کا اصل سبب ایمان اور کفر ہے، اور

بسی بیہ بات معلوم ہو پھی ہے لہ ابدی سعادت و شعاوت کا مسبب ایمان اور نفر ہے، اور مستحکم ایمان ہمیشہ کی خوشختی کی صفانت ہے ہر چند ممکن ہے کہ گنا ہوں کا ارتکاب محدود عذاب کاباعث بن جائے ، اورد وسری طرف مستحکم کفر ہمیشہ کی بد بختی کا سبب ہے اور اس کے ہوتے ہوئے کوئی بھی نیک کا مآخرت کی سعادت کا سبب نہیں ہوسکتا، اسی کے ضمن میں اشارہ کرتے چلیں ، کہ ایمان اور کفر میں شدت اور ضعف کو قبول کرنے کی صلاحیت ہے اور مکن ہے کہ بڑے بڑے گنا ہوں کے ارتکاب کی وجہ سے ایمان سے ہاتھ دھونا پڑے، اور اسی طرح نیک کا م انجام دینا، کفر کی بنیادوں کو کمز ورکر دیتا ہے، اور ممکن ہے کہ ایمان کے لئے راہ ہموار کرد بے اس مقام پر ایمان اور عمل کے درمیان رابطے کے سوال کی اہمیت کا اندازہ ہوتا ہے ہم اس درس میں اس سوال کے جواب کو بیان کریں گے۔

ايمان اعمل سے مرابطه گذشتہ بیانات سے داضح ہو چکا ہے کہ ایمان ایک قلبی اور نفسانی حالت کا نام ہے کہ جوعلم و دانش کی وجہ سے مزید تقویت یاتے ہیں،اوراس کالاز مہ بیر ہے کہ باایمان انسان اجمالی طور سے ان چیزوں کے لوازم پرجن پر ایمان رکھتا ہے مل کرنے کا فیصلہ کرتا ہے اس بنا پر وہ څخص جو کسی حقیقت سے آشنا ہے، کیکن اس کا پی فیصلہ ہے کہ وہ کبھی بھی اس کے لوازمات پر عمل نہیں کریگا وہ ہر گز ایمان نہیں رکھ سکتا، یہاں تک کہ اگر عمل کرنے یا نہ کرنے کے سلسلے میں شک میں مبتلا ہوجائے تب بھی جانے کہ وہ ایمان نہیں لایا ہے،قر آن کریم کا ارشادے (قَالَتِ الَاعرَابُ آمَنَّا قُل لَم تُومِنُوا وَلَكِن قُولُوا أَسلَمنَا وَلَبَّا يَدخُلِ الإيمَانُ فِ قُلُوبِكُم)() یہ بدو کرب کہتے ہیں کہ ہم ایمان لے آئے ہیں تو (اے رسول) آپ کہدیجئے کہتم ایمان نہیں لائے بلکہ پیکہو کہ اسلام لے آئے ہیں ابھی ایمان تمھا رے دلوں میں داخل ہی نہیں ہو

اہے، کیکن حقیقی ایمان کے بھی کچھ مراتب ہیں اوراییانہیں ہے ایمان کے ہر مرتبے کالاز مہ ب ہو کہ اس سے مربوط تمام وظائف انجام دئے جائیں اور ممکن ہے کہ شہوانی یاغضبی دباؤ کمزور ایمان رکھنے والے انسان کو گناہ کے ارتکاب پر مجبور کر دیے لیکن اس طرح نہیں کہ وہ ہمیشہ گناہوں میں ملوث رہے اور تمام لواز مات کی مخالفت کرتا رہے البتہ جتنا زیا دہ ایمان میں استحکام پایا جائیگا اور جتنا زیادہ کامل ہوگا اتنا ہی زیا دہ اس کے منا سب اعمال کو انجام دینے میں اثر رکھے گا۔

خلاصہ ہیہ ہے کہ ایمان ذاتی اور فطری طور سے اپنے لواز مات اور متعلقات پرعمل کرنے کا تقاضا کرتا ہے اوریہی تا ثیرکی مقدار کا تقاضا بھی اس کی شدت دضعف سے وابستہ ہے اور بالا خرانسان کا فیصلہ اورارادہ ہی ہے جوکسی کا م کوانجام دینے یا ترک کرنے کو متعین کرتا ہے۔

۱\_جرات۱۰،

عمل ڪا ايمان سير مرابطه انسان کا اختياري عمل يا تو مناسب اورايمان ڪ ساتھ ہوگا ياغير مناسب اورايمان ڪ خلاف ہوگا پہلی صورت ميں ايمان کو تقويت حاصل ہوتی ہے اور دل کی نورانيت ميں اضافہ ہوتا ہے، اور دوسری صورت ميں ايمان کمز وراورانسان کا قلب تا ريک ہوجا تا ہے اس بنا پر وہ اعمال

صالحہ جوایک مومن کے ذریعہ انجام یاتے ہیں با وجود یکہ بہاس کے ایمان سے کسب فیض کرتے ہیں مگراس کی قوت ایمان اور ثابت قدمی میں اضافہ کرتے ہیں اور بہت سارے نیک کام کے لئے راہ ہموار کرتے ہیں اوراس آبہ شریفہ کے ذیریعہ ذکامل ایمان میں عمل صالح کی تا ثیر کوظاہر کیا جاسکتا ہے۔ (إلَيهِ يَصعَنُ الكَلِمُ الطَّيّبُ وَ العَبَلُ الصَّاحُ يَرفَعُهُ) () یا کیز دکلمات اورا چھاعتقا دات اللہ کی طرف بلند ہوتے ہیں اور مل صالح اضیں بلند کرتا ہے(۲)اوراسی طرح متعدد آیتوں میں نیک اعمال انجام دینے والوں کے ایمان میں زیادتی اورنور وہدایت میں اضافہ کو بیان کیا گیا ہے (۳) دوسری طرف اگر مقتضائے ایمان کے سا تحرسا تحرمخالف سبب اور محرك وجود میں آجائے ،اور غیر مناسب عمل انجام دینے کا سبب بن جائے،ادرات شخص کا ایمان اتنامشخکم نہ ہوجوا سے غیر شائستہ مل سے روک سکے،تو اس کا ایمان کمزوری کی طرف مائل ہوجائیگا،اور گناہ کے دوبارہ انجام دینے کا خدشہ پیدا ہوجائیگا اوراگریدحالت اسی طرح باقی ره گئی تواس کا نتیجه به ہوگا ، که اصل ایمان کوز وال کی طرف جا نے کا خطرہ پیدا ہوجائے گااور (معاذ اللہ) اس کو کفراور نفاق میں تبدیل کر دیگا،قر آن مجید، ان افراد کے بارے میں جونفاق کا شکار ہو گئے ہیں فرما تاہے

۱ - فاطر/ ۱۰ ۲ - اس بنا پر که ضمیر فاعلی، العمل الصالح کی طرف اور ضمیر مفعولی الکلم الطیب کی طرف پلٹتی

-4

٣- آل عمران ١٧٣ ، انفال ٢ ، توبه ١٢٤ ، كهف ١٣ ، مريم ٢٧ ، احزاب ٢٢ ، محمد ١٧ ، مر شر ٢٢ ، (فَاعَقَبَهُم نِفَا قًا فِ قُلُو بِهِم إلى يَومِ يَلقَونَهُ بِمَا أَخلَفُوا اللَّهَ مَا وَعَدُوهُ وَ بِمَا كَانُويَكْذِبُونَ)()

چونکہان لوگوں نے خداسے وعدہ خلافی کی اور جھوٹ بولے لہذا خدانے ان کے دلوں میں نفا ق کو داخل کردیا ہے اس دن تک جس دن ہے لوگ خدا سے ملاقات کریں گے اور بیار شا دہور ہا

۔ ( ثُمَّ كَانَ عَاقِبَةَ الَّذِين أَسًاءُ واالسُّو أَكْ أَن كَلَّ بُوابا يُتِ اللَّهِ وكَانُو بِهَا يَسْتَهز وُنَ ) (٢ ) اور اس وقت ان لوگوں كا انجام جو بدترين گنا ہوں كا ار تكاب كرتے تھے يہ ہوا كہ انھوں نے خدا كى آيات كوجطلايا اور اسكامذاق اڑايا۔اور اسى طرح دوسرى متعدد آيتوں ميں گنہگا روں كے كفراور تاريكى قلب اور سنگ دلى ميں اضافہ كا ذكركيا ہے (٣)

متیجہ ایمان اورعمل کے آپس کے رابط کود کیھتے ہوئے اورانسان کی سعادت میں ان دونوں کے کر دار کی طرف توجہ کرتے ہوئے انسان کی سعاد تمندا نہ حیات کوایک درخت سے تشبیہ دی جاسکتی ہے(٤) اس طرح کہ خدا وند عالم کی وحدانیت اور اس کے بیچیے ہوئے رسولوں اور اسکے پیغامات اور روز قیامت پر ایمان رکھنا ، گویا اس درخت کی جڑ کوتشکیل دیتا ہے اور ایمان کے لوازمات پرعمل کرنے کا فیصلہ اس کے تنہ کی حیثیت رکھتا ہے، کہ جو بغیر کسی واسطہ کے جڑ سے اگتا ہے اور وہ شائستہ اور منا سب اعمال کہ جوریشہ ایمان سے متر شح ہوتے ہیں اس کی شاخ وبرگ کی طرح ہیں، اور ابدی سعادت اس درخت کا کچل ہے اگر جڑ کا وجود نہ ہو، تو تنہ اور شاخ وبرگ وجود میں نہیں آ سکتے، اور میوہ بھی نہیں

۱\_توبه ۷۷، ۲ \_روم ۱۰، ۳ ـ بقره ۱۰، آلعمران ۹ ، نساء ۱۳۷۷ ، ما ئده ۲۸ ، توبه ۳۷ ، اسراء ۲ ، ۲ ، ۸ ،صف ٥ نوح 672 ٤ - ر - ک : ابرا تیم ۲ ۲ - ۲۷ ، آسکتا ایکن ہرگز ایسانہیں ہے جڑ کے وجود سے مناسب شاخ وبرگ اور بہترین تھلوں کا ہونا لازم ہے بلکہ بھی بھی ایسا ہوتا ہے، درخت فضااورز مین کی نا ساز گاری اور مختلف آفتوں کی وجه سے مرجها جاتے ہیں اور اس میں مناسب شاخ وبرگ نہیں اُگ یاتے اسی صورت میں وہ درخت نه صرف بید که خاطر خواه چل نہیں دیتا بلکہ خشک ہوجا تا ہے اور بہت ممکن ہے اس درخت کی شاخ یا تنہ یا اسکی جڑوں میں قلم (پیوند)لگائی جاتی ہےان سے دوسر ے آثار ظاہر ہوں اور ممکن ہےا تفا قاًوہ پیوند (قلم )کسی دوسرے درخت میں تبدیل ہوجائے اور بیا ایسابی ہے جیسےایمان کفرمیں تبدیل ہوجائے۔

حصل کلام میہ ہے کہ ایمان کو ایسے امور کے ذریعہ یا دکیا گیا ہے جو سعا دتِ انسانی کا اصلی سبب ہے لیکن اس سبب کا اثر اعمال صالحہ کے ذریعہ لازم غذاؤں کے کممل جذب ہوجانے پر مشر وط (موقوف) ہے اور گنا ہوں سے پر ہیز کے ذریعہ اس کے نقصان دہ امور کو دور کرنے اور آفتوں کو ختم کرنے پر موقوف ہے اور واجبات کا ترک کرنا اور محر مات کا ارتکاب کرنا ایمان کی جڑوں کو کمز وربنا تا ہے اور بھی بھی ایمان کے درخت کو خشک کر دیتا ہے جس طرح غلط عقا کہ کے پیوند، اس کی حقیقت میں تبدیلی کا باعث بن جاتے ہیں۔

سوالات ۱۔نیک اعمال میں ایمان کا کیااٹر ہے؟ وضاحت سیجئے؟ ۲۔نیک اور برے اعمال کا ایمان کی قوت اور کمز وری میں کیا اثر ہے شرح سیجئے؟ ۳۔ایمان اورعمل کے آپس کے روابط اوران دونوں کا انسان کی سعادت سے کیا رابطہ ہے بیان سیجئے؟

چهينواںدرس مقدمه: انسان كاحقيقي كمال ىيەب<del>حث م</del>شتمل ہے ذیل کی گفتگو پر عقلي بيان خواتهش اورنيت كاكردار

مقد مہ: بعض ایسے افراد جواسلامی ثقافت سے کافی حد تک مانوں نہیں ہیں اور آگا ہی نہیں رکھتے ،اور اپنے ظاہری اور سطحی معیار کی بنیاد پر انسانی رفتار واعمال کی قدرو قیمت کا اندازہ لگاتے ہیں ، نیز محرک وفاعل کی نیت کی اہمیت کی طرف کوئی تو جہٰہیں دیتے اور بہ تعبیر دیگر دُسنِ فعلی کے مقا

بلہ میں حُسن فعلیکو اہمیت نہیں دیتے یا دوسروں کی دنیا دی زندگی میں آ سائش وآ رام کے حوالے سے موثر ہونے کو معیار قدر وقیت سجھتے ہیں ایسے لوگ بہت سارے اسلامی عقائد اورمعارف کی تحقیق اوراس کو سمجھنے میں گمراہی ہے دو چارہوجاتے ہیں، یااس حقیقت کو کو سمجھنے اور بیان کرنے سے قاصرر بتے ہیں، من جملہ ایمان کا اثر اور اس کا اعمال صالحہ سے رابطہ اور کفروشرک کا تباہ کن کرداراوربعض جھوٹے اور کم مدت اعمال کو بڑے اورطولانی مدت اعمال یر فوقیت و برتری کے سلسلہ میں کج فکری کا شکار ہوجاتے ہیں، مثلاً ایسا تصور کرتے ہیں وہ بڑےا بیجادات کے مالک افراد جنھوں نے دوسروں کے لئے آسائش وآ رام کے اسباب فر اہم کئے ہیں یاوہ حریت پیندافراد جنھوں نے اپنی ملت کی آ زادی کی راہ میں جنگ وجدال کا سامنا کیا ہے ان کوآ خرت میں بلند وبالا مقام ملناحات پر چند کہ وہ خدا اور قیامت پر ایمان نہ رکھتے رہے ہوں ،اور کبھی کبھی نوبت یہاں تک پہنچ جاتی ہے کہ اسی دنیا میں انسانی قدر و قیمت اورز حت کرنے والوں اور محنت کشوں کی آخری کا میابی پر ایمان رکھنے ہی کوانسانی سعا دت کے لئے ایمان کی ضرورت بتاتے ہیں،اور حد توبیہ ہے خدا کے مفہوم کوبھی ایک فتیتی مفہوم اوراخلاقی موازین کے مطابق رقم کرتے ہیں۔ اگر جیه گذشته درسوں میں جو بیان ہوااس کی روشنی میں ایسی گفتگواورا یسے خیالات کی خطااور کمزوری کوبھی پہنچانا جاسکتا ہے،لیکن اس موجودہ زمانہ میں ایسےافکار کی نشر واشاعت اور آئندہ کی نسل کے لئے جوخطرہ پیدا ہو گیا ہے اس کو بچانے کے لئے ضروری ہے کہ اس کے با رے میں تھوڑی تی وضاحت کر دی جائے۔

البتہا یسے مسائل پرایک جامع اور مفید گفتگو کرنے کے لئے وسیع زمانہ اور سازگار حالات درکار ہیں۔ اس لئے اس مقام پران مسائل کے عقید تی پہلو کود کیستے ہوئے اور اس کتاب کی مناسبت کا لحاظ کرتے ہوئے صرف بنیا دی ترین مسائل کو بیان کرنے ہی پراکتفا کرتے ہیں۔

انسان کا حقیقی کمال اگرہم سیب کے درخت کوایک بغیر پھل کے درخت کے ساتھ تصور کریں اور دونوں کا مقابلہ کریں، توسیب کے درخت کو بے پھل درخت سے زیادہ فیتی شار کریں گے، اور بی فیصلہ صرف اس لیے نہیں ہے کہانسان پھل دار درخت سے زیادہ فائدہ اٹھا تا ہے بلکہ اس لئے کہ پھل دار درخت کاوجود بے پھل درخت سے زیادہ کامل ہے اور اس کے آثار بھی اس سے زیادہ ہیں اس لئے اس کی قدر دمنزلت بھی زیادہ ہوگی لیکن اگریہی سیب کا درخت اگر کسی آفت کا شکار ہوجا ئے پااس کوکوئی مرض لاحق ہوجائے اور اس کی نشو دنمارک جائے توبیداین قدر وقیمت کھود ہے گا،اور ممکن ہے کہ اس کی گندگی اور دوسروں کے لئے نقصان کا سبب بن جائے۔ انسان کابھی دوسرےتمام جانوروں کے مقابلے میں یہی تکم ہےاوراس صورت میں جب وہ اینے لائق اور مناسب کمال تک پنچ جائے اور اس کے وجود سے اسکی فطرت کے مطابق آثار ظاہر ہونے لگیں، تو گویا وہ انسان جانوروں سے زیادہ قدرو قیت کا حامل ہے لیکن اگر آفت و گمراہی کا شکار ہوجائے توممکن ہے کہ دورے سارے جانوروں سے بھی بیت تر اور نقصان

دہ ہوجائے جیسا کہ قر آن مجید میں ذکر ہوا ہے کہ بعض انسان سارے حیوانات (۱) سے بھی یڑے ہیں اور چویا یوں (۲) سے زیادہ گمراہ ہیں دوسری طرف سے اگر کسی نے سیب کے در خت کو صرف چول کھلنے اور خنچ ہے لگنے تک ہی دیکھا ہوتو وہ گمان کرے گا، کہ اس کی ترقی اور پھو لنے پھلنے کی آخری حدیمی ہے اور اب اس سے زیادہ کمال اس میں نہیں یا یاجا تا اسی طرح جھوں نے صرف انسان سے متوسط کمالات کا مشاہدہ کیا ہے وہ انسان کے آخری کمال اور اس کی حقیقت کونہیں درک کر سکتے اور صرف وہ ہی لوگ انسان کی واقعی قدرو قیمت کا اندازہ لگا کتے ہیں، کہ جواس کے کمال کی آخری منزل کو پہچانتے ہیں لیکن انسان کا آخری کمال اس کا کمال مادی نہیں ہے اس لئے کہ جیسا کہ پہلے بیان ہو چکا ہے کہ انسان کی انسانیت کا تعلق ملکو تی روح سے ہےاورانسانی تکامل بھی در حقیقت وہی روح کا تکامل ہے جوا پنی اختیاری کارکر دگی سے حاصل ہوتا ہے جاہے دہلی اوراندرونی کارکردگی ہویا، بیرونی اوراعضا وجوارح کی مدد سے حاصل ہونے والی کارکردگی اور ایسے کمال کا انداز ہ کسی حسی تجربات اور پیانے کے ذریع نہیں لگایا جاسکتالہذااس تک پہنچنے کے لئے آ زمانیٹی وسائل کا سہارانہیں لیا جاسکتابس جوخود کمال تک نہیں پہنچ سکتا اور اس کوعلم حضوری اورقلبی مشاہدہ کے ذریعہ نہیں یا سکتا اس کو جا ہے کہ اس کمال تک پہنچنے کیلیے عقلی دلیل یا وی پروردگاراورآ سانی کتابوں کا سہارا لے۔

> ۱\_انفال۲۲، ۲\_اعراف۲۷،

لیکن وحی خداوند عالم اور قرآنی ارشادات اور اہلدیت عصمت وطہارت علیم السلام کے نورانی بیانات کے لحاظ سے سی بھی شک وتر دید کا مقام نہیں ہے کہ انسان کا آخری کمال اس کے وجود کا ایک مرتبہ و مقام ہے کہ جس کی طرف تقرب الہی کے عنوان سے اشارہ کیا گیا ہے، اور اس کمال کے آثار رضائے پرورد گار اور ابدی نعمتیں ہیں جو آخرت میں ظاہر ہونگی، اور اس تک پینچنے کا کلی راستہ خدا پر تی اور تقوئ ہے کہ جو تمام انفرادی اور اجماعی زندگی کے تمام حالات میں شامل ہے، کیکن عقلی نقط نظر سے اس موضوع کے لئے پیچیدہ ترین دلیلوں کو پی ش کیا جاسکتا ہے کہ جس کی طرف قدر مہ اور تمام انفرادی اور اجماعی زندگی کے تمام ہوالات میں شامل ہے، کیکن عقلی نقط نظر سے اس موضوع کے لئے پیچیدہ ترین دلیلوں کو پیش کیا جاسکتا ہے کہ جس کے لئے کا فی حد تک فلسفی مقد مہ اور تم ہید کی ضرورت ہے، لیکن ہم یہ اں

# عقلى بيان انسان فطرى طور سے لامحدود كمالات كا خواہاں ہے علم اور قدرت ان كمالات كو ظاہر كرنے كا بہترين وسيله بيس، اورايسے كمال تك پنچنا ہى لامحد ودلذتوں اور ہميشه كى سعادت كا سبب ہے اوراس وقت بيركمال انسان كے لئے ميسر ہوتا ہے كہ جب انسان علم وقدرت كے لامحدود سر چشمہ اور كمالِ مطلقِ حقيقى يعنى خداوند عالم سے وابستہ ہوجائے، اوراسى رابطہ كو قرب خداوندى كا نام ديا جاتا ہے (۱) بس انسان كا حقيقى كمال جو اس كا مقصد خلقت ہے خداوند عالم ك تقرب اور اس سے رابطہ كے زير سابيہ حاصل ہوتا ہے، اور وہ انسان جو اس كمال كے سب

نہیں ہے وہ اس درخت کے مانند ہے جو ابھی پھل دینے نہیں لگا اگر ایسا درخت کسی آفت ساوی یاروگ ومرض کی وجہ سے پھل کی صلاحیت کو کھود نے و اُس کی منزلت بے پھل درخت سے بھی زیادہ گرجائے گی ،اس بناء پر کمال اور انسانی سعادت میں ایمان کے کردار کی اہمیت اس لحاظ سے ہے کہ انسان کے روح کی اصل خصوصیات

۱۔زیادہ تفصیل معلوم کرنے کے لئے مئولف کی کتاب (خود شناسی برای خود سازی ) کی طرف رجوع کریں۔

خدادند عالم سے علم وآگا ہی اور اختیار کے ساتھ رابطہ قائم کرنا ہے، اور بغیر اس رابطے کے مناسب کمال اور اس کے آثار سے محروم ہوجائے گا، بلکہ یوں کہا جائے کہ انسان کی انسانیت کا وجود نہیں ہو سکتا، اور اگر انسان بڑے اختیار ات کے ذریعہ ایسی بلند صلاحیتوں کو برباد کردے، تو گویا اس نے اپنے او پر بدترین ظلم کیا ہے اور وہ ابدی سز اکا مستحق ہوگا، اور قرآن مجید ایسے لوگوں کے بارے میں فرما تاہے،

اِنَّ شَرَّ الدَّ وَابِّ عِندَ اللَّهِ الَّذِينَ كَفَرُ وافَّہُم لَا مُ وَمِنُونَ (۱) بِ شَک خدا کے نز دیک جانوروں میں کفارسب سے بدتر ہیں، پس وہ ایمان نہیں لاتے۔

خلاصہ بیر کہ ایمان اور کفر میں سے ہرایک انسان کے لئے سعادت و کمال کی طرف ترقی کی حرکت یاعذاب و بدیختی کی طرف تنزلی کی حرکت کو معین کرتا ہے،اوران میں سے جو بعد میں ہوگا دہی آخری اور عاقبت ساز اثر رکھے گا، ( آخرت کی اچھائی یابرُ ائی اسی کے قبضے میں

ے)۔

513

خواپیش (محرل) او منیت کا محرل مار مدین کا موجاتی ہے، کہ انسان کے اختیاری کا موں کی حقیقی مذکورہ اصل کود کیسے ہوئے بیہ بات واضح ہوجاتی ہے، کہ انسان کے اختیاری کا موں کی حقیقی قدرو قیمت تب معلوم ہوگی، جب ہم بید دیکھیں کہ وہ انسان کو حقیقی کمال یعنی قرب پر وردگار تک پہنچانے میں کتنا اثر رکھتی ہے، اگر چہ بہت سے اعمال کسی نہ کسی طرح چاہے بعض امور کا سہارا لے کر ہی صحیح دوسروں کے تکامل اور تی کے لئے راہ ہموار کرتے ہیں تو وہ اچھائی اور فضیلت سے متصف کئے جاتے ہیں ،لیکن فاعل کی ابدی سعادت میں ان کی تا شیر اس اثر اگر دیکھا جائے تو خارج افعال کا فاعل کی ایدی سعادت میں ان کی تا شیر اس اثر ہے کہ بیکام اس کے بغیر واسطہ کے ہے، اور کا م کا ارادہ مقصد اور نتیجہ کی محبت، اور شوق و رجمان کی بنا پر وجود میں آتا ہے اور اسی کا اور میں اور سیب

۱ ـ انفال ۵ ۵ ،

ہے جوروح کے اندر مقصد کی طرف بڑھنے کے لئے ایک حرکت پیدا کرتا ہے، اور کام کے

ارادہ کی شکل مجسم ہو کر ظاہر ہوتا ہے، بس ارادی کام کی قدرو قیمت خوا ہش (سبب) اور فاعل کی نیت کے تابع ہے، اور کام کے حسن کا بغیر فاعل کے حسن کے روح اور سعادت ابدی کے دکامل میں کوئی ایر نہیں ہے۔ نکامل میں کوئی ایر نہیں ہے۔

اوریہی دلیل ہے کہ جو کام مادی اور دنیوی اسباب اور خواہ شات کی بنا پر انجام پاتے ہیں وہ اہدی سعادت میں کوئی اثر نہیں رکھتے ، اور اگر اجتماعی اور معاشرے کی سب سے بڑی خدمت بھی (ریا) دکھاوے یا خودنمائی کے لئے ہوتو فاعل کو اس کا ایک ذرہ فائدہ نہیں پنچ گا(۱) بلکہ ممکن ہے اس کے لئے نقصان اور روحی انحطاط کا باعث بن جائے اس لئے قر آن کریم آخرت کی سعادت میں اعمال صالحہ کی تا ثیر کو ایمان اور قصد قربت ] اِ رَادَہ وَجہُ الللہ وَ اَبْحَاظَ عَمَرَ حَمَات اللہ [ پر مشر وط اور موقوف جانا ہے (۲) حاصل کلام ہی ہے کہ نیک کام دوسروں کی خدمت کرنے میں منحصر نہیں ہے ، دوسر ایہ کہ دوسروں کی خدمت کر ناتھی انفرادی عبادت کی طرح سعادت اہدی اور اخروی تکامل اور ترقی میں اس وقت موثر ہو گی کہ جب خدائی خواہ شات اور آرز وؤں سے وابستہ ہو۔

۱- بقره۲٤۲۶ ،نساء۸۱۶۲٬۱۵ ،انفال۷۷ ،موعون۶ ، ۲ \_نساء۲۲ ،نحل ۹۷ ،اسراء۱۹۰ ، طه ۱۹۲ ،انبیاء۶۹ ، غافر ۶۰ ،انعام ۵۲ ، کهف ۲۸ ،روم ۳۸ ، بقره۲۰۲۰ ،۲۵

## سولات (۱) ہر تی کی حقیقی قدر وقیت کس چیز میں ہے؟ (۲) انسان کے آخری کمال کو کیسے بیچا ناجا سکتا ہے؟ (۳) ثابت سیچئے کہ انسان کا آخری کمال صرف ارتباط اور تقرب خدا کے زیر ساہیہ ی حاصل ہوسکتا ہے؟ (٤) ثابت سیچئے کہ نیک کا موں کی تا شیر انسان کی ابدی سعادت میں الہی مقصد اور مراد پر موقوف ہے؟

#### ستاونواں دم س حبط وتکفیر مقدمہ: بیہ بحث مندر جہذیل موضوعات پرمشتمل ہے ایمان وکفر کا رابطہ نیک و بداعمال کا رابطہ

مقد مہ: ایک اور مسئلہ جوا یمان وعمل صالح اور آخرت کی سعادت کے درمیان رابطے اور اس کے بر خلاف کفر و گناہ اور ابدی شقادت کے درمیان رابطے کے سلسلے میں پیش کیا جاتا ہے وہ سے ہے کہ آیا ایمان اور کفر کے ہرلمحات کا تعلق اس کے اخرو ی منتیجہ سے ہے؟ اسی طرح کیا ہر اچھے اور برے اعمال کا رابطہ اس کی جزایا سزا سے یقینی و ثابت نیز نا قابل تبدیل ہے؟ یا یہ کہ کسی نہ سی طرح تبدیلی ایجاد ہو سکتی ہے؟ مثلاً نیک اعمال کے ذریعہ گنا ہوں کی تلافی کی جاسکتی ہے یا برعکس یعنی نیک کام کے انژ کو گناہ کے ذریعہ ختم کیا جاسکتا ہے؟ کیا وہ شخص جس نے اپن حیات کے نصف حصے کو کفر و گناہ کی حالت میں گذارا اور باقی نصف زندگی کو ایمان اورا طاعت خدا میں بسر کیا ہے پچھ مدت تک عذاب میں گرفتار رہنے کے بعد اجرو ثواب کا مستحق ہو سکتا ہے؟ یا ایسانہیں ہے بلکہ دونوں کو جمع کر کے جبری صورت میں اس کے لئے ہمیشہ ہمیشہ کے لئے خوشختی یا بد بختی کو معین کردیا جائے گا؟ یا ایسا بھی نہیں ہے بلکہ کو کی اور استہ نکالا جائے گا؟

یہ مسلہ در حقیقت حبط وتکفیر(۱) کے مسلہ کے جیسا ہے، کہ جو قدیم زمانے سے اشاعرہ اور معتز لہ فرقوں کے علماء کلام کے درمیان موضوع بحث وگفتگو رہا ہے،اور ہم اس درس میں شیعوں کے نظر نے کوخلاصہ کے طور پر بیان کریں گے۔

ایمان اور بحض کار ابطد گذشتہ درسوں میں ہم بیجان چکے ہیں کہ بغیر اعتقادی اصولوں پر ایمان رکھے ہوئے کوئی عمل صالح ابدی خوشختی کا ذریعہ ہیں بن سکتا، بلکہ جملہ بدل کر کہا جائے کہ گفرا چھے اور شائستہ امور کو بے ان بنادیتا ہے، یہاں پر اس بات کا اضافہ ضروری ہے کہ انسان کی زندگی کے آخری لمحات میں ایمان کا پایا جانا اس کے سابقہ گفر کے بڑے ان ات کو تو کر دیتا ہے، جس طرح روشن نور گذشتہ تاریکیوں کو بر طرف کر دیتا ہے، اور اس کے برعکس، آخری وقت کا گفر، اس کے گذشتہ ایمان کے اثر کوختم کردیتا ہے، اور انسان کے نامہ اعمال کو سیاہ اور عاقبت کو تباہ کردیتا ہے، بالکل اُس آگ کے مانند جس کی ایک چنگاری پور ے خرمن کو جلا کر را کھ کردیت ہے، یا یہ کم ایمان ایک روثن چراغ کی طرح ہے کہ جو دل ود ماغ کے آشیا نوں کو روثن اور تابناک کردیتا ہے اور تاریکیوں و تیر گیوں کو دور کردیتا ہے، اور کفر اُس چراغ کے تبجیحے کے مانند ہے جواپنے گل ہونے کے ساتھ ساتھ تمام اُجالوں کو ختم کر کے اند ھیر کو جنم دیتا ہے اور جب تک انسان کا دل ود ماغ اس مادی وتغیر نیز بیچ و ختم کر کے اند ھیر کو جنم دیتا ہے رہے گا، سلسل روشنی و تاریکی ، نور وظلمت کی کمی اور زیا دتی کے خطرے سے اس والستہ دوچارر ہے گا جب تک اس سرای فانی سے گذر نہ جائے، اور اس کے او پر ایمان اور کفر کے انتخاب کرنے کا راستہ بند نہ ہوجائے، اور پھر چاہے جتنا آرز و کرے کہ ایک بار پھر اس دنیا میں آکراین

۱۔ حبط وتکفیر بیقر آن مجید کی دواصطلاحیں ہیں کہ جس میں سے پہلے کا مطلب بیہ ہے کہ نیک کا م کابے اثر ہوجا نااور دوسر بے کا مطلب ہیہ ہے کہ گنا ہوں کی تلافی ہوجانا۔

ایمان وکفر کے درمیان بیا ثر متقابل قرآن کی نگاہ میں ایک ثابت امر ہےجس میں کسی طرح

کے شک وتر دیدکی گنجائش نہیں ہے، اور اس بیان پر قر آن کریم کی بہت سی آیتیں دلالت کرتی ہیں مثلاً سورۂ تغابن کی آیت نمبر (۹) وَمَن ے ومِن پاللّہِ وَۓ ممل صَالِحًا ے کَفَّر عُنهُ سَیَّایۃِ ، جوبھی خدا پر ایمان لایا اور عمل صالح انجام دیا تو بیر اس کے برے کا موں کو حو کردیگا، اور سورۂ لقرہ کی آیت نمبر (۲۱۷) میں ارشاد ہور ہا ہے کہ (وَمَن ے رحَدِ دَمَنَّمْ عَن دِینِہِ فَے مُت وَہُو کا فَرِفَا وَلَیکَ حَبِطَت اَعْمَالُہُم فِ الدُّ نے اوَ الآرِحْ قِ وَ اُولَیکَ اَصحابُ النَّارِ ہُم فِیکا حَالِدُ ونَ) ہتم سے جو بھی این دین سے پلٹ جائے (مرتد ہوجاتے) اور حالت کفر میں چلا جائے ، تو اس کے اعمال دنیاو آخرت میں باطل ہوجا سی گے اور یہی لوگ دور خی ہیں جو اس میں ہیشہ رہیں گے۔

نيلوبد اعمالكامرابطه

ایمان و کفر کے مابین موجود رابطہ کی طرح نیک و بدا مور کے درمیان بھی ای طرح کا رابطہ فرض کیا جا سکتا ہے لیکن بطور کلی اس طرح نہیں کہ ہمیشہ انسان کے نامہ ُ اعمال میں اس کے نیک کا مثبت ہوجا نمیں اور گذشتہ تمام برے اعمال اس سے مٹ جا نمیں ( جیسا کہ بعض معتز لی متکلمین کا نظریہ ہے ) یا بیہ کہ ہمیشہ دونوں اعمال کو جمع کر کے جبر کی صورت میں گذشتہ اعمال کی مقدار و کیفیت کو دیکھتے ہوئے اس کے مطابق شبت کر دیا جائے ( جیسا کہ بعض دوسرے افراد کا نظریہ ہے ) بلکہ اعمال کے متعلق تفصیل کا قائل ہونا پڑے گا یعنی اس طرح کہ بعض نیک اعمال اگر شایستہ طریفتہ سے انجام دئے جائیں اور پیش خدادہ امور قبول ہوں تو ہ ہرے اعمال کے اثرات کوختم کردیتے ہیں جیسے تو بہ اگر مطلوب اور بہتر طریقہ سے انجام پائے ،تو انسان کے گناہ بخش دئے جائیں گے(۲)

۱ \_ درس نمبر ۱۶ کی طرف رجوع کریں۔ ۲ \_ رجوع کریں، نساء، ۱۱، آلعمران ۵ ۳٬۱۲ نعام ۶ ۵ ، شوریٰ ۲۵ ، زمر ۵۳ ، و..... اور بیامر بالکل روشنی کی اس شعاع کی طرح ہے جوکسی خاص اور معین مقام پر پڑے اور اس جگہ کوروثن کردے،لیکن ہرنیک عمل ہر گناہ کے اثر کوختم نہیں کرتا،اوراسی لئے ممکن ہے ایک شخص مومن ایک مدت تک اپنے گنا ہوں کےعذاب میں مبتلا رہے اور آخر کار بہشت میں پہنچ جائے گویا کہانسان کی روح کے مختلف ابعاد (پہلو) ہیں اور اعمال نیک یابد میں سے ہرایک صرف ایک پہلو سے مربوط ہوتا ہے مثلاً وہ نیک عمل جو،،الف،، کے جنبہ سے متعلق ہے وہ،،ب، کے جنبہ سے متعلق گناہوں کو مونہیں کریگا،مگریڈ مل صالح اتنازیا دہ نورانی ہو کہ جو روح کے دوسرے جوانب سرایت کر جائے یا گناہ اتنی زیادہ آلودگی رکھتا ہو کہ تمام پہلوں و اطراف وجوانب کوآلودہ کردے جیسا کہ روایات شریفہ میں وارد ہوا ہے کہ قبول شدہ نماز گناہوں کو دھودیتی ہے اور ان کے بخشش کا سبب بنتی ہے،اور قرآن کریم میں ارشاد ہے کہ ( وَأَنْمَ الصَّلَط ة طرفَ النَّهَارِ وَ ذُلفا مِنَ اللَّيلِ إِنَّ الْحَسَنَاتِ مُ وَبِينَ السِّياتِ ) (١) اے پنج بر آپ دن کے دونوں اطراف میں اور رات گئے نماز قائم کریں اس لئے کہ نیکیاں برائیوں کوختم کردینے والی ہیں۔ اور بعض گناہ جیسے عاق والدین، شراب پینا ایسے ہیں کہ جوایک مدت تک عبادت کو قبول ہونے میں مانع ہوجاتے ہیں، یا جیسے کسی کی مدد کرنے کے بعد احسان جنانا جواس کام کے ثواب کو ختم کر دیتا ہے ، جیسا کہ قرآن میں موجود ہے ( لاتُبطِلُوا صَدَ قَا حَکْم پالَمُنَّ وَالَا ذَكَلُ (۲) اپنے احسانات اور صدقات کو احسان جتانے اور تكليف پہچانے کے ذریعہ ضائع نہ کرو، لیکن نیک و بداعمال کے ایک دوسرے میں اثر انداز ہونا نیز اس کی نوعیت اقسام اور اس کی مقدار کو وی خدا اور معصومین علیہم السلام کے کلمات کے ذریعہ معین کرنا پڑے گا، اور ان سب کے لئے کسی کلی قانون کو معین نہیں کیا جاسکتا۔

۱\_هود ۱۶،

۲ - بقره ۲۶،

اس درس کے اختتام پر مناسب ہے کہ اشارہ کیا جائے کہ نیک و بداعمال اس دنیا میں بھی بھی خوشحالی یا بدحالی، یاکسی نیک کام کی تو فیق یا اس کے سلب ہوجانے میں اپنا اثر دکھاتے ہیں ، جیسا کہ دوسروں کے ساتھ نیکی کرنا، بالخصوص والدین اور قرابت داروں کے ساتھ احسان کرنا، طول عمر اور آفات و بلاؤں کے دور ہونے کا سبب بنتا ہے، یا بزرگوں کی بے احتر امی بالاخص معلم اور اسا تذہ کی بے احتر امی، تو فیقات کے سلب ہوجانے کا باعث ہے، لیکن ان آثار کے متر تب ہونے کا مطلب بینہیں ہے، کہ انسان کو پوری جزایا سز ااسے لی چکی، بلکہ جزااور سزا کی اصلی جگہ قیامت ہے۔

### سوالات ١- حبط وتكفير بح معنى بيان كريں؟ ٢ - ايمان اور كفر كے درميان كتنى طرح كے رابط كا تصور كيا جا سكتا ہے؟ اور ان ميں سے كون سا بہتر اور صحيح ہے؟ ٣ - اعمال نيك اور بد كے رابط كو كيسے فرض كيا جا سكتا ہے؟ ان ميں سے كون سيصو رت صحيح ہے؟ ٤ - آيانيك و بداعمال كے دنيوى اثر ات آخرت كى جزايا سزا كا مقام لے سكتے ہيں؟ يانہيں؟

مقد مہ: ہم خدا شناسی (۱) کے باب میں بیہ جان چکے ہیں، کہ خدا کے ارادہ کا اصل تعلق نیکیوں اور کمالات سے ہوتا ہے،اور برائیوں اور نقائص کا تعلق ارادہ الہٰی سے بالتبع ہوتا ہے اسی کو دیکھتے ہوئے انسان کے متعلق بھی خدا کا اصلی ارادہ اس کی ترقی و تکامل اور ابدی خوشختی تک رسائی اور وہاں کی ابدی نعمتوں سے فائدہ اٹھانے سے تعلق رکھتا ہے اور تباہ کاروں اور گنہگاروں کاعذاب اوراُن کی بدیختی جوان کے برے انتخاب کے نتیجہ میں انہیں حاصل ہوئی ہے بالتنع خدا کے حکیمانہ ارادے میں شامل ہے اور اگر عذاب واخرو کی بدیختی میں مبتلا ہونا خودانسان کے برے انتخاب کا نتیجہ نہ ہوتا، تو خدا کی بے پایان رحمت اس بات کا نقاضا کرتی ہے، کہ اس کی ایک بھی مخلوق عذاب میں مبتلا نہ ہو (۲)

۱۔ درس نمبر ۱۱ خداشناسی کی طرف رجوع کریں۔ ۲۔ ہم دعائے کمیل میں پڑھتے ہیں، (فربالیقین اقطع لولا ما حکمت بہ من تعذیب جاحد یک و قضیت بہ من اخلاد معاند یک لجعلت النار کلہا برداً وسلاما وما کانت لاحد فیصا مقراً ولا مقاماً۔ لیکن بیوہ ہی خدا کی ہمہ گیر حمت ہے کہ جس نے انسان کی آفرینش کا اقتضاء اس کے اختیارات وانتخاب کی خصوصیت قرار دیا، اور ایمان وکفر دونوں راستوں میں سے ہرایک کے انتخاب اور اختیارات کا لاز مدایک اچھ یا برے انجام تک پینچ جانا ہے اس فرق کے ساتھ کہ نیک انجا اختیارات کا لاز مدایک اچھ یا برے انجام تک پینچ جانا ہے اس فرق کے ساتھ کہ نیک انجام ارادہ سے متعلق ہے اور یہی فرق اس بات کا تقاضا کرتا ہے کہ تکوین میں بھی اور تشریع میں سے میں خطی ہے میں بھی اور دستور العمل میں بھی) نیکی سے پہلوکوتر جے دی جائے لیکن انسان فطری طور سے ایسا خلق کیا گیا ہے کہ نیک کام اس کی شخصیت کو بنا نے میں گہرا ان رکھیں اور تشریعی اعتبار سے مکلف کے لئے مہل وا سان ہوتا کہ میں دو بنا نے میں گہرا از رکھیں اور عذاب سے نجات پانے میں سخت اور جان لیوا تکلیفوں کا سامنا نہ کرنا پڑے(۱) اور جز اوسز ا کے موقع پر بھی اس کی جزا کے لیے کو بھاری کر دیا جائے اور خدا کی رحمت اس کے غضب پر سبقت کرجائے(۲) اور خدا رحمت کا بید نقذم و رجحان بعض امور میں مجسم ہوکر سامنے ظاہر ہوجا تاہے کہ جس کے بعض نمونے ہمیہاں پر آپ کے سامنے ذکر کرر ہے ہیں۔

ثواب میں اضافہ خدا وند عالم راہ سعادت کے طلبگا روں کے لئے مقام انعام میں سب سے پہلی جس جزا کا قائل ہوا ہے وہ یہ ہے کہ صرف عمل کے برابر ثواب اپنے بندوں کونہیں دیتا، بلکہ اس کو بڑھا کے عطا کرتا ہے، یہ مفہوم قرآن مجید کی بعض آیتوں میں بالکل صاف بیان کیا گیا ہے، من جملہ سورہ نمل کی آیت نمبر (۸۹) میں ارشاد ہور ہا ہے، (مَن جَاءَ بَالحُسَيَّةِ فَلَهُ خَير مِنهَا) جوکوئی تھی نیکی انجام دے گا اس سے بہتر اس کی جزایا ئے گا۔

۱۔ (یریں الله بکم الیسر ولایریں بکم العسر) بقر ۲۰۵۰، وماجعل علیکم فی الدین من حرج ۔ ج۸۷،

۲۔ سبقت دحمت غضبہ اور سور کا شور کی کی آیت نمبر (۲۳) میں ارشاد ہے ( وَمَن َے قَثَرِ فَ حَسَمَةً نَزِ دَلَهُ فِيهَا حُسناً )، جوکوئی بھی نیک کام انجام دے گاہم اس کی نیکی کو بڑھادیں گے۔

گنا پان صغیر، صحی بخشش سعادت کی راہ پر چلنے والوں کیلئے ایک دوسرا امتیاز یہ ہے کہ اگر مونیین بڑے گنا ہوں سے پر ہیز کرنے لگیں تو خدا اتنا مہربان ہے کہ وہ ان کے چھوٹے گناہ بھی معاف کر دیگا اور اس کے انژ کو تحو کر دیگا، جیسا کہ سور کا نساء کی آیت نمبر (۳۱) میں ارشا دہور ہا ہے (اِن تَجْئِدُو ا کَبالِرُ مَا تُنْہُونَ عَنْهُ مَلَقٌّرِ عَنَّمُ سَحِّا اَتِکُم وَنُدَ خِلَکُم مُدْحَلاً کَرِیماً)، اگر تم بڑے بڑے گنا ہوں سے کہ جن سے تہ ہیں روکا گیا ہے پر ہیز کر لو گتو ہم دوسر کے گنا ہوں کی پر دہ پوشی کر دیں گے اور تہہیں باعز ت منزل تک پہنچادیں گے۔ واضح رہے کہا بسے لوگوں کے چھوٹے گناہوں کو بخشے جانے کے لئے تو بہ کی شرط نہیں ہے کیونکہ تو بہ بڑے بڑے گناہوں( گناہ کبیرہ) کے بخشنے کا بھی سبب ہے۔

دوسروں سے اعمال سے استفادہ مونین کے لئے ایک دوسری برتری میہ ہے کہ خداوند عالم فرشتوں اور اپنے خاص چنے ہوئے بندوں کے استغفار کوان مونین کے حق میں قبول کرتا ہے، اور سارے مونین کی دعا وَں اور استغفار کوان کے حق میں قبول کرتا ہے، اور یہاں تک کہ ان اعمال کے ثواب جو دوسرے لوگ کسی مومن کے لئے ہدیہ کرتے ہیں اس کو بھی ان مونین تک پہنچا تا ہے، یہ مطالب آیات اور روایات میں بہت کثرت کے ساتھ بیان کئے گئے ہیں، لیکن چونکہ یہ موضوع شفاعت کے مسلے سے بلا واسطہ رابطہ رکھتا ہے لہذاہمیں چا ہے کہ قدر تفصیل سے اس موضوع

> سوالات ۱۔رحت الہی کے سبقت کرنے کاراز کیا ہے؟ ۲ یکوین وتشریع میں اس سبقت کے مجسم ظاہر ہونے کو بیان کریں؟ ۳ ۔ اس کے موارد کوانسان کی جزاو سز امیں وضاحت کے ساتھ بیان کریں؟

#### انسٹھو**اں د**س شفاعت مقدمہ: جوذیل کی بحثوں پرمشتمل ہے شفاعت کامفہوم شفاعت کے اصول

مقد مہ: من جملہ ان خصوصیات میں سے ایک ایسی خصوصیت کہ جس کو خداوند عالم نے مومنین سے مخصوص کردیا ہے وہ یہ ہے کہ اگر کوئی موث شخص مرتے دم تک اپنے ایمان کی حفاظت کرلے جائے اورا یسے گنا ہوں کا ارتکاب نہ کرے، جواس کی تو فیقات کے سلب ہوجانے کا باعث بنے اوراس کی عاقبت کی بدیختی شک وشبہ یا انکار جحو دکی منزل تک پہنچا دے، اورا یک جملہ میں یوں خلاصہ کردیا جائے کہ اگرا یمان کے ساتھ اس دنیا سے اٹھائے تو وہ ہر گز ابدی عذاب میں مبتلانہیں ہوگا اس لئے کہ اس کے چھوٹے گناہ ، بڑے گنا ہوں سے پر ہیز کرنے کی وجہ سے بخش دئے جائیں گے، اور اُس کے بڑے گنا ہ تو بہ واستغفار کے وسیلہ سے معاف کر دئے جائیں گے،اورا گراُسےایی توبہ کی تو فیق حاصل نہ ہو سکی، تو دنیا کی مسیبتیں اور پریشا نیاں اُس کے گناہوں کے بوجھکو ہلکا کردیں گی نیز برزخ اور قیامت کی ابتدائی پختیاں اس کے اعمال کے نقائص اور آلود گیوں کو دور کر دیں گی اور اگر اس کے باوجود اسکے گنا ہوں کی آلو دگی پاک نہ ہوسکی تو شفاعت کے دسیلہ سے جواولیاءخداخصوصاً حضور سر درکا ئنات اوران کے اہل ہیت (ع) جوخدا کی وسیع عظیم رحمت کی جلوہ نمائی کرتے ہیں، کے ذریعہ جہنم کےعذاب سے نجات یا جائیں گے(۱)اور بے شارروایات کی روشنی میں وہ مقام محمو د (۲) جس کا وعدہ پنجبر کودیا گیا ہے وہ اسی مقام شفاعت کا نام ہےاورخود بیآ بیشریفہ ( وَ لَسُوفَ يُعطِيكَ رَبَّبُكَ فَتَرْضَىٰ ) ( ٣ ) اورتمها را يرور دگار تمصيں اتناعطا کردےگا کہتم خوش ہوجا وُ گے حضور کی شفاعت کے ذریعہ الٰہی بخشش کی طرف اشارہ ہے جو ستحق افراد کے شامل حال ہوگی۔

اس بنا پر گنہگا رمومنین کی سب سے بڑی اور آخری امید اور آسرا شفاعت ہے لیکن اس کے با وجود خدا کے عذاب سے امان کا یقین نہیں کر لینا چا ہے بلکہ ہمیشہ بیخوف دل میں جا گتا رہے کہ خدانخواستہ اس سے کوئی ایسافعل سرز دہوجائے جو مرتے دم تک کبھی بھی اس کی عاقبت کی بربا دی یا ایمان کے سلب ہوجانے کا سبب بن جائے ،اور خبر دارکہیں ایسانہ ہو کہ دنیا کی محبت ان کے دلوں میں اس حد تک رسوخ کر جائے کہ ( معاذ اللہ ) وہ اللہ کی دشمنی کے ساتھ اس د نیا 530

سے رخصت ہواس لئے وہ لوگ بید کیھر ہے ہیں کہ خدا ہے جوان کے اوران کی محبوب اور معثوق اشیاء کے درمیان موت کے ذریعہ جدائی ڈال دیتا ہے۔

شفاعت کا مفہوم شفاعت،مادہ شفع سے لیا گیا ہے جو جوڑ ے کے معنی میں ہے اور عرف عام میں اس کے بیر معنی ہیں کہ کوئی باعزت انسان کسی بزرگ شخصیت سے کسی مجرم کی سزا ہے چیثم پوشی یا کسی خد مت گذار کی اجرت میں اضافہ کی درخواست کر ے اور شاید ایسے مقامات پر لفظ شفاعت کو استعال کرنے کا نکتہ ہیہ ہو کہ مجرم انسان خوبخو د بخشے جانے کا مستحق نہیں ہوتا، یا خدمت کا رخود بہ خود اجرت

۱۔ (اد خرت شفاعتی لاصل الکبائر من امتی ) میں نے اپنی شفاعت اپنے امت کے گنہگاروں کے لئے ذخیرہ کیا ہے، بحارلانوارج ۸ ص ۳۷۔ ۶۰ ،

۲ \_ اسراء۷۹، ۳ \_ ضحیٰ ہ میں اضافہ کا استحقاق نہیں رکھتالیکن سفارش کرنے والے ( شفیع ) کی درخواست کا منسلک ہو جانا اسے اس کامستحق بنادیتا ہے عام حالات میں کوئی کسی سفارش کرنے والے کی سفارش کو اس لیے قبول کر لیتا ہے وہ اس بات سے ڈرتا ہے کہ اگر اس کی سفارش کوقبول نہ کرے گا تو وہ

ناراض ہوجائے گااوراس کا رنجیدہ خاطر ہونااس کی الفت یا خدمت کی لذت سے محر دمی کا سبب بنے گا، پاممکن ہے کہ سفارش کرنے والے کی جانب سے نقصان پہنچنے کا باعث ہووہ مشرکین جواس دنیا کو پیدا کرنے والے خدا کے لئے انسانی اوصاف کے قائل تھے، جیسے شر یک حیات،مونس ومددگاردوست ہم مشغلہ سائھی کی محبت کی ضرورت یا اپنے رقیب اورا پنے برابر کی شخصیت سے خوف دغیرہ، وہ خدا کے لئے ان سب صفات کے اس لئے قائل تھے، کہا ن کی توبہان لوگوں کی طرف مبذول ہوجائے اور وہ اس کے غضب سے محفوظ رہیں ، اور اسی لئے وہ لوگ بتوں اورمجسموں کے مقابلہ میں فرشتوں اور جنا توں کی پرستش کرتے تھے اور كہتے تھے۔ (ہٰوُلاً ءِشفعا وَناعِندَ اللَّہِ)(۱) پیسب خدا کے زدیک ہماری شفاعت کرنے والے ہیں اور کہتے تھے: (مَا نَعبُنُ هُمر إِلَّا لِيُقَرِّ بُونَا إِلَى اللهِ زُلغَىٰ)(٢) ہمان کی پرستش صرف اس لئے کرتے ہیں کہ میں اللہ سے قریب کردیں گے۔ اور قرآن مجیدان لوگوں کے جاہلا نہ خیالات کواس طرح باطل کرتے ہوئے فرما تاہے: (كَيسَ لَهَا مِن دُونٍ اللَّهِ وَلِّ وَلَا شَفْعٍ ) ( ۳ ) كَيكن غور وفكر كامقام ہے كہا يسے شفاعت كر نے والوں اورالیی ڈشفاعت کی نفی کرنے کے معنی مطلقاً شفاعت کا انکار کر نانہیں ہے،خود قر آن مجید میں آیات موجود ہیں جوشفاعت کو (خدا کی اجازت اور اس کےاذن سے ثابت کر تى ہيں)

۱- یونس ۱۸، روم ۱٬۱۳ نعام ۶ ۹، زمر ۶۶، وغیره ۲\_زم ۳ ۳-انعام، ٥١،٧ ، سجده ، زمر ٤٤ ، (شفاعت با ذن الله )اوروہ آیات شفاعت کرنے والوں اورجنگی شفاعت کی جائے گی ان کی شرا ئط کوبھی بیان کررہی ہیں اورخدا کی جانب سے اجازت یا فتہ شفاعت کرنے والوں کی شفاعت کا قبول ہونا، کسی خوف یا ضرورت کی وجنہیں ہے بلکہ بیا یک ایساراستہ ہے جسے خدا وند عالم نے ان لوگوں کے لئے کھولا ہے، جن کے اندر رحمت الہی ، کی لیافت کم یائی جاتی ہے اوراس کے واسطے پچھ شرطیں اور اصول قرار دیئے ہیں اور در حقیقت صحیح شفاعت پر عقیدہ،اور شرک آمیز شفاعت پر عقیدہ کے درمیان وہی فرق ہے جو فرق خدا کی جانب سے حاکمیت اور تد ہیر،اورخود مختار جا کمیت وند ہیر کے درمیان میں ہے جو خدا شاسی کے باب میں بیان ہو چکی ہے(۱) کبھی کبھی شفاعت کالفظ اس سے بھی زیادہ وسیع معنیٰ میں استعال ہوتا ہے اورانسان کے اندر دوسرے کے ذریعہ اچھا اثر ظاہر ہونے کوبھی شامل ہے جیسے ماں باپ اپنی اولا دک متعلق یااس کے برعکس اسی طرح معلم اور رہنمااپنے شاگر دوں کے متعلق اور یہاں تک کہ موذن ان لوگوں کے متعلق جواس کی آواز کوہن کرنماز کویا د کرتے ہوئے مسجد کی طرف چل پڑتے ہیں شفاعت کریں گےاور درحقیقت ہر نیک انڑ جواس دنیا میں انجام دیا گیا ہے وہ شفا عت اور مددکی شکل قیامت کے دن ظاہر ہوگا۔

دوسرانکتہ بیہ ہے کہ گنہگاروں کی توبہ واستغفاراتی دنیا میں ان کے لئے ایک طرح کی شفاعت

ہےاور یہاں تک کہ دوسروں کے حق میں دعا کرنااور خدا سے ان کی حاجتوں کو پورا ہونے کی درخواست کرنا درحقیقت خدا کے نز دیک شفاعت شار کی جاتی ہے، کیونکہ بیر ساری چیزیں خدا کے نز دیک کسی انسان تک نیکی پہنچانے یا کسی سے شرکو دور کرنے لئے واستہ ہے۔

۳ \_ رجوع کریں، باب خداشات درس نمبر ۰۱،

شفاعت کے اصول جیسا کہ اشارہ کیا جاچکا ہے کہ شفاعت کرنے یا شفاعت پانے کے لئے بنیا دی شرط خد کی اجا زت ہے، جیسا کہ سورہ بقرہ کی آیت نمبر ہہ ۲ ، میں ارشاد ہوا ہے ( مَن ذَالَّذِ کی یَشْفَعْ عِندَ ہُ اِلَّا بِاذِیدِ ) کون ہے جواس کی بارگاہ میں اس کی اجازت کے بغیر سفارش کر سکے، اور سورہ یونس کی آیت نمبر ۳ میں یوں ارشاد ہے (مَا مِن شَفِيعِ اِلَّا مِن بَعدِ اِذِینِهِ ) کوئی سفارش نہیں کر سکتا مگر اس کی

اجازت کے بعداور سورہ طلمی آیت نمبر ۲۰۹ میں بھی ارشاد ہور ہاہے: (یَو مَئِنِ لَا تَنفَعُ الشَّفَاعَةُ إِلَّا لِبَن اَذِنَ لَهُ الَّر حَمٰنُ وَ رَضِیَ لَهُ قَولاً) اس دن کسی کی سفارش کام نہآئے گی ، سوائے ان کے جنھیں خدانے اجازت دیدی ہواور وہ ان کی بات سے راضی ہواور سورہ سباء کی آیت نمبر ۲۳ میں فرما تاہے: (وَلَا تَدفَعُ الشَّفَاعَةُ عِندَكُالَّالِيمَن اَذِنَ لَهُ) اس کے نزدیک کسی کی سفارش کام نہ آئے گی مگراس کی جس کواجازت دی گئی ہوان آیات سے اجمالی طور سے خدا کی اجازت ثابت ہوتی مہلیکن اجازت یا فتہ افراد کی خصوصیت کا اندازہ نہیں ہوتا کیکن دوسری آیات کے ذریعہ طر فین (شفاعت کرنے والے اور شفاعت پانے والے) کی شرطوں کو واضح کیا جاسکتا ہے جیسا کہ سورہ زخرف کی آیت نمبر ۸۸ میں ہے:

(وَلا يَملِكُ الَّذِينَ يَدعُونَ مِن دُونِهِ الشَّفَاعَةَ إِلَّا مَن شَهِدَ بِالحَقِّ وَهُم يَعلَمُونَ) اور وہ لوگ جوخدا کے علاوہ کسی اور کو آواز دیتے ہیں شفاعت کاحق نہیں رکھتے (اور کسی کو بھی شفاعت کاحق نہیں) مگروہ جوخن کی گواہی دےاورعلم بھی رکھتا ہو، شاید ( مَن شَجِدَ بِالحَق ) سے مرادا عمال کے او پر گواہ فر شتے ہوں جوخدا کی تعلیم کے ذریعہ بندوں کے اعمال اور نیتوں ے داقف رہتے ہیں اور ان کی رفتار دکر دار کی قدر و قیمت اور کیفیت پر شہادت دے سکتے ہیں،جیسا کہ کہم اور موضوع کے تناسب سے استفادہ کیا جا سکتا ہے کہ سفارش کرنے والوں کے پاس اتناعلم ہونا چاہیے کہ جوشفاعت پانے والوں کی صلاحیت کی شخیص دے سکیں۔ اوریقینی طور سے ان دونوں شرا ئط کے حامل وہ معصومین (ع) ہیں ، دوسری طرف سے بعض آیات سے استفادہ ہوتا ہے کہ شفاعت یانے والے مرضی خدا کے حق دار ہوں جیسا کہ سورہ انبیاء کی آیت نمبر ۲۸ میں ارشاد ہے: (وَلَا يَشْفَعُونَ إِلَّالِمَن إِر تَضيٰ) سفارش نہیں کر سکتے مگرید کہ خدااس کو پیند کرےاور سورہ نجم کی آیت نمبر ۲۶ میں ارشاد ہے:

(وَ كَم مِن مَلَكِ فِي السَّهوات لَا تُغِن شَفَاءتُهُم شَيًا إِلَّا مِن بَعدِ أَن يَأْذَنَ اللَّهُ لِمَن . وَيَشَاءِ وَيَرضي) اورآ سانوں میں کتنے ہی ایسے فرشتے ہیں جن کی سفارش کسی کے کام نہیں آسکتی، جب تک خدا جس کے بارے میں چاہے اور پسند نہ کر بے اجازت نہ دید ہے۔ صاف ظاہر ہے کہ رضائے بروردگار کی منزل میں ہونے سے مراد بنہیں ہے کہ اس کے سارے ائمال پیندیدہ ہوں ورنہ شفاعت کی کوئی ضرورت نہیں ہے بلکہ مرادیہ ہے کہ خود خص دین و ایمان کے لحاظ سے مرضی خدا کے مطابق ہوجیسا کہ روایات میں اسی عنوان سے تفسیر ہوئی ہے۔ د دسرى طرف چندآیتوں میں ان لوگوں کی خصلت جن کی سفارش نہیں ہوںکتی بیان کی گئی ہے، جیسے سورہ شعراء کی آیت نمبر ۱۰۰ میں مشرکین کے قول کوفل کرر ہاہے (فَمَالْنَا مِن شَافِعِین ) اورسورہ مدتر کی آیت نمبر ۲۰ سے ۶۸ تک آیا ہے کہ مجرموں کے دوزخ میں جانے کے سبب کے بارے میں سوال کیا جائے گاتو وہ لوگ جواب میں ترک نماز (۱) بیکسوں کی مدد نہ کرنے روز قیامت کے جھٹلانے کی خصلت کو گنوائیں گے اس کے بعد ارشاد ہے (فَمَا تَتَفَعَبُم شَفَاعَة الشَا فِعِينَ )اس آیت سے استفادہ ہوتا ہے کہ وہ مشرکین اور قیامت کا انکار کرنے والے جوخدا کی عبادت نہیں کرتے اور اس کے محتاج بندوں کی مد نہیں کرتے ،اور صحیح اصول وقوانین کے یا بندنہیں ہیں۔

۱۔ امام صادق اپنی زندگی کے آخری کمحات میں فرمایا: (ان شفاعتنا لا تنال مستحفًا بالصلوٰۃ ) ہما ری شفاعت اس انسان تک نہیں پینچ سکتی جونماز کو ہلکا سمجھے۔ بحارالانوارج ۶ ص۲ شفاعت ہرگزان کے شامل حال نہیں ہوگی اوراس بات پرغور کرتے ہوئے کہ پنج بر کا ستغفار بھی اس دنیا میں ایک طرح کی شفاعت ہے اوران کا استغفار ان لوگوں کے حق میں جو اس بات کے لئے حاضر نہیں ہیں، آپ سے استغفار و شفاعت کی درخواست کریں شامل نہیں ہو گا (۱) اس سے اس بات کا اندازہ ہوتا ہے کہ شفاعت کا انکار کرنے والا بھی شفاعت کا حق دارنہیں ہے جیسا کہ یہی مضمون احادیث میں ذکر ہوا ہے (۲)

حاصل کلام میہ ہے کہ مطلقاً اور اصلی سفارش کرنے والے کے لئے ضروری ہے کہ خدا کی اجا زت کے علاوہ خود بھی معصیت کارنہ ہواور دوسروں کے گناہ اور اطاعت کے مراتب کو سجھنے کی قدرت رکھتا ہونیز سچ پیرو کاربھی ان کے زیر سابی شفاعت کے کمترین مرتبہ کے مالک ہو تے ہیں ، جیسا کہ ایسے افراد شہداء اور صدیقین کے زمرہ میں محشور کئے جائیں گے (۳) اور دوسری طرف صرف وہ لوگ شفاعت پانے کاحق رکھتے ہیں جوخدا کی اجازت کے علاوہ خداور سول اور قیامت اور ہے چزیں جوخدانے نبی پر نازل کی ہیں جیسے شفاعت کی تھا نیت پر ایمان رکھنا، نیز اس اعتقاد پر آخرد م تک باقی رہنا ہے۔

۱\_منافقون ۵ \_ ۲ ۲ ـ (عن النبی صمّن لعه یؤمن بشفاعت فلا اناله الله شفاعت) جومیری شفاعت پر ایمان نہیں رکھتا خدا میری شفاعت کواس کے شامل حال نہیں کر ےگا ، بحارلانوارج ۸ ص ۸ ۵ ، ۳ ( والذین آمنوا با الله در سوله اولئک هم الصد قون والشهد اءعند ربهم ) جوخدااور رسول پرایمان لائے خدا کے نز دیک وہی لوگ صدیقین اور شہداء ہیں ،

#### سوالات: ۱۔ شفاعت کے معنی اوراس کے استعال کے موارد کو تفصیل سے بیان کریں؟ ۲ سیح شفاعت اور شرک آمیز شفاعت کے درمیان فرق بیان کیجئے؟ ۳ شفاعت کرنے ولے کے شرائط کی وضاحت کیجئے؟ ۲ ۔ شفاعت پانے والے کے شرائط کی وضاحت کیجئے؟

سائلھواں د مرمس چند شھمات کاحل شفاعت کا انکار کرنے والی آیتوں کا جائزہ۔ خدا پر شفاعت کرنے والوں کا کوئی ایژنہیں ہوتا۔ شفاعت خدا کی عدالت کے منافی نہیں ہے۔ شفاعت خدا کی سنت کی تبدیلی کا سبب نہیں۔ شفاعت کے استحقاق کے شرائط کا حاصل کرنا سعادت تک پہنچنے کی کوشش۔

شفاعت کے متعلق بہت سے اعتراضات اور شبہات ذکر کئے گئے ہیں کہ جن میں سے بعض اہم شبہات کا ذکرہم اس درس میں کرنا چاہتے ہیں

شبه(۱)

سب سے پہلا شبہ میہ ہے کہ قرآن مجید کی متعدد آیتیں اس بات پر دلالت کرتی ہیں، کہ قیا مت کے روز کسی کی شفاعت کو قبول نہ کیا جائے گا، جیسا کہ سورہ بقرہ کی آیت نمبر ٤٨ میں ارشا دہور ہاہے ( وَاتَقُوا يَوماً لَا تَجزِی نَفسٍ عَن نَفسٍ شیئاً وَ لَا یُقبَلُ مِنهَا شَفا عَة وَ لَا یُؤخَذُ مِنهَا عَدل وَلَا هُم یُنصَرُونَ) اس دن سے ڈرو کہ جب کوئی کسی کے کام نہیں آیکا اور نہ ہی کسی کی سفارش قبول کی جائے گ اور نہ ہی کسی سے کو ض اور بدلہ لیا جائے گا، اور نہ اس کی کو کی میں ا

جواب: اس کا جواب میہ ہے کہالیں آیات بے اصول اور استقلالی (خود مختار) شفاعتوں کی نفی میں ہے کہ بعض لوگ جس کا اعتقادر کھتے ہیں، اس کے علاوہ مذکورہ آیات عام ہیں اور بیان آیات کے ذریعہ جو شفاعت کے قبول کئے جانے پر دلالت کرتی ہیں تخصیص پا گئی ہے جیسا کہ گذشتہ درس میں ان کی طرف اشارہ کیا ہے۔

شبہ (۲) شفاعت کے صحیح ہونے کا مطلب میہ ہے کہ خدا وند عالم شفاعت کرنے والوں کے زیرانژ آگیا ہے یعنی ان لوگوں کی شفاعت خدا کے بخش دیئے جانے کا سبب بن گئی جبکہ وہ خدافعل

#### 4

جواب: شفاعت کے قبول ہونے کامعنی زیرا ثر آنانہیں (متا ثر) ہے جیسا کہ دعا اورتو بہ کا قبول ہونا ایسا غلط معنی نہیں رکھتا کیونکہ ان سارے مقامات پر بندوں کے کام رحمت الٰمی کے قبول کر نے کی آمادگی کا سبب اور ذریعہ ہیں اور اس اصطلاح (مقولے) کے لحاظ سے کہ قبول کرنے والے کی قابلیت شرط ہے نہ کہ انجام دینے والے کی فاعلیت ہ

مشبہ (۳) شفاعت کالاز مہریہ ہے کہ شفاعت کرنے والے خدا سے بھی زیادہ مہر بان ہو گئے ہیں، کیونکہ ہمارافرض بیہ ہے کہ اگران کی شفاعت نہ ہوئی تو گنہ گارعذاب میں مبتلا ہوجا تایا اس کا عذاب دائمی ہوجا تا۔ جواب:

شفاعت کرنے والوں کی ہمدردی یا مہر بانی خدا کی بے پایار حمت کی ایک جھلک ہے یا یوں کہا جائے کہ شفاعت ایک ایسار استہ ہے، جسے خود پر وردگار عالم نے اپنے گنہگار بندوں کے لئے قرار دیا ہے اور حقیقت میں اس کی رحمت کے جسم اور ظاہر ہونے کا سب سے اعلیٰ نمونہ ہے جو اس کے نیک اور منتخب بندوں کے ذریعہ ظاہر ہوتا ہے، اور اس طرح توبہ اور دعا بھی دوسر بے

| )، کہ <sup>ج</sup> فیں خدانے مرادوں کے پور <b>ی</b> ہونے اور گنا ہوں کے بخشے جانے کے لئے قرا | وسيليبي |
|----------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| -                                                                                            | ردياہے. |

شبہ (٤) ایک اور اعتراض بیر ہے کہ اگر گنہگا روں کے عذاب کے متعلق خدا کاحکم اس کی عدالت کا تقاضا ہوتا توان لوگوں کے لئے شفاعت کا قبول کر لینااس کی عدالت کےخلاف ہوگا۔

جواب: جتنے بھی احکام الی ہیں چاہے شفاعت سے پہلے عذاب کا تعلم یا شفاعت کے بعد عذاب سے نجات کا تعلم، اس کی عدل وحکمت کے مطابق ہے اور دونوں حکموں کے عادلا نداور حکیما ندہ ہو نے میں دوضدوں نے جع ہونے والی نسبت بھی نہیں ہے اس لئے کہ اس کا موضوع الگ ہے اس کی وضاحت اس طرح کی جاسکتی ہے کہ عذاب کا تعلم ارتکاب گنا ہ کا نقاضا ہے ان اسباب سے قطع نظر کہ جو گنہ گار کے حق شفاعت کے قبول کا موجب ہے اور عذاب سے نجات کا مذکورہ محکم اسباب کے ظہور کا سبب ہے اور تعلم کا بدلنا موضوع کی قید کے بد لنے کے تابع ہے، بہت فر اوانی کے ساتھ جس کی مثال احکام اور تکو بنی مقدرات اور نشریقی احکام وقوانین کے اندر مل جا نیں گی اور اسی طرح اپنے اپنے زمانے کے اعتبار سے تعلم منسو خے اور تعدن اس بو نے میں کوئی منافات نہیں ہے، نیز دعا اور صدقہ دینے سے مصیبتوں کے برطرف ہونے کے حکیمانہ ہونے میں کوئی منافات نہیں ہے اور شفاعت کے بعد گنا ہوں کے بخشے جانے کا حکم، شفاعت کے تحقق سے پہلے عذاب کے حکم کے منافی نہیں ہے۔

شبه(٥): ایک اورا شکال بیہ ہوتا ہے کہ خداوند عالم نے شیطان کی پیروی کو دوزخ کے عذاب میں مبتلا ہونے کاسبب جانا ہے: جیسا کہ سورہ حجر کی آیت نمبر ۲۶،۶۲ میں ارشاد فرما تا ہے۔ (إنَّ عِبَا دِ لَيسَ لَكَ عَلَيهم سُلطَان إلَّا مَنِاتَّبَعَكَ مِنَ الغَاوِينِ وَ إنَّ جَهَنَّمَ لَبَو عِلْهُم أَجْمَعِينَ) بیشک تو (اے ابلیس!) میرے بندوں پر مسلط نہیں ہوسکتا ،مگر وہ گمراہ لوگ جو تیری پیر وی کریں اوران کی ہمیشہ کی جگہ جہنم ہے۔ اور حقیقت میں گنہگاروں کو قیامت میں عذاب میں گرفتار کرنا،خدا کی سنت ہے اور ہم پی بھی جا نة بين سنت خدا، تغير وتبديلي نهيس ، وسكتي ، جبيها كه سوره فاطركي آيت نمبر ٤٣ ميں فرما تا ہے (فَلَن تَجدَلِسَنَّةِ اللهِ تَبدِيلًا وَلَن تَجدَلِسُنَّةُ اللهِ تَحويلاً) تم ہرگز سنت الٰی میں تبدیلی نہیں یا وُ گےاور ہرگز سنت پر وردگار میں تغیر نہیں یا سکتے لہٰذا کیسے ممکن ہے کہ بیسنت شفاعت کے ذریعہ ٹوٹ جائے؟

جواب: اس کا جواب بیہ ہے کہ داجد الشرائط گنہ گاروں کے بارے میں شفاعت کا قبول کرنا،خدا کی نا قابل تبدیل سنتوں میں سے ایک ہے، اس کی تفصیل یہ ہے کہ خداوند عالم کی سنت، هیتی معیا راور ملاک کے تابع ہے اور کوئی بھی سنت جس کے سارے نقاضے، اور وجودی وعدمی شرائط پا کے جائیں گے وہ تبدیلی کو قبول نہیں کر سکتی ، لیکن وہ عبارتیں جو اس سنت پر دلالت کرتی ہیں وہ پوری طرح سے موضوع اور اس کے تمام شرائط وقیود کو بیان نہیں کر رہی ہیں، اس رو سے ایسے مورا دیائے جاتے ہیں کہ جہاں ظاہر کی طور سے آیات چند مختلف سنتوں کو شامل ہے جب کہ حقیقت میں آیت کا مصداق اخص اور اقوی ملاک کا تابع ہے لہٰذا ہر سنت اپنے موضوع کی واقعی قیود و شرائط کو دیکھتے ہو اخص اور اقوی ملاک کا تابع ہے لہٰذا ہر سنت اپنے موضوع کی واقعی قیود و شرائط کو دیکھتے ہو اخص میں اور نے وہ قیدیں اور شرطیں جو عبارت میں ایمیں ہیں ) ثابت اور غیر قابل تغیر ہے ان میں میں سے ایک سنت کا نام شفا عت ہے جو خاص گنہ گاروں کے لئے جن کے اندر معین شرائط پائے جاتے ہوں اور معین اصول وقوانین ان کے شامل حال ہے ثابت اور نا قابل

شبہ (٦) شفاعت کا دعدہ،لوگوں کو گناہ کے مرتکب ہونے اور بے راہ روی میں گستاخ اور جری بنادیتا ہے۔ جواب: اس اعتر اض کا جواب تو بہ قبول ہونے اور گنا ہوں کے ختم ہوجانے کے سلسلے میں بھی پیش کیا جا سکتا ہے وہ ہیہ ہے کہ شفاعت اور مغفرت کا شامل حال ہونا، کچھ شرا لط کے او پر موقوف ہے کہ گنهگارانسان ان شرائط کے حصول کا یقین نہیں حاصل کر سکتا اور شفاعت پانے کے من جملہ شرائط بیدیں کہ انسان اپنے ایمان کوتا دم مرگ بیچا لے جائے اور ہم میرجانے ہیں کہ کوئی بھی انسان ایسی شرط کے پورے ہونے کا یقین نہیں کر سکتا دوسری طرف سے اگر کوئی انسان کسی گناہ کا مرتکب ہو گیا اور اسے اپنے اس گناہ کی بخشن کی کوئی امید ہوتو وہ مایوسی اور نا امید ی میں گرفتار ہوجائیگا اور مایوسی اس کے اندر گناہ کوتر کرنے کے حوصلہ کوضعیف کرد کے گی نیز اسے آئندہ اسی غلط راسے پر چلنے کی ترغیب دلا دے گی اسی لئے اللی مربی کی روشن تر ہیت میں ہے کہ ہمیشہ لوگوں کو خوف اور امید کے درمیان ور کے رکھ یعنی رحمت الی اتنا امید وار نہ بنا د مرحمت خدا سے مایوس ہوجا نیں اور ہم میرجانے ہیں ہودونوں چیزیں گنا ہان کبیرہ ہیں۔

مشبہ (۷): ایک اور اعتراض میہ ہے کہ عذاب سے نجات پانے میں شفاعت کی تا ثیر کا مطلب میہ ہے کہ دوسروں کا کام ( شفاعت کرنے والے ) سعادت تک پہچانے اور بر بختی سے نجات پانے میں اثر رکھتا ہے در آں حا لیکہ اس آ میہ شریفہ کے لحاظ سے ( وَ اُن لَیسَ لِلِا نسمَانِ اللَّ مَا سَعَلی ) صرف شخص کی اپنی کوشش ہے جوا سے سعادت تک پہنچاتی ہے۔ جواب: انسان کی سعی اور کوشش منز ل مقصود تک پہنچنے کے لئے بھی تو بطور متنقیم ہوئی ہے، اور بہ کوشش راستہ کے آخری حصد تک جاری رہتی ہے اور کبھی غیر منتقم ہے جو مقد مات اور واسطوں کوفر ہم کر نے کے ذریعہ ہو تی ہے، شفا عت پانے والاشخص بھی سعا دت تک چیچنے کے مقد مات اور واسطوں کو حاصل کرنے کی کوشش کرتا ہے، اس لئے کدا یمان لا نا اور شفا عت کے استحقاق کے شرائط کا حاصل کرنا، سعادت تک پیچنے کی راہ میں سعی وکوشش شار کی جاتی ہے، چاہے میکوشش نا تھں ہی کیوں نہ ہو، اسی لئے کچھ مدت تک برزخ کی مصیبتوں اور پریشانیوں اور عرصہ قیامت کی ابتدائی سختیوں میں گرفتار ہونا پڑتا ہے کیکن بہر حال خود اس نے سعادت کی جڑ لیعنی ایمان کو اپنے دل کے اندر مضبوط کرتے ہوئے اس کونیک اعمال کے ذریعہ اس طرح آبیاری کر تار ہتا سعی وکوشش کا نتیجہ ہے اگر چ شفاعت کرنے والے بھی اس درخت کے بار آور ہونے میں اثر رکھتے ہیں، جس طرح دنیا میں بھی بعض دوسر سافرادان انوں کی ہدایت اور ان کی تربیت میں مور ثریں، اور ان کی تا شیرخور خوض کی سعی وکوشش کی نفی ہے معنی میں نہیں ہے۔ سوالات: ۱۔ شفاعت کی نفی کے او پر دلالت کرنے والی آیتوں کے ہوتے ہوئے، شفاعت کے تحقق ہونے کا کیسے اعتبار کیا جا سکتا ہے؟ ۲۔ آیا شفاعت کا لاز مدامور خداوند عالم میں دوسروں کا اثر انداز ہونا نہیں ہے؟ ۳۔ کیا شفاعت کا لاز مدینہیں ہے کہ دایہ، ماں سے زیادہ مہر بان ہو؟ ۶۔ شفاعت کا عدالت خدا سے کیا رابطہ ہے وضاحت کیجئے؟ ۵۔ کیا شفاعت کا دلت کی تبدیلی کا باعث نہیں ہے؟ ۲۔ کیا شفاعت کا وعدہ گنہ گاروں کی گستاخی اور جسور ہونے کا سبب نہیں ہے؟ ۲۔ وضاحت سیجئے کہ شفاعت ، انسان سعادت کے لئے خودانسان کی سعی وکوشش کے منافی نہیں ہے؟

\*\*\*\*

#### ISLAMICMOBILITY.COM IN THE AGE OF INFORMATION IGNORANCE IS A CHOICE

"Wisdom is the lost property of the Believer,

let him claim it wherever he finds it"

Imam Ali (as)