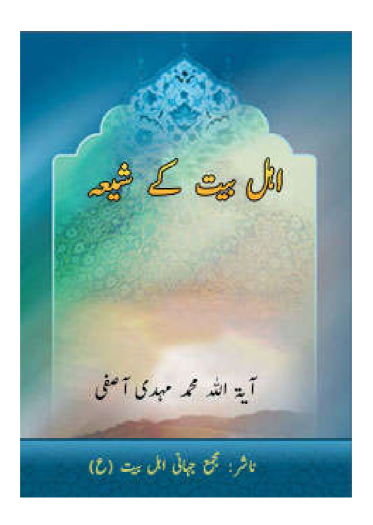
اہل بیت کے شیعہ



نام کتاب:اہل بیت کے شیعہ مولف: آیۃ اللہ مجم مہدی آصفی مترجم: نثاراحمدزین پوری ای بیت کے شیعہ ای بیت کے شیعہ مترجم: نثاراحمدزین پوری شیکنی معاونت: سیدرضا جعفری معاونت: سیدرضا جعفری پیشکش: معاونت فرہنگی ،ادار ہُ ترجمہ ناشر: مجمع جہانی اہل بیت (ع) مطبع: اعتاد

## فهرستمطالب

حرف اول

پیش گفتاراہل بیت کے شیعہ کون ہیں

۱۔ اہل بیت کی سیاسی امامت

٢ \_ المل بيت فقهي وثقافتي مرجعيت

امل بیت سےنسبت اور محبت کی قدرو قیمت

محبت ابل بيت كي اجميت خداورسول صلى الله عليه وآله كي نظر ميس

علی کے شیعہ ہی کا میاب ہیں

علی اوران کے شیعہ بہترین خلائق ہیں

اسلام مين محبت المل بيت كامقام

رافضی کون ہیں

ہرمحت کا دعویدارشیعہ بیں ہے

مومنین اہل جنت کے لئے ایسے ہی درخشاں ہیں جیسے آسان پرستارے

وه الله کے نور سے دیکھتے ہیں .

شيعها ال بيت كي نظر مين.

اہل بیت اپنے شیعوں سے محبت کرتے ہیں:

اہل بیت کے شیعوں پراور شیعوں کے اہل بیت پرحقوق

اہل بیت سے محبت اورنسبت کے تمرا کط

اہل بیت خدا سے شفاعت کریں گے اور اس سے بے نیاز نہیں ہیں

تقوى اورورع

تعبدوبندگی

رات کے عابد دن کے شیر

شب وروز میں اکیاون رکعت نماز پڑھتے ہیں

آپس میں ملا قات ومحبت

ایک دوسرے پرمومنین کے حقوق

مومن کی حرمت اوراس کی محبت وخیرخوا ہی

مومن، مومن کے لئے ایک بدن کی مانند ہے

عام مسلمانوں کے ساتھ حسن سلوک

اعتدال وميانه روى اورموازنه

حفاظتی اورسیاسی ضوابط

اہل بیت کی محبت وعقیدت سے متعلق کچھ باتیں

مفهوم ولا ی

صديق

عضوى نسبت

برائت وبيزاري

ولاءاورتوحيدكاربط

سلام ونضيحت

نصيحت

نمونة ممل اور قيادت

رنج ومسرت

همرابى اورا تباع

ثقافتي اتباع

طاعت وتسليم

توحيد ميں طاعت

تسليم

مدداورانتقام

محبت ومودت

ا ثبات وابطال

ميراث وانتظار

زيارت

زیارت اس استحکام کااہم عامل ہے

مکتب اہل بیت سے منسوب ہونے کے طریقے

دنیاوآ خرت میں محمدوآ ل محمد کے ہمراہ

خداان پرکرم کرتاہے

وه ہم سے اور ہم رسول صلی الله علیه وآلہ سے تمسک رکھتے ہیں

جوچیز خداانہیں آخرت میں عطا کرے گا

ہمارے ساتھ اور ہم میں سے

فلاح وكاميابي

تولی وتبری کے سبب شہیدوں میں شرکت

استدراك والحاق

ا ہل بیت کون ہیں

رسول اکرم کے بارہ امام ہول گے

به آیت تظهیر

## حرفاول

جب آفتاب عالم تاب افق پر نمودار ہوتا ہے کا ئنات کی ہر چیز اپنی صلاحیت وظرفیت کے مطابق اس سے فیضیاب ہوتی ہے حتی نضے نضے بود ہاں کی کرنوں سے سبزی حاصل کرتے اور غنچہ وکلیاں رنگ و نکھار پیدا کر لیتی ہیں تاریکیاں کا فور اور کوچہ و راہ اجالوں سے پرنور ہوجاتے ہیں، چنانچہ متمدن دنیا سے دور عرب کی سنگلاخ وادیوں میں قدرت کی فیاضیوں سے جس وقت اسلام کا سورج طلوع ہوا، دنیا کی ہرفر داور ہرقوم نے قوت و قابلیت کے اعتبار سے فیض اٹھا یا۔

اسلام کے بینغ وموسس سرور کا کنات حضرت مجم مصطفی غار حراء سے ضعل حق لے کرآئے اور علم وآگری کی پیاسی اس دنیا کوچشمہ حق وحقیقت سے سیراب کردیا، آپ کے تمام الہی پیغامات ایک ایک عقیدہ اور ایک ایک عمل فطرت انسانی سے ہم آ ہنگ ارتقائے بشریت کی ضرورت تھا، اس لئے ۲۳ برس کے مخضر عرصے میں ہی اسلام کی عالمتاب شعاعیں ہر طرف چھیل گئیں اور اس وقت دنیا پر حکمرال ایران و روم کی قدیم تہذیبیں اسلامی قدروں کے سامنے ماند پڑگئیں، وہ تہذیبی اصنام جو صرف دیکھنے میں اچھے لگتے ہیں اگر حرکت وعمل سے عاری ہوں اور انسانیت کو سمت دینے کا حوصلہ، ولولہ اور شعور نہ رکھتے تو فد ہب عقل و آگری سے روبرو ہونے کی توانائی کھودیتے ہیں یہی وجہ ہے کہ کہ ایک چوتھائی صدی سے بھی کم مدت میں اسلام نے تمام ادیان و مذا ہب اور تہذیب وروایات پرغلبہ حاصل کر لیا۔

اسلام نے تمام ادیان و مذا ہب اور تہذیب وروایات پرغلبہ حاصل کر لیا۔

اگر چے رسول اسلام کی بیگرامہا میراث کہ جس کی اہل بیت علیہم السلام اور ان کے بیرووں نے

خود کوطوفانی خطرات سے گزار کر حفاظت و یا سانی کی ہے، وقت کے ہاتھوں خود فرزندان اسلام کی بے توجہی اور نا قدری کے سبب ایک طویل عرصے کے لئے منگنا ئیوں کا شکار ہوکر ا پنی عمومی افادیت کوعام کرنے سے محروم کر دی گئی تھی ، پھر بھی حکومت وسیاست کے عمّاب کی یروا کئے بغیر مکتب اہل بیت علیہم السلام نے اپنا چشمہ ُ فیض جاری رکھا اور چودہ سوسال کے عرصے میں بہت سے ایسے جلیل القدر علماء و دانشور دنیائے اسلام کو تقدیم کئے جنھوں نے بیرونی افکار ونظریات سے متاثر اسلام وقر آن مخالف فکری ونظری موجوں کی زدیرا پنی حق آ گین تحریروں اور تقریروں سے مکتب اسلام کی پشت پناہی کی ہے اور ہر دور اور ہر زمانے میں ہوشتم کے شکوک وشبہات کا از الہ کیا ہے، خاص طور پر عصر حاضر میں اسلامی انقلاب کی کامیابی کے بعدساری دنیا کی نگاہیں ایک بار پھراسلام وقر آن اور مکتب اہل ہیت علیہم السلام کی طرف آٹھی اور گڑی ہوئی ہیں، دشمنان اسلام اس فکری ومعنوی توت واقتد ارکوتوڑنے کے لئے اور دوستداران اسلام اس مذہبی اور ثقافتی موج کے ساتھ اپنارشتہ جوڑنے اور کامیاب و کامراں زندگی حاصل کرنے کے لئے بے چین وبے تاب ہیں، بیز مان علمی اورفکری مقابلے کا زمانہ ہے اور جو مکتب بھی تبلیغ اورنشر واشاعت کے بہتر طریقوں سے فائدہ اٹھا کرانسانی عقل وشعور کو جذب کرنے والے افکار ونظریات دنیا تک پہنچائے گا، وہ اس میدان میں آ گےنکل جائے گا۔

(عالمی اہل بیت کونسل) مجمع جہانی اہل بیت علیہم السلام نے بھی مسلمانوں خاص طور پر اہل بیت عصمت وطہارت کے پیرووں کے درمیان ہم فکری ویجہتی کوفروغ دیناوقت کی ایک اہم ضرورت قرار دیتے ہوئے اس راہ میں قدم اٹھایا ہے کہ اس نورانی تحریک میں حصہ لے کر بہتر انداز سے اپنا فریضہ ادا کرے، تا کہ موجودہ دنیائے بشریت جوقر آن وعترت کے صاف وشفاف معارف کی پیاسی ہے زیادہ سے زیادہ عشق ومعنویت سے سرشار اسلام کے اس مکتبعر فان وولایت سے سیراب ہو سکے ہمیں یقین ہے عقل وخرد پراستوار ماہرانہانداز میں اگر اہل بیت عصمت وطہارت کی ثقافت کو عام کیا جائے اور حریت و بیداری کے علمبر دار خاندان نبوت ※ ورسالت کی جاوداں میراث اپنے صحیح خدوخال میں دنیا تک پہنچادی جائے تواخلاق وانسانیت کے دشمن، انانیت کے شکار، سامراجی خوں خواروں کی نام نہاد تہذیب و ثقافت اورعصر حاضر کی ترقی یافتہ جہالت سے تھکی ماندی آ دمیت کوامن ونجات کی دعوتوں کے ذریعہ ام عصر (عج) کی عالمی حکومت کے استقبال کے لئے تیار کیا جاسکتا ہے۔ ہم اس راہ میں تمام علمی و تحقیقی کوششوں کے لئے محققین مصنفین کے شکر گزار ہیں اور خود کو مولفین ومترجمین کاادنیٰ خدمتگارتصور کرتے ہیں، زیرنظر کتاب، مکتب اہل بیت کی ترویج و اشاعت کے اس سلسلے کی ایک کڑی ہے، فاضل علّامه آیۃ اللہ محمدی آصفی کی گرانفذر کتاب اہل بیت کے شیعہ کو فاصل جلیل مولا نا شاراحمرزین پوری نے اردوز بان میں اپنے ترجمہ سے آراستہ کیا ہے جس کے لئے ہم دونوں کے شکر گزار ہیں اور مزید توفیقات کے آرز ومند ہیں ،اسی منزل میں ہم اپنے تمام دوستوں اور معاونین کا بھی صمیم قلب سے شکر بیاد اکرتے ہیں کہ جنھوں نے اس کتاب کے منظرعام تک آنے میں کسی بھی عنوان سے زحمت اٹھائی ہے، خدا کرے کہ ثقافتی میدان میں بیاد نی جہادرضائے مولی کا باعث قراریائے۔

والسلام مع الاكرام مديرامور ثقافت، مجمع جهانی اہل بيت عليهم السلام

بسمرالله الرحمن الرحيم

(قللا أسألُكُم عَلَيهِ أجرًا لاَّ الهُوَدَّةَ فِي القُربِي) سور لا شورى: "
الدرسول كهدد بجئ كدمين تم سے تبليغ كى كوئى اجرت نہيں چاہتا ہوں سوائے اس كے كه تم مير حقر ابتداروں سے مجت كرو۔

(مَّمَا وَلِيُّكُمُ اللهُ وَرَسُولُهُ وَ الَّذِينَ آمَنُوا الَّذِينَ يُقِيمُونَ الصَّلاةَ وَيُؤتُونَ الرَّكاةَ وَهُم رَا كِعُونَ) سور لامائن لا: ٥٠ الرِّكاةَ وَهُم رَا كِعُونَ) سور لامائن لا: ٥٠ الرِّكاةَ وَهُم رَا كِعُونَ)

تمهارا ولی خدا ،اس کا رسول اور وہ لوگ ہیں جونماز پڑھتے ہیں اور حالت رکوع میں زکوا ہ دیتے ہیں۔

(يَا أَيُّهَا الرَّسُولُ بَلِّغ مَا أُنزِلَ لَيكَ مِن رَّبِّكَ وَن لَّم تَفعَل فَمَا بَلَّغتَ رِسَالَتَهُ وَالله يَعصِهُك مِنَ النَّاسِ) سورةُ مائده: ٢٠ رِسَالَتَهُ وَالله يَعصِهُك مِنَ النَّاسِ)

اے رسول اس پیغام کو پہنچاد بیجئے جوآپ پر نازل کیا جاچکا ہے اگر آپ نے یہ پیغام نہ پہنچایا تو گویار سالت کا کوئی کام ہی انجام نہ دیا خدا آپ کولوگوں کے شرسے محفوظ رکھے گا۔

# پيش گفتار

# اہل بیت کے شیعہ کونہیں

تشیع کے معنی نسبت، مشایعت،متابعت اور ولاء کے ہیں، یہ لفظ قر آن مجید میں بھی بیان ہوا ہے:

(وَإِنَّ مِن شِيعَتِهِ لِبرَاهِيمَ ذَجَاءً رَبُّهُ بِقَلْبٍ سَلِيم)(١)

ان کے شیعوں میں سے ابراہیم بھی ہیں جب وہ اپنے پروردگار کی بارگاہ میں قلب سلیم کے ساتھ آئے۔ ساتھ آئے۔

لینی نوح کے پیروؤں میں سے ابراہیم بھی تھے جوخدا کی وحدانیت اور عدل کی طرف دعوت دیتے تھے اور نوح ہی کے نہج پر تھے۔

لیکن میر لفظ علی بن ابی طالب اور آپ کے بعد آپ کی ذریت سے ہونے والے ائمہ سے محبت ونسبت رکھنے والوں کے لئے استعمال ہونے لگا ہے۔ یہی رسول کے اہل بیت ہیں کہ جن کی شان میں آیت تطبیر اور آیت مودت نازل ہوئی ہے۔

تاریخ اسلام میں بیلفظ اہل بیت رسول سے محبت ونسبت اور ان کے مکتب سے تعلق رکھنے والوں کے لئے شہرت پاگیا ہے۔اس محبت ونسبت اور ا تباع کے دومعنی ہیں: سیاسی ا تباع و الوں کے لئے شہرت پاگیا ہے۔اس محبت ونسبت (سیاسی امامت) اور ثقافتی ومعارفی ا تباع (فقہی وثقافتی مرجعیت) یہ وہ چیز ہے جس

کے ذریعہ شیعیانِ اہل بیت پہچانے جاتے ہیں اور دوسرے مسلمانوں سے ممتاز ہوتے ہیں۔

اب آپ کے سامنے مذکورہ دونوں شقوں کی وضاحت کی جاتی ہے:

# الهليبتكي سياسي امامت

رسول نے ججۃ الوداع سے واپس لوٹے ہوئے ، غدیر خم میں (قافلہ کے) مختلف راستوں میں بٹنے سے پہلے بی میکم دیا کہ جولوگ آگے بڑھ گئے ہیں ان کوواپس بلایا جائے اور جو پیچھےرہ گئے ہیں وہ آپ سے ملحق ہوجا عیں یہاں تک کہ آپ نظر کے پاس لوگوں کا جم غفیر جمع ہوگیا۔ اس وقت شدید گرمی تھی اس سے پہلے وہ اتنی شدید گرمی سے دو چار نہیں ہوئے سے۔

#### (۱) سورهٔ صافات ۸۳

رسول کے حکم سے شامیانے لگائے گئے ان کے پنچے جھاڑولگائی گئی، پانی چھڑکا گیا آپکے لئے کپڑے سے سامیکیا گیا۔ آپصلی اللہ علیہ وا آلہے نماز ظہر پڑھی پھر خطبد یا اورلوگوں کواس بات سے آگاہ کیا کہ آپ کا وقت قریب ہے پھر آپصلی اللہ علیہ وا آلہے علی بن ابی طالب کا ہاتھ پکڑا (اورا تنابلند کیا کہ) آپ کی بغلوں کی سفیدی نمایاں ہوگئی اس کے بعد فرمایا: اے لوگو! کیا میں تم سب سے اولی نہیں ہوں۔ سب نے کہا: ہاں! پھر فرمایا: جس کا میں مولا ہیں، اے اللہ جوان کو دوست رکھے تو اس کو دوست رکھ اور جوان کو

دشمن سمجھے تو اس کو دشمن سمجھ، جو ان کی نصرت کر ہے تو اس کی مدد فر ما اور جو ان کو چھوڑ دے تو اس کورسوا فرما۔

خدانے اپنے رسول کواس سے پہلے اس پیغام کو پہنچانے کا تھم دیا تھا جیسا کہ ارشاد ہے: (یَا أَیُّهَا الرَّسُولُ بَلِّخ مَا أُنزِلَ لَیكَ مِن رَّبِّكَ وَن لَّم تَفعَل فَمَا بَلَّغتَ رِسَالَتَهُ وَالله وَيَعصِمُكَ مِنَ النَّاسِ)(۱)

اس آیت میں خدانے رسول صلی اللہ علیہ وا آلہ کو بیتکم دیا ہے کہ لوگوں کو اپنے بعد ہونے والے وصی اور ولی کا تعارف کرا دیں۔ یہ بات آیت میں بڑی تا کید کے ساتھ کہی گئی ہے، ہمیں قرآن مجید میں کوئی دوسری آیت ایک نہیں ملتی جس میں رسول کو اس انداز میں مخاطب کیا ہو

(وَانلَّم تَفعَل فَمَا بَلَّغتَ رِسَالَتَه)

اس کے بعدرسول کواطمینان دلانے کے انداز میں مخاطب کیا ہے کیونکہ اس وقت رسول خود کو لوگوں کے شرسے محفوظ نہیں سمجھ رہے تھے لہذا خدانے فرمایا:

(۱)سورهٔ ما نکره ۲۷ ـ

(وَاللَّهِ يَعْصِمُكَ مِنَ النَّاسِ)

جب رسول صلی الله علیہ وا آلہ نے لوگوں کو ولایت اور وصایت کے بارے میں بتادیا اور تبلیغ دین کی تکمیل کر دی تواس سلسلہ میں خدانے فرمایا:

(أَلْيَوْمَ أَكْبَلْتُ لَكُم دِينَكُم وَ أَتْمَبْتُ عَلَيكُم نِعبَتِي وَ رَضِيتُ لَكُمُ السلاَمَ دِينًا)

عہد صحابہ سے آج تک تاریخ کے اس عظیم واقعہ کی روایتیں ہر طبقہ اور سند کے اعتبار سے متواتر ہیں چنا نچہ طبقہ اولی میں ایک سودس صحابہ سے زیادہ نے اس کو بیان کیا ہے اور دوسر کے طبقہ میں ۱۸۶ تابعین نے اس کی روایت کی ہے ، اس کے بعد راویوں کے طبقات میں وسعت ہوتی رہی شیخ عبد الحسین امینی نے اپنی کتاب \*\* الغدیر \*\* کی پہلی جلد میں اس حدیث کے راویوں کی تعداد بیان کی ہے ، ہمار سے ساتھی محقق سید عبد العزیز طباطبائی نے صدیث کے راویوں کی تعداد بیان کی ہے ، ہمار سے ساتھی محقق سید عبد العزیز طباطبائی نے اس کی مشدرک کھی ہے ، جس میں موصوف نے پھھ صحابہ ، تابعین ، تبع تابعین اور منابع و ماخذ کا اضافہ کیا ہے۔

اس حدیث کے طرق اسے صحیح ہیں کہ اس میں شک نہیں کیا جاسکتا، کیونکہ اس حدیث کو حفاظ، محدثین، مفسرین، مورخین اور بہت سے لوگوں نے بیان کیا ہے کہ ان سب کا بیان کرنا ہماری طاقت سے باہر ہے، تر مذی اپنی صحیح میں، ابن ما جہنے سنن میں، احمد بن صنبل نے مسند میں، نسائی نے خصائص میں، حاکم نے مسدرک میں، متقی ہندی نے کنز العمال میں، مناوی نے فیض القدیر میں، بیثی نے مجمع الزوائد میں، محب الطبری نے ریاض النظرة میں، خطیب نے تاریخ دشت میں، ابن اثیر جزری نے اسدالغابة میں، طحاوی نے مشکل الآثار میں، ابوقیم نے حلیة الاولیاء میں، ابن حجر نے صواعت محرقہ میں، ابن حجرعسقلانی نے فتح الباری میں اور بہت سے لوگوں نے حدیث غدیر کی روایت کی ہے کہ اس

مقدمه میں ان کا ذکر نہیں کیا جاسکتا۔

ابن حجر نے تہذیب العہذیب میں بعض ان صحابہ کے اساء تحریر کئے ہیں جنہوں نے حدیث غدیر کی رہایت کی ہے اور لکھا ہے کہ ابن جریر طبری نے اپنی تالیف میں حدیث ولایت کو نقل کیا ہے ، اس میں اس حدیث کونقل کرنے والوں کی تعداد کئی گنا زیادہ ہے اور موصوف نقل کیا ہے ، اس میں اس حدیث کونقل کرنے والوں کی تعداد کئی گنا زیادہ ہے اور موصوف نے اس حدیث کے طرق کو جمع نے اسے حجے قرار دیا ہے۔ پھر لکھتے ہیں: ابوالعباس بن عقدہ نے اس حدیث کے طرق کو جمع کیا ہے اور ستر " یاستر" سے زیادہ صحابہ سے اس کی روایت کی ہے۔ (۱)

من كنتمولالافعلّ مولالا

کوتر مذی اور نسائی نے نقل کیا ہے اور اس کے طرق بہت زیادہ ہیں۔ان طرق کو ابن عقدہ نے ایک اگرت کی ابن عقدہ نے ایک الگ کتاب میں جمع کیا ہے۔اس حدیث کی زیادہ تر سندیں تھے اور حسن ہیں۔(۲) لہذا اس کے متن وسند میں کوئی شک نہیں کرے گا اور اس کے جوقر ائن ہیں وہ اسنے روشن ہیں کہ شک کی شخبائش ہی نہیں رہتی ہے۔

رسول صلی الله علیہ وا آلہ کا شدید گرمی میں صحابہ کے جم غفیر کو، ان کے مختلف راستوں میں تقسیم ہونے سے قبل، جمع کرنا اور جو پیچھے رہ گئے تھے ان کا انتظار کرنا اور جو آ گے نکل گئے تھے ان کو پیچھے بلانا، امت کی سرنوشت میں اہمیت کے حامل ایک امرے لئے تھا۔ رسول صلی الله علیہ وا آلہ نے علی کا ہاتھ بلند کرنے اور

"من كنتمولالافعلى مولالا"

کہنے سے پہلے صحابہ سے معلوم کیا: کیا میں تمہار نے نفسوں پرخودتم سے زیادہ حق تصرف نہیں رکھتا ہوں؟ سب نے کہا: بیشک، آپ اولی ہیں اور بیتمام مسلمانوں پررسول صلی الله علیہ وا آلہ کی حاکمیت وولایت کے معنی ہیں۔لہذا فرمایا:

"من كنت مولالافهذا على مولالا"

•••••

(١) تهذيب العهذيب: ج٧ص ٣٣٩ حالات على بن ابي طالب

(٢) فتح الباري: ج٨ ص٧٦ ب٩ منا قب على بن الي طالب

پھر بہت سے بزرگ صحابہ علی کو ولایت کی مبارک باد دینے کے لئے خدمت علی میں حاضر ہوئے ،ان میں ابوبکر وعمر بھی شامل تھے۔

اس کے علاوہ اس کی دلالت، شہرت، گواہی اور تصریح رسول صلی اللہ علیہ وآلہ کے بعد ہونے والے خلیفہ اور امام کے لئے کافی ہے۔ اس سے رسول صلی اللہ علیہ وآلہ کا مقصد تھا کہ علی کو اپنے بعد مسلمانوں کا امام بنادیں مگر کیا کیا جائے کہ سیاسی امور آڑے آگئے اور لوگ اس حدیث کی دلالت میں شک کرنے گئے جبکہ اس کی سند میں شک کرناان کے لئے آسان نہیں تھا۔ شیعیان اہل بیت اس اور دوسری واضح وصیح حدیثوں کی روشنی میں رسول صلی اللہ علیہ وآلہ کے بعد علی کو اور ان کے بعد ان کی ذریت سے ہونے والے ائمہ کو سیاسی امام تسلیم کرتے ہیں۔

# ٢ ـ الهلبيت، فقهى وثقافتى مرجعيت

یہ نکتہ ان دو روشن شقول میں سے ایک ہے جن کے ذریعہ اہل بیت کے شیعہ دوسرے

مسلمانوں سے جدا ہوتے ہیں۔

رسول صلی اللہ علیہ وا آلہ نے اہل ہیت کواپنی حیات ہی میں مسلمانوں کا مرجع بنادیا تھا کہ وہ حلال وحرام میں ان سے رجوع کریں گے وہ انہیں سید سے راستہ کی ہدایت کریں گے اور ان کو گمراہی سے بچائیں گے: اور اہل بیت کو قرآن سے مقرون کیا تھا یہ بات حدیث ثقلین سے ثابت ہے جو کہ محدثین کے درمیان مشہور ہے اور فریقین کے نزدیک شیخ ہے اور رسول صلی اللہ علیہ وآلہ سے اس کی روایت متواتر ہے اور بیتواتر ہے اور شہرت اس کئے ہے کہ رسول صلی اللہ علیہ وآلہ نے این بعد اس کے کھیلانے کا اہتمام کیا تھا۔

جن لوگوں نے اس حدیث کی روایت کی ہے ان میں سے مسلم بن جاج ہی ہے انہوں نے صحیح مسلم کے باب فضائل علی بن ابی طالب میں زید بن ارقم سے روایت کی ہے کہ انہوں نے کہا: ایک روز رسول صلی اللہ علیہ وآلہ خدا ایک تالاب کے کنار ہے، جس کوخم کہتے ہیں اور مکہ و مدینہ کے درمیان واقع ہے، ہمارے درمیان خطبہ دینے کے لئے کھڑے ہوئے، پہلے خدا کی حمد وثناء کی ، پھرلوگوں کو وعظ وقعیحت کی اس کے بعد فرمایا: اے لوگو! میں بھی بشر ہوں، قریب ہے کہ خدا کا فرستا دہ آئے اور میں اس کی آواز پرلیک کہوں، میں تمہارے درمیان دوگر ال قدر چیزیں چھوڑ نے والا ہوں ان میں سے ایک کتاب خدا ہے جس میں ہدایت ونور ہے، لہذا کہ تاب خدا کے بارے میں ترغیب کی ۔ پھر کتاب خدا کے بارے میں ترغیب کی ۔ پھر فرمایا: اور میرے اہل ہیت ہیں میں اپنے اہل ہیت کے بارے میں خدا کو یا د دلاتا ہوں۔ نین باریہی جملہ دہرایا۔ (۱)

تر مذی نے اپنی سی میں زید بن ارقم سے اسی طرح حدیث نقل کی ہے۔ زید بن ارقم کہتے ہیں:
رسول صلی اللہ علیہ وآلہ نے فرمایا: میں تمہارے درمیان دوچیزیں چھوڑنے والا ہوں اگرتم
اس سے وابستہ رہوگتو میرے بعد ہرگز گراہ نہ ہوگے ان میں سے ایک دوسری سے ظیم
ہے ایک کتابِ خداہے جورس کی مانند آسان سے زمین تک ہے، دوسری میری عترت ہے
وہی میرے اہل بیت ہیں بیدونوں ہرگز ایک دوسرے سے جدانہیں ہوں گے یہاں تک کہ
میرے پاس حوض پر وارد ہوں گے ، دیکھنا ہے ہے کہ میرے بعدتم ان کے ساتھ کیا سلوک
میرے پاس حوض پر وارد ہوں گے ، دیکھنا ہے ہے کہ میرے بعدتم ان کے ساتھ کیا سلوک

(١) صحیح مسلم کتاب فضائل صحابه باب فضائل علی بن ابی طالب

(٢)سنن ترمذي: ٢٥ ص٨٠ ٣ كتاب المناقب ابل نبي ح٨٨ ٣٧٨

تر فذی نے جابر بن عبداللہ سے بھی اس کی روایت کی ہے وہ کہتے ہیں: میں نے عرفہ کے روز رسول صلی اللہ علیہ وآلہ کود یکھا وہ ناقہ تصوئی پر سوار ہیں اور خطبہ دے رہے ہیں، میں نے سنا کہ فرماتے ہیں: اے لوگو! میں نے تمہارے در میان ایسی چیز چھوڑی ہے کہ اگرتم اس سے وابستہ ہوگئے توہر گزگر اہ نہ ہوگے اور وہ ہے کتاب خداور میرے اہل بیت عترت ۔ (۱) حاکم نے متدرک الصحیحین میں اس حدیث کو اپنی سند سے زید بن ارقم سے متعدد طریقوں ہی نقل کیا ہے۔ (۲)

احدین منبل نے مندمیں اس حدیث کو کئی طریقوں سے قتل کیا ہے: ابوسعید خدری سے (۳) زید بن ارقم سے (٤) اور زید بن ثابت سے اس کو دوطریقوں سے نقل کیا ہے۔ (٥) اس حدیث کے بہت سے طرق ہیں، اس کی سندیں صحیح ہیں لہذا بیصدیث مستفیض ہے۔ اور اس
کی صحت کے لئے اتناہی کافی ہے کہ اس کو مسلم و ترفذی نے اپنی اپنی صحیح میں نقل کیا ہے۔
علامہ میر حامد حسین لکھنوی نے (عبقات الانوار) میں اس حدیث کے طرق کو تفصیل کے
ساتھ تحریر کیا ہے وہ ایک بڑی کتاب ہے اس کی دوسری جلد میں حدیث کی دلالت سے بحث
کی ہے ابھی کچھ عرصہ پہلے ان دونوں جلدوں کو دس جلدوں میں طبع کیا گیا ہے۔ خدا سید میر
حامد حسین پر رحم کرے اور ان کی اس علمی کوشش کو قبول فرمائے۔ اس حدیث میں:
۱- اہل بیت کورسول صلی اللہ علیہ و آلہ نے قرآن کے برابر قرار دیا ہے۔

۲۔ دونوں کوخطاو گمراہی ہے محفوظ قرار دیا ہے۔

٣ ۔ اپنی امت کودونوں سے تمسک کرنے کا حکم دیا ہے اوراس کی تا کید کی ہے۔

٤ - امت کو بیکھی بتایا ہے کہ بید دونوں - قر آن واہل بیت - ایک دوسرے سے ہر گر جدانہ ہوں گے، یہاں تک کہ حوض کوثر پر آپ صلی الله علیہ وآلہ کے پاس وار د ہوں گے پس بیہ دونوں رسول صلی الله علیہ وآلہ کے بعد ہر چیز میں امت کے لئے مرجع ہیں، اس دین کے حدود

،احکام اوراصول وفروع

کی معرفت کے لئے انہیں سے رجوع کیا جائے گا۔

•••••

(۱)سنن تر مذی: ج۲ ص۸۰ ۳

(۲)متدرک اصحیحین: ج۳ ص ۱۶۸۱۰۹

- (۳)منداحدج ۳ ص ۱۷
- (٤) منداحدج٤ ص٢٧٦
- (٥)منداحرجه ص١٨١

صواعق میں پیٹی لکھتے ہیں: جن حدیثوں میں امت کواہل ہیت، سے تمسک کرنے کی ترغیب
کی گئی ہے ان میں بیا شارہ موجود ہے کہ اہل ہیت، سب سے لائق وشا نستہ افرد، کا سلسلہ
قیامت تک جاری رہے گا تا کہ امت ان سے وابستہ ہو سکے اسی طرح قرآن بھی قیامت تک
باقی رہے گا، بیز مین کے لئے باعثِ امان ہیں جیسا کہ اس حدیث: فی کل خلف من امت عد
ول من اہل بیتی (۱) میری امت کی ہرنسل میں میرے اہل ہیت سے پچھ عادل ہوں گے۔
(۲)

یے تھااس اہم نقطہ کا خلاصہ جس سے شیعہ متاز ہوتے ہیں۔

اس بحث سے جو ہمارامقصد ہے اس تک پہنچنے کے لئے یہی کافی ہے کیونکہ یہ کتاب شیعیان اہل بیت سے اہل بیت سے اہل بیت سے متعلق درج ذیل چارنکات سے بحث کرنے کے لئے مذکورہ دوکوتمہید کے طور پراختصار کے ساتھ بیان کیا ہے، اوروہ نکات بیہیں:

١- المل بيت سي محبت ونسبت كي قدرو قيمت

۲۔مکتبِ اہل بیت سے محبت کرنے اوراس سے منسوب ہونے کے عام شرا لط

۳۔محبت کے اجز ااوراس کے عناصر

٤ \_ مکتب اہل بیت سےنسبت ومحبت کے فوائد

اب ہم انشاء اللہ یکے بعد دیگرےان نکات سے بحث کریں گے۔

•••••

(١) الصواعق المحرقه: ١٥١ طبع مصره ١٩٦ يُ

(۲) جو شخص اس مقدمہ کو پڑھتا ہے وہ بیسوال کرتا ہے کہ اہل بیت کون ہیں اور کیا خصوصیات ہیں ، اس سوال کا جواب دینے کیلئے ہم کتاب کے آخر تک گفتگو جاری رکھیں گے تا کہ سلسلہ منقطع نہ ہو۔ اهلبيت سےنسبت اور محبت کی قدر و قيبت

محبت الملبيت كي الهميت خدا و سرسول صلى الله عليه وآله كي نظر

میں

ہم یہاں اہل بیت کی محبت کی اہمیت کے بارے میں کچھ آیتیں اور کچھ حدیثیں بیان کرتے ہیں:

# على كے شيعه ہى كامياب ہيں

سيوطي نے درمنثور ميں اس آيت:

(نَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ أُولَئِكَ هُم خَيرُ الْبَرِيَّةِ)(١)

رن الحوی المعلوا و تولوا المرائي جابر بن عبدالله انصاری سے روایت کی ہے کہ انہوں نے کہا: ہم رسول صلی الله علیه وآلہ کی خدمت میں حاضر ہے کہ علی تشریف لائے تو رسول صلی الله علیه وآلہ کے فرمایا: اس ذات کی قسم کہ جس کے قبضہ قدرت میں میری جان ہے قیامت کے دن یہ اوران کے شیعہ بی کا میاب ہیں۔ پھریہ آیت نازل ہوئی:

(اق اللّٰ فِینَ آمَنُو اوَ عَمِلُو الصّالِحَاتِ اُولئِکَ هُم حَدِیدُ الْکَبَریَّةِ کَا اللّٰ علیه وآلہ کہتے ہے: خیرالبریۃ آرہے ہیں۔ چنانچہ جب علی آتے ہے تو اصحابِ رسول صلی الله علیه وآلہ کہتے تھے: خیرالبریۃ آرہے ہیں۔ علامہ عبدالرؤف المناوی نے اپنی کتاب \*\* کنوز الحقائق \*\* کے صفحہ ۲ ۸ پر اس طرح روایت کی ہے:

"شيعة على همر الفائزون"

على كے شيعه بى كامياب ہيں - پھر لكھتے ہيں اس حديث

(۱)سوره بینه:۷

کودیلمی نے بھی نقل کیا ہے۔ ہیٹمی نے مجمع الزوائد کی کتاب المناقب کے مناقب علی بن ابی طالب (۱) میں علی سے روایت کی ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ وآلہ نے فرمایا: میرے دوست صلی اللہ علیہ وآلہ نے فرمایا: اے علی تم اور تمہارے شیعہ خدا کی بارگاہ میں اس حال میں پہونچو گئے کہ تم اس سے راضی اور وہ تم سے خوش ہوگا اور تمہار ادشمن اس حال میں حاضر ہوگا کہ خداس پر غضبناک ہوگا اور وہ جہنم میں جائے گا۔

اس حدیث کی طبرانی نے اوسط میں روایت کی ہے۔

ابن حجر نے صواعق کے ص ۹۶ پر روایت کی ہے اور لکھا ہے: دیلمی نے روایت کی ہے کہ رسول صلی اللہ علیہ وآلہ نے فرمایا: اے علی: مبارک ہو کہ خدا نے تہہیں، تمہاری ذریت، تہہارے بیٹوں، اہل ، تمہارے شیعوں اور تمہارے شیعوں کے دوستوں کو بخش دیا ہے۔ (۲) ابوب ہجستانی سے مروی ہے کہ انہوں نے ابوقلا بہ سے روایت کی ہے کہ انہوں نے کہا: ام سلمہ نے کہا: میں نے رسول صلی اللہ علیہ وآلہ خدا سے سنا کہ فرماتے ہیں: قیامت کے روز علی اور ان کے شیعہ ہی کا میاب ہوں گے۔ (۳)

علی اوران کے شیعہ بہترین خلائق ہیں

جریرطبری نے اپنی تفسیر میں خدا وند عالم کے اس قول ( اُوْلَئِکَ حَیرُ البَرِیَّةِ ) کی تفسیر کے سلسلہ میں اپنی سندسے ابوجار ودسے انہوں نے محمد بن علی سے روایت کی ہے کہ

•••••

(۱) مجمع الزوائد: چ ۹ ص ۱۳۱

(٢) فضائل الخمسه من الصحاح السة : ٢٥ ص ١١٧ ص ١١٨

(۳) بشارت مصطفی: ص۱۹۷

رسول صلى الله عليه وآله نے فرمايا: اے على تم اور تمهارے شيعه ہى كامياب ہيں۔ (١)
اس كوسيوطى نے درمنثور ميں جابر بن عبدالله انصارى سے قال كيا ہے اور لكھا ہے: اس حديث كو
ابن عدى اور ابن عساكر نے على سے مرفوع طريقه سے قال كيا ہے كہ: على خير البرية ہيں۔
ابن عدى اور ابن عدى نے ابن عبرى نے ابن عباس سے روایت كی ہے كہ انہوں نے كہا: جب به
آیت (نَّ اللّٰهِ بِنَ آمَنُو اوَ عَمِلُو الصَّالِحاتِ اُولِيَك هُم حَيرُ البُرِيَّةِ ) نازل ہوئى تو رسول صلى
الله عليه وآله نے على سے فرمايا: روز قيامت تم اور تمهارے شيعه خدا سے خوش اور وہ تم سے راضى ہوگا۔ (٢)

نیزلکھا ہے: ابن مردوبہ نے علی سے روایت کی ہے کہ آپ نے کہا: مجھ سے رسول صلی اللہ علیہ وآلہ نے فرمایا: کیا تم نے خدا کا قول (نَّ الَّذِینَ آمَنُوْ اوَعَمِلُو الصَّالِحَاتِ اُوْلَئِکَ شُم حُیرُ الْبِرِیْتِ ) نہیں سنا ہے؟ تمہاری اور تمہارے شیعوں کی، میری اور تمہاری وعدہ گاہ حوض،

کوٹر ہے جب امتیں حساب کے لئے آئیں گی تو تہہیں اور تمہارے شیعوں کوعزت کے ساتھ بلایا جائیگا اور بٹھایا جائیگا۔

ابن جمر في صواعق ميں لکھاہے:

گیار ہویں آیت (نَّ الَّذِینَ آمُنُوْ اوَعَمِلُو الصَّالِحَاتِ اُوْلَئِکَ مُّمَ خَیرُ الْبَرِیَّةِ ) جمال الدین زرندی نے ابن عباس سے روایت کی ہے کہ جب بیر آیت

•••••

(۱) تفسیرطبری: ج۳ ص۱۷۱ سوره بینه

(۲) در منتور: سیوطی تفسیر بینه

نازل ہوئی تورسول صلی اللہ علیہ وآلہ نے حضرت علی سے فرمایا: بیتم اور تمہارے شیعہ ہیں کہ قیامت کے روزتم خدا سے راضی اور وہ تم سے راضی ہوگا۔ اور تمہارا دشمن اس حال میں آئیگا کہ وہ غصہ میں ہوگا اور اس کے ہاتھ گردن کے طوق میں پڑے ہوں گے۔ (۱) اس روایت کو شبخی نے نورالا بصار میں نقل کیا ہے۔ (۲)

#### اسلام ميں محبت الهلبيت كامقامر

محر بن یعقوب کلین نے اپنی اسناد سے ابو تمزہ ثمالی سے اور انہوں نے ابوجعفر سے روایت کی ہے کہ آپ نے فرمایا: اسلام کی بنیاد پانچ چیزوں ، نماز ، زکواۃ ، روزہ ، حج اور ولایت ، پررکھی گئی ہے اور جس طرح ولایت کی طرف دعوت دی گئی ہے اس طرح کسی بھی چیز کی طرف نہیں

بلاما گیاہے۔(۳)

محربن لیقو کلینی نے اپنی اسناد سے عجلان ابوصالح سے روایت کی ہے کہ انہوں نے کہا: میں نے ابوعبداللدامام صادق کی خدمت میں عرض کیا: مجھے ایمان کی حدود وتعریف سے آگاہ کیجئے فرمایا: به گواہی دینا کہ اللہ کے علاوہ کوئی معبود نہیں ہے، محمد اللہ کے رسول صلی اللہ علیہ وآ لہ ہیں، جو چیز وہ خدا کی طرف سے لائے ہیں وہ برق ہے، یانچ وقت کی نماز ، ماہ رمضان کا روزہ، خانہ کعبہ کا حج ، ہمارے ولی کی ولایت اور ہمارے دشمن سے عداوت اور پچوں میں شامل ہونا۔(٤)

کلینی نے اپنی اسنادسے زرارہ سے انہوں نے ابوجعفر سے روایت کی ہے کہ آب نے فرمایا: اسلام کی بنیاد یانچ چیزوں پررکھی گئی ہے اور وہ یہ ہیں، نماز ، زکواۃ ، روزہ ، حج اور ولایت  $(5)_{-}$ 

(١)الصواعق المحرقه: ٩٦

(۲) نور الابصار: ج٧ ص ٧٠ وص ١١٠ مم نے مذکورہ روایات کوفیروز آبادی کی کتاب فضائل الخسه من صحاب السة طبع مجمع جہانی اہل بیت: ٢٥ ص ٢٨ ٣ و٢٩ سيفقل كيا ہے (٣) بحارالانوار: ج٨٦ ص٢٦ ٣ اصول كافي: ج٢ ص٨١

- (٤) بحارالانوار: ج٨٦ ص٢٩ ٣١صول كافي: ج٢ ص٨٨
  - (5) بحار الانوار: ج٢: ص٢٣ ١صول كافي: ج٢ ص٢١

#### مرافضي ڪون ہيں

روایت ہے کہ ایک روز عمار کسی گواہی کے سلسلہ میں کوفہ کے قاضی ابن ابی لیلی کے پاس گئے۔ قاضی نے ان سے کہا: اے عمارتم اٹھو! حقیقت یہ ہے کہ ہم تمہیں پہچان گئے ہیں تمہاری گواہی قبول نہیں کی جائیگی کیونکہ تم رافضی ہو، (یہن کر) عمار کھڑے ہو گئے اوران پر رفت طاری ہوگئی اوران کا جوڑ جوڑ کا نینے لگا۔

ابن افی لیل نے ان سے کہا: آپ تو عالم ومحدث ہیں اگر آپ کو یہ بات پسند نہیں ہے کہ آپ کو رافضی کہا جائے تو رفض کو چھوڑ دیں، پھرتم ہمارے بھائی ہو۔ عمار نے اس سے کہا: جو تمہارا مسلک ہے وہی میرامسلک ہے، لیکن مجھا پنے اور تمہارے اوپررونا آرہاہے، اپنے اوپر تو میں اس لئے رور ہا ہوں کہ جس عظیم رہ بی کی طرف تو نے مجھے نسبت دی ہے میں اس کا ہل نہیں ہوں ہوں ہوائے ہوتم پر، (امام جعفر صادق نے فرما یا ہے ہوں، تم نے بیگان کیا ہے کہ میں رافضی ہوں وائے ہوتم پر، (امام جعفر صادق نے فرما یا ہے : سب سے پہلے ان جادوگروں کورافضی کہا گیا تھا جوعصا میں حضرت موسی کا مجوزہ دیکھ کر ان پر ایمان لائے اور ان کی بیروی کی اور فرعون کے تم کوٹھکرا دیا اور اپنے فائدہ کی ہر چیز کو قبول کر ایمانوں نے انہیں رافضی کا نام دیا کیونکہ انہوں نے فرعون کے دین کوٹھکرا دیا تھا تو اس دیا تھا تو اس لیا تو فرعون نے دین کوٹھکرا دیا جو ان تمام چیز وں کوٹھکرا دیے جن کو خدا پسند نہیں کرتا ہوں ہے اور جس چیز کا خدا نے تم دیا ہے اس پر ممل کرے، تو اس زمانہ میں ایسا کون ہے؟) اور اپنے اوپر اس لئے بھی رور ہا ہوں کہ مجھے خوف ہے آگر خدا کو میرے دل کی کیفیت کا علم ہوگیا اپنے اوپر اس لئے بھی رور ہا ہوں کہ مجھے خوف ہے آگر خدا کو میرے دل کی کیفیت کا علم ہوگیا

جبکہ میں نے معزز لقب پایا ہے تو میرا پروردگار مجھے سرزنش کرے گا اور فرمائے گا: اے عمار کیا تم باطل چیزوں کو تھرائے تھے اور طاعات پر عمل کرتے تھے جبیبا کہ تہمیں لقب ملاہے؟ اگر اس مدت میں میں مہل انگاری سے کام لونگا تو اس سے میرے درجات کم ہوجا نمیں گے، اور میرے او پر شدید عقاب ہوگا مگریہ کہ ہمارے مولا وآقا اپنی شفاعت کے ذریعہ ہماری مدد کریں۔

اورتمہارے اوپراس لئے رور ہاہوں کہ تم نے میراایسانام رکھا ہے جس کا میں اہل نہیں ہوں مجھے ڈر ہے کہ تمہارے اوپر خدا کاعذاب نہ آ جائے کہ تم نے شریف ترین نام رکھا ہے اوراس کو پست ترین خیال کیا ہے تمہارابدن اس بات کے عذاب کو کیسے برداشت کرے گا؟
امام جعفرصاد ق فرماتے ہیں: اگر عمار کے اوپر آسانوں اور زمینوں سے بھی زیادہ گناہ ہوتے توان کی اس گفتگو کے سبب ان سب کو محوکر دیا جاتا ۔ یہ کلمات ان کے پروردگار کی بارگاہ میں ان کے حسنات میں اضافہ کریں گے، یہاں تک کہ ان کے کلام کامعمولی حصہ بھی اس دنیا سے ہزار گنا بڑا ہوگا۔ (۱)

•••••

(۱) بحارالانوار: ج۸۶ ص۶۰۱و۲۰۷

# برمحبتكا دعويدا مرشيعه نهيرير

کیاتم جانتے ہو کہ اس کی مثال کیا ہے؟ یہ شخص کہ رہا تھا میں سلمان ، ابوذر ، مقداد اور عمار یاسر کے مثل ہوں اس کے با وجودا پنی چیز کو کم ناپتا ہے اور خریدار سے اپنی اس چیز کا عیب حصیاتا ہے جس کوفروخت کر رہا ہے۔ اور معمولی قیمت میں ایک چیز خرید تا ہے اور اجنبی کوگرال قیمت پر فروخت کرتا ہے۔ قیمت پر فروخت کرتا ہے۔

کیا پیخض سلمان وابوذ راور مقداد و مجار جیسا ہوسکتا ہے؟ ہرگز نہیں ،ان جیسا نہیں ہوسکتا ،وہ کیا چیز ہے جس نے اسے یہ کہنے سے باز رکھا کہ میں محمد صلی اللہ علیہ وآلہ وآل محمد کے شیعوں میں سے ہوں یاان کے دوستوں کا دوست اوران کے دشمنوں کا دشمن ہوں۔(۱)

# مومنین اہل جنت کے لئے ایسے ہی درخشاں ہیں جیسے آسمان پر ستاس ہے

امیر المومنین سے روایت ہے کہ آپ نے فرمایا: یقیناً جنت والے ہمارے شیعوں کی طرف ایسے ہی دیکھیں گے جیسا کہ انسان آسمان کے ستاروں کودیکھتا ہے۔ (۲)

(١) بحارالانوار: ج٨٦ و١٥٧

(٢) بحارالانوار: ج٨٦ ص٨٨ خصال الصدوق ١٦٧ \_

امام صادق سے روایت ہے کہ آپ نے فرمایا: آسان والوں کے لئے مونین کا نورایسے ہی چمکتا ہے جیسے زمین والوں کے لئے آسان کے ستارے روشن ہیں۔(۱)

امام موسیٰ کاظم سے روایت ہے کہ آپ نے فرمایا: امام صادق کے چاہنے والوں کی ایک جماعت چاندنی رات میں آپ کی خدمت میں حاضرتھی ان لوگوں نے کہا: فرز زر رسول \*!

کتنا اچھا ہوتا کہ بیآ سمان اور بیستاروں کا نور ہمیشہ رہتا۔ امام صادق نے فرمایا: بیظم ونسق برقر ارر کھنے والے چارفر شتے ، جبریل ، میکائیل ، اسرافیل اور ملک الموت زمین کی طرف

دیکھتے ہیں تو تمہیں اور تمہارے بھائیوں کوزمین کے گوشہ و کنار میں دیکھتے ہیں جبکہ تمہارا نور آسانوں میں ہوتا ہے اور ان کے نزدیک بینور ستاروں سے زیادہ اچھا ہے اور وہ بھی اسی طرح کہتے ہیں جیسے تم کہتے ہو: ان مومنوں کا نورکتنا اچھا ہے۔(2)

# وهالله ڪے نوس سے دیا کھتے ہیں

ابن افی نجران سے روایت ہے کہ انہوں نے کہا: میں نے ابوالحسن سے سنا کہ فرماتے ہیں: جو ہمارے شیعوں سے عداوت رکھتا ہے در حقیقت وہ ہم سے دشمنی رکھتا ہے اور جوان سے محبت کرتا ہے در حقیقت وہ ہم میں سے ہیں وہ ہماری ہی طینت سے بیدا کئے گئے ہیں پس جوان سے محبت کرے گا وہ ہم میں سے ہاور جوان سے عداوت بیدا کئے گئے ہیں پس جوان سے محبت کرے گا وہ ہم میں سے ہاور جوان سے عداوت رکھے گااس کا ہم سے کوئی تعلق نہیں ہے ، ہمارے شیعہ خدا کے نورسے دیکھتے ہیں اور خدا کی رحمت میں کروٹیں لیتے ہیں اور اس کی کرامت سے سرفر ازر ہتے ہیں اور اس کے خوش ہونے میں جس کوئی کوئی خوش ہوتے ہیں اور اس کے خوش ہونے میں جس کوئی خوش ہوتے ہیں۔ (3)

- (١) بحارالانوار: ج٤٧ ص ٤٣٢ اصول كافي: ج٢ ص ٧٠ سے منقول
  - (2) بحار الانوار: ج٨٦ ص ٢٤٣ عيون اخبار رضاسيم منقول
  - (3) بحارالانوار: ج٨٦ ص ١٦٧ صفات الشيعه ص ١٦٧ سے منقول

#### اہل بیت اپنے شیعوں سے محبت کرتے ہیں

جس طرح اہل ہیت کے شیعہ اہل ہیت سے محبت کرتے ہیں اسی طرح اہل ہیت بھی اپنے شیعوں سے شدید طور پر محبت کرتے ہیں یہاں تک کہ وہ ان کی خوشبوا ور روحوں سے بھی محبت کرتے ہیں یہاں تک کہ وہ ان کی خوشبوا ور روحوں سے بھی محبت کرتے ہیں ان کے دیدار وہ لما قات کو بھی دوست رکھتے ہیں وہ اسی طرح ان کے مشاق رہتے ہیں اور یہ فطری بات ہے کیونکہ محبت ہوگی تو دوسری طرف بھی سچی محبت ہوگی۔ کاتعلق طرفین سے ہوتا ہے ایک طرف سچی محبت ہوگی تو دوسری طرف بھی سچی محبت ہوگی۔ انتحق بن عمار نے کہا: میں نے ابوعبد اللہ انتحق بن عمار نے کہا: میں نے ابوعبد اللہ سے سنا کہ فرماتے ہیں: خدا کی قشم مجھے تمہاری خوشبوہ تمہاری روحیں ،تمہارا دیدار اور تمہاری ملاقات بھی محبوب ہے اور میں دینِ خدا اور دینِ ملائکہ پر ہوں ایس سلسلہ میں تم ورع کے ذریعہ میری مددکرو کیونکہ میں مدینہ میں شعیر کی مانند ہوں۔ میں گھومتا ہوں لیکن جبتم میں سے کوئی نظر آجا تا ہے تو مجھے سکون ہوجا تا ہے ۔ (1)

جس طرح کالے بالوں میں سفید بال قلیل ہوتے ہیں اسی طرح میں مدنیہ میں تنہا ہوں، میں مدینہ میں آرام کروں۔ مدینہ میں سے کوئی نظر آجائے اور میں اس کے پاس آرام کروں۔

(1) المحاس: ص١٦٣ بحارالانوار: ح٨٦ ص٨٨

عبدالله بن ولید سے روایت ہے کہ انہوں نے کہا: میں نے ابوعبداللہ سے سنا کہ فرماتے ہیں

: ہم ایک جماعت ہیں خدا کی قسم میں تمہارے دیدار کو پیند کرتا ہوں اور تمہاری گفتگو کا اشتیاق رکھتا ہوں۔(۱)

نصر بن مزاحم نے محمد بن عمران بن عبدالله سے انہوں نے اپنے والد سے انہوں نے جعفر بن محمطیہا السلام سے روایت کی ہے کہ آپ نے فرمایا: میرے والدمسجد میں داخل ہوئے تووہاں ہمارے پچھ شیعہ بھی موجود تھے آپ ان کے قریب گئے انہیں سلام کیا اور ان سے فر ما یا: خدا کی قشم میں تمہاری خوشبوا ورروحوں کو دوست رکھتا ہوں ،اور میں دینِ خدا پر ہوں۔ یس ورع وکوشش کے ذریعہ میری مدد کرواورتم میں سے جوکسی کواپناامام بنائے اس کواس کے مطابق عمل كرناچاہية بتم خدا كے سرباز ہوتم خدا كے اعوان ہو،تم خدا كے انصار ہو۔ (٢) محد بن عمران نے اپنے والد سے انہوں نے ابوعبداللہ، سے روایت کی ہے کہ آپ نے فرمایا: ایک روز میں اینے والد کے ساتھ مسجد میں گیا تو دیکھا کہ منبر وقبر –رسول 🛪 – کے درمیان آپ کےاصحاب کی ایک جماعت بیٹھی ہے میرے والدان کے قریب گئے انہیں سلام کیا اور فر ما یا: خدا کی قسم میں تمہاری خوشبواور روحوں کو دوست رکھتا ہوں۔ تو اس سلسلہ میں تم ورع و حانفشانی کے ذریعہ میری مدد کرو۔ (۳) یه دوکلمات انسان کواپنی طرف متوجه کرتے ہیں: ۱ ـ میں تمہاری خوشبواورروحوں سے محبت کرتا ہوں۔

•••••

۲۔ورع وکوشش کے ذریعہ تم میری مدد کرو۔

(۱) بحارالانوار: ج۸۶ ص۲۹

(۲) بحارالانوار: ۲۸۶ ص ۶۶ و ۶۶ بشارت المصطفیٰ ص ۸۶\_

(۳) بحارالانوار: ج۸۶ ص۶۶ وص۸۱۸\_

پہلا جملہ محبت وشوق کے اعلی مراتب کا غماز ہے کہ امام کو اتنا اشتیاق وعش ہے کہ وہ اپنے شیعوں میں جنت کی خوشبومحسوں کرتے ہیں۔ میں نہیں سمجھتا کہ محبت کے بارے میں اس سے زیادہ بلیغ اور واضح تعبیر استعال ہوئی ہوگی۔

دوسراجمله اس محبت کے ضوابط کو بیان کرتا ہے کیونکہ بیمجت لوگوں کی ایک دوسرے سے محبت کے فرق سے بلتی رہتی ہے بیمجی محبت خدامیں سے ہے اور بیمجت کا بلندترین درجہ ہے لیکن طاعت وعبودیت اور ورع وتقوی میں اس کا پلہ بھاری رہے گا اور ورع وتقوے کے جتنے پلے بھاری ہوں گے اس ماسب سے محبت میں استحکام و بلندی پیدا ہوگی۔اس لئے امام نے اپنے شیعوں سے بی فرمایا ہے کہ مجھے تم سے جو محبت ہے اس میں ورع ، تقوی اور خدا کی طاعت وعبودیت کے ذریعہ میری مدد کرو۔

بیشک وہ لوگ امام کے شیعہ تھے اور اہل بیت جانے ہیں کہ شیعہ ان سے کتنی محبت رکھتے ہیں اہل بیت اس محبت کے عوض ان کو اتنی ہی یا اس سے زیادہ محبت دینا چاہتے ہیں، لہذا اہل بیت الل بیت اس محبت کا اہل بنالیں اور بیا ہلیبیت نے اپنے شیعوں سے بید مطالبہ کیا کہ وہ اپنے نفسوں کو اس محبت کا اہل بنالیں اور بیا ہلیبیت ورع وتقوی اور طاعت وعبودیت سے پیدا ہوگی اور اس وقت اہل بیت کی اپنے شیعوں سے محبت خدا کی محبت ہی کی ایک کڑی ہوگی۔

اس طرح شیعوں سے اہل ہیت کی محبت الیں ہی ہوگی جیسے باپ اپنے بیٹے سے محبت کرتا ہے وہ چاہتا ہے کہ بیٹا اپنے اخلاق وعادات اور کر داروآ داب میں اس محبت کا اہل ہواور وہ ایسا کام نہ کرے کہ جس سے باپ کی عزت پر حرف آئے اور اس کے دل سے بیٹے کی محبت نکل جائے اور وہ اسے عاق کر دے۔

جس نے ان کے شیعوں سے عداوت کی اس نے ان سے دشمنی کی اور جس نے ان کے شیعوں سے محبت کی اس نے ان سے محبت کی ۔

جس طرح بغض ومحبت کا تعلق طرفین سے ہوتا ہے لینی ایک طرف کی محبت اسی وقت سچی ہو
سکتی ہے جب دوسری طرف بھی سچی محبت ہواسی طرح تو لا وتبریٰ بھی ہے پس جس طرح ہم
اہل بیت کے دشمنوں کو دشمن سجھتے ہیں اور ان سے نفرت کرتے ہیں اور ان کے دوستوں سے
محبت کرتے ہیں اسی طرح اہل بیت بھی اس شخص کو دشمن سمجھتے ہیں جو ان کے شیعوں سے
عداوت رکھتا ہے اور اس شخص سے محبت کرتے ہیں جو ان کے دوستوں سے محبت کرتا ہے۔
ابن الی نجر ان سے روایت ہے کہ انہوں کہا، میں نے ابوالحسن سے سنا ہے:

جس نے ہمارے شیعوں سے دشمنی کی در حقیقت اس نے ہم سے دشمنی کی اور جس نے ان سے محبت کی حقیقت میں اس نے ہم سے محبت کی ، کیونکہ وہ ہم میں سے ہیں وہ ہماری طینت سے پیدا کئے گئے ہیں لہذا جو بھی ان سے محبت کرے گا وہ ہم میں سے ہے اور جوان سے دشمنی رکھے گااس کا ہم سے کوئی تعلق نہیں ہے ، ہمارے شیعہ نورِ خدا سے دیکھتے ہیں وہ خدا کی رحمت میں چلتے پھرتے ہیں اور اس کی کرامت سے سرفراز وکا میاب ہوتے ہیں۔ (۱)

ابوالحسن سے منقول ہے کہ آپ نے فرمایا: جس نے ہمارے شیعوں سے عداوت کی اس نے ہم سے عداوت کی اس نے ہم سے عداوت کی اور جس نے ان سے محبت کی کیونکہ وہ ہم ہی میں سے ہیں وہ ہماری طینت سے خلق کئے گئے ہیں جس نے ان سے محبت کی وہ بھی ہم میں سے ہے اور جس نے ان سے دشمنی کی اس کا ہم سے کوئی تعلق نہیں ہے، ہمارے شیعہ نورِ خداسے دیکھتے ہیں اور اسکی رحمت میں چلتے پھر تے ہیں اور اس کی کرامت سے سر فراز ہوتے

#### (۱) بحارالانوار: ۲۸ ص ۱۶۸

ہیں اگر ہمارے شیعوں میں سے کسی کوکوئی مرض لاحق ہوتا ہے تو اس کے مرض سے ہم بھی متاثر ہوتے ہیں۔

اوراگران میں سے کوئی عمگین ہوتا ہے تواس کے ٹم سے ہمیں بھی رنج ہوتا ہے اوراگران میں سے کوئی خوش ہوتے ہیں اور ہمارا کوئی شیعہ ہماری سے کوئی خوش ہوتے ہیں اور ہمارا کوئی شیعہ ہماری نظرول سے غائب نہیں ہے خواہ وہ مشرق ومغرب میں کہیں بھی ہواوراس کے او پر کچھ قرض ہوتو ہمارے ذمہ ہے اوراگراس نے مال جچوڑا ہوتو وہ اس کے وارث کا ہے۔

ہمارے شیعہ وہ لوگ ہیں جو نماز پڑھتے ہیں ، زکوا ۃ دیتے ہیں ، خانہ خدا کا جج کرتے ہیں ، ماہ رمضان کے روزے رکھتے ہیں ، اہل ہیت سے محبت رکھتے ہیں اوران کے دشمنوں سے بیزار رہنے ہیں یہی لوگ صاحبان ایمان وتقو کی اور یہی اہل زیدوورع ہیں ، جس نے ان کی بات کو رد کر دیا اس نے خدا کے حکم کور دکر دیا اور جس نے ان پرطعن کیا اس نے خدا پرطعن کیا کیونکہ

یمی خدا کے حقیق بند ہے ہیں، یمی اس کے سیچے دوست ہیں،خدا کی قسم اگران میں سے کوئی رہیعہ ومصر کے قبیلے کے برابرلوگوں کی شفاعت کرے گاتو خدا اس کی اس عظمت کی بنا پر جواس کی نظر میں ہے ان کے بارے میں اس کی شفاعت کوقبول کرے گا۔(۱)

•••••

(۱) بحارالانوار: ج۸۶ ص۸۶۸ صفات الشيعه ۱۶۳

اہل بیت سے شیعوں ہم اوس شیعوں کے اہل بیت پر حقوق صرف اہل بیت ہی اپنے شیعوں سے اوران کے دوستوں سے محبت اوران کے دشمنوں سے نفرت و بیز اری نہیں کرتے ہیں بلکہ جس طرح شیعوں پر اہل بیت کے حقوق ہیں کہ وہ خدا کی طرف ان کی ہدایت ورا ہنمائی کریں اور ان کو صدود خدا کی تعلیم دیں اور انہیں عبودیت کے طرف ان کی ہدایت ورا ہنمائی کریں اور ان کو صدود خدا کی تعلیم دیں اور انہیں عبودیت کے آواب سکھا کیں اسی طرح ان کے شیعوں پر بھی لازم ہے کہ ان سے سیسیں۔ ابوقادہ نے امام جعفر صادق سے روایت کی ہے کہ آپ نے فرمایا: ہمارے شیعوں کے حقوق ہم پر زیادہ واجب ہیں بہنسبت ہمارے حقوق کے جوان کے ذمہ ہیں۔ عرض کیا گیا کہ فرز خبر رسول صلی اللہ علیہ وآلہ بیہ کیسے؟ فرمایا: اس لئے کہ ان پر ہماری وجہ سے مصیبت پڑی ہے مگر ان کی وجہ سے ہم پر مصیبت نہیں پڑی۔ ان کی وجہ سے ہم پر مصیبت نہیں پڑی۔

#### اہل بیت سے محبت اور نسبت کے شرائط

اہل بیت سے محبت ونسبت کے عام شرا کط اور ان کی محبت کی قیمت کے بارے میں کہ جس کو ہم نے بیان کیا ہے کچھ عام شرطیں ہیں اہل بیت سے بینسبت و محبت اسی وقت شمر بخش ہوتی ہے جس وقت بیشرا کط پورے ہوتے ہیں ،ان شرا کط میں سے ایک شرط تفقہ ،تعبد،تقویل، ورع ،مومنوں اور مسلمانوں سے میل ملاپ ،نظم وضبط ،لوگوں کے ساتھ نیک برتاؤا مانتداری اور سے میل ملاپ ،نظم وضبط ،لوگوں کے ساتھ نیک برتاؤا مانتداری اور سے گوئی بھی ہے۔

ان شرا لَط کے بغیر محبت حقیقی نہیں ہوسکتی ، بیشک حقیقی محبت اہل بیت کے سیچا تباع ہی میں ہے۔

یہ نکات اہل بیت کی ان تعلیمات سے ماخوذ ہیں جوانہوں نے اپنے شیعوں اور اپنی پیروی کرنے والوں کودی تھیں ملاحظ فر مائیں:

"كونوالنازيناً ولا تكونوا عليناشيناً"

ہمارے لئے باعث زینت بنوننگ وعار کا سبب نہ بنو۔

ائمہ اہل بیت اپنے شیعوں سے بیہ چاہتے ہیں کہ وہ ان کے لئے زینت کا باعث بنیں ننگ و عار کا سبب نہ بنیں کیونکہ جب وہ اسلامی اخلاق سے آ راستہ ہوں گے اور اسلامی ادب سے سنورجا نمیں گے تولوگ اہل بیت کی مدح کریں گے اور بیکہیں گے انہوں نے اپنے شیعوں کی

کتنی اچھی تربیت کی ہے اور جب لوگ شیعوں کے لین دین ، بداخلاقی ان کے غلط برتاؤ، حدودِ خدااوراس کے حلال وحرام سے ان کی لا پروائی کودیکھیں گے تو ،ان کی وجہ سے وہ اہل بیت پرجھی نکتہ چینی کریں گے۔

سلیمان بن مہران سے روایت ہے کہ انہوں نے کہا: میں جعفر بن محمہ صادق کی خدمت میں حاضر ہوا، اس وقت آپ کے پاس کچھ شیعہ بھی موجود تھے اور آپ فر مار ہے تھے: اے شیعو! ہمارے لئے باعثِ زینت بنواور ننگ ورسوائی کا سبب نہ بنولوگوں سے نیک بات کہو، اپنی زبان پر قابور کھواسے بری بات اور فضول کہنے سے بازر کھو۔ (۱)

امام جعفر صادق سے منقول ہے کہ آپ نے فر مایا: اے شیعو! تم کوہم سے نسبت دی جاتی ہے پس تم ہمارے لئے باعثِ زنیت بنو، ہمارے لئے ننگ وعار کا سبب نہ بنو(۲)

آپ ہی کا ارشاد ہے: خدارحم کرے اس شخص پر جس نے لوگوں کے درمیان ہمیں محبوب بنا یا اور ان کے درمیان ہمیں مبغوض ومنفو رنہیں بنایا۔خدا کی قسم اگروہ ہمارے کلام کے محاسن د کھے لیتے تو اس کے ذریعہ انہیں اور عزت ملتی اور کوئی شخص کسی بھی چیز کے ذریعہ ان پر فاکق نہ ہوتا۔ (٣)

آپ ہی کا قول ہے: خدارتم کرے اس شخص پر جس نے لوگوں کے دلوں میں ہماری محبت پیدا کی اوران میں ہماری طرف سے بغض نہیں پیدا کیا خدا کی قشم اگروہ ہمارے کلام کے محاسن دیکھ لیتے تو بیدان کے لئے زیادہ باعث عزت ہوتا اور پھر کوئی بھی شخص کسی بھی چیز کے ذریعہ ان پر فوقیت حاصل نہ کریا تالیکن اگران میں سے کوئی شخص ہماری کوئی بات سن لیتا تو اس

میں دس کا اور اضافہ ہوتا۔ (٤)

آپ ہی سے مروی ہے کہ آپ نے فرمایا: اے عبدالاعلیانہیں (یعنی شیعوں کو) ہمار اسلام کہددینا خدان پررتم کرے اور بیے کہددینا کہ امام نے بیکہاہے: خدار حم کرے اس

(١) امالي طوسي: ج٢ ص٥٥ بحار الانوار: ج٨٦ ص١٥١

(۲)مشكاة الانوار:ص٦٧

(٣)مشكاة الانوار:ص١٨٠

(٤) روضة الكافى:٣٩٣

بندے پر کہ جس نے لوگوں کے دلوں کواپنی طرف بھی مائل کیا اور ہماری طرف بھی اور وہ ان کے سامنے الیم ہی چیز کو بیان کرتا ہے جس کوا چھا سمجھتے ہیں اور ان کے سامنے الیم چیز کا اظہار نہیں کرتا جس کو براسمجھتے ہیں۔(۱)

امام جعفر صادق ہی فرماتے ہیں: اے شیعو! ہمارے لئے باعث زینت بنو، سبب ذلت و رسوائی نہ بنو، لوگوں سے اچھی اور نیک بات کہوا ور اپنی زبانوں کی حفاظت کروا ور اسے فضول وبری بات کہنے سے بازر کھو۔ (۲)

# اہل بیت خدا سے شفاعت کے پنگے اور اس سے بے نیاز نہیں ہیں

بیشک اہل بیت خدا کے ذریعہ بے نیاز ہیں، خدا سے بے نیاز نہیں ہیں وہ خدا کے اذن سے خدا سے شفاعت نہیں کرے گے۔
خدا سے شفاعت کریں گے، اس کی اجازت کے بغیروہ کسی کی شفاعت نہیں کرے گے۔
پس جو شخص اہل بیت کی محبت وولا بیت اور ان سے نسبت کے ذریعہ خدا کی عبادت وطاعت اور تقویٰ و ورع سے بے نیاز ہونا چاہتا ہے وہ مسلکِ اہل بیت سے ہٹ گیا ہے اس نے غیروں کا مذہب اختیار کرلیا ہے اور اس کو اہل بیت کی محبت ومودت سے کوئی فائدہ نہیں ہوگا۔
عمرو بن سعید بن بلال سے روایت ہے کہ انہوں نے کہا: میں امام محمد باقر کی خدمت میں عاضر ہوا اس وقت ہماری ایک جماعت تھی۔ آپ نے فرمایا: تم معتدل بن جاؤیعنی میا نہروی اختیار کرلوکہ اس سے آگے بڑھ جانے والا تمہاری طرف پلٹ آئیگا اور بیچھے

•••••

(1) بحارالانوار: ج٢ ص٧٧

(2) بحارالانوار: ج٧١ ص٠٣٠

رہ جانے والاتم سے ملحق ہوجائیگا اور اے آل محمہ کے شیعو! پیرجان لو کہ ہمارے اور خدا کے در میان کو کی رشتہ داری نہیں ہے اور خدہ کے اور خدا کے او پر ہماری کوئی جمت ہے اور طاعت کے علاوہ کسی اور چیز کے ذریعہ خدا کا تقرب حاصل نہیں کیا جاسکتا پھر جو خدا کا مطیع وفر ما نبر دار ہوگا اس کو ہماری ولایت سے فائدہ پنچے گالیکن جوعاصی و نا فرمان ہوگا اس کو ہماری ولایت سے

کوئی فائدہ نہ ہوگا اس کے بعد ہماری طرف مخاطب ہوئے اور فرمایا: دھوکا نہ دواور افتراء پردازی نہ کرو۔(۱)

اب جوبھی اہل بیت کو چاہتا ہے اور ان کے مکتب سے منسوب ہونا چاہتا ہے اور ان سے محبت کرتا ہے اسے بیجان لینا چاہئے کہ خدا کے اذن کے بغیر اہل بیت کسی کوکوئی نفع ونقصان نہیں پہنچا سکتے ہیں، وہ بند ہے ہیں خدا کی مخلوق ہیں۔ خدا کے مقرب ہیں۔ پس جوبھی اہل بیت کو چاہتا ہے اور ان کی محبت کے ذریعہ خدا کا تقریب حاصل کرنا چاہتا ہے اور خدا کی بارگاہ میں شفاعت کا طلبگار ہے اسے خدا سے ڈرنا چاہئے ، اور صالحین کے راستہ پر چلنا چاہئے۔ حضرت علی سے منقول ہے کہ آپ نے فرما یا: خدا سے ڈرو! تمہیں کوئی دھوکا نہ دے اور کوئی شخص تمہیں نہ جھٹلائے، کیونکہ میرا دین وہی دین ہے جوآ دم کا دین تھا جس کو خدا نے پیند کیا ہے۔ اور میں بندہ ومخلوق ہوں خدا کی مشیت کے علاوہ میں اپنے نفع وضرر کا بھی ما لک نہیں ہوں اور میں وبنی چاہتا ہوں جو خدا چاہتا ہے۔ (۲)

•••••

(۲) بحارالانوار: ۲۸۶ ص۸۹ محاس برقی سے منقول ہے۔

<sup>(</sup>۱) بحارالانوار: ج۸۶ ص۸۷۸

### تقوى اوسروسع

اہل بیت نے اپنے شیعوں کو جو وصیتیں کی ہیں ان میں سب سے زیادہ تقوے اور ورع کی وصیتیں ہیں،ان کے شیعہ وہی لوگ ہیں جوان کی پیروی کرتے ہیں اوراس سلسلہ میں ان کے نقش قدم پر چلتے ہیں۔ جس شیعہ کا تقو کی اور ورع زیادہ ہوگا اہل بیت کے نزد یک اس کی قدر ومنزلت بھی زیادہ ہوگا ، کیونکہ تشیع کا جو ہر،ا تباع، تاسی اورا فتد اہے اور جو شخص اہل بیت کی افتد اکرنا چاہتا ہے ان کی افتد اے لئے طاعب خدا، تقو کی اور ورع کے علاوہ اور کوئی راستہ نہیں ملے گا۔

ابوالصباح کنانی سے روایت ہے وہ کہتے ہیں، میں نے امام جعفر صادق کی خدمت میں عرض
کیا: ہم کو کو فہ میں آپ کی وجہ سے ذلیل سمجھا جاتا ہے لوگ ہمیں جعفری کہتے ہیں، یہ من کر
امام جعفر صادق غضب ناک ہوئے اور فرمایا: تم میں سے جعفر کے اصحاب بہت کم ہیں، جعفر
کے اصحاب تو وہی ہیں کہ جن کی پاکدامنی زیادہ اور جن کا عمل اپنے خالق کے لئے ہے۔ (۱)
عمرو بن بیچلی بن بسام سے روایت ہے کہ انہوں نے کہا: میں نے امام جعفر صادق سے سناکہ
فرماتے ہیں: لوگوں کے درمیان آل حمد صلی اللہ علیہ وآلہ اور ان کے شیعہ ورع و پاک دامنی
کے زیادہ حقد ار ہیں ۔ (۲)

امام جعفرصادق سے روایت ہے کہ آپ نے فر مایا: ہمارے شیعہ ورع و جانفشانی کے اہل ہیں، وہ وقار وامانتداری کے اہل ہیں،وہ زہدوعبادت کے اہل ہیں،شب وروز میں اکیاون ر کعت نماز پڑھتے ہیں، راتوں کوعبادت کرتے ہیں، دن میں روز ہ رکھتے ہیں، خانۂ خدا کا فج کرتے ہیں اور ہرحرام چیز سے پر ہیز کرتے ہیں۔ (٣)

- (۱) بحارالانوار: ج۸۶ ص۲۶۶
  - (٢) بشارت المصطفىٰ ص١٧١
- (٣) بحارالانوار: ج٦٨ ص٦٦٨

آپ ہی کاارشاد ہے: خدا کی قسم علی کا شیعہ توبس وہی ہے جس نے اپنے شکم وشر مگاہ کو پاک رکھا، اپنے خالق کے لئے عمل کیا،اس کے ثواب کا امید وار رہا اور اس کے عذاب سے ڈرتا رہا۔(۱)

آپ ہی سے مروی ہے: اے آل محمر صلی اللہ علیہ وآلہ کے شیعو! سن لو کہ وہ محض ہم میں سے نہیں ہے جو غیظ وغضب کے وقت اپنے نفس پر قابونہ رکھے اور اپنے ہمنشین کے لئے اچھا ہمنشین ثابت نہ ہمنشین ثابت نہ ہواور جو اس کی ہمراہی اختیار کرے بیاس کے لئے اچھا ساتھی ثابت نہ ہواور جو اس سے کے کرنے والا ثابت نہ ہو۔ (۲)

ا مام جعفر صادق کاار شاد ہے: وہ ہمارا شیعہ نہیں ہے جو کسی شہر میں ہواور اس شہر میں ہزاروں لوگ ہوں اوراس شہر میں کوئی اس سے زیادہ یا ک دامن ہو۔ (۳)

کلیب بن معاویہ اسدی سے روایت ہے کہ انہوں نے کہا: میں نے امام صادق سے سنا کہ فرماتے ہیں: خدا کی قشم تم خدا اور فرشتوں کے دین پر ہو پس ورع وکوشش اور جانفشانی کے

ذریعهمیری مدد کرو۔ (٤)

کلیب اسدی ہی سے روایت ہے کہ انہوں نے کہا: میں نے امام صادق سے سنا کہ فرماتے ہیں: خدا کی قسم تم لوگ خدا اور اس کے فرشتوں کے دین پر ہو پس اس سلسلہ میں تم ورع و کوشش کے ذریعہ میری مدد کرو، تمہارے لئے نمازِ شب اور عبادت ضروری ہے اور تمہارے لئے ورع لازم ہے۔ (٥)

- (۱) گذشته حواله
- (۲) بحارالانوار: ج۸۷ ص۲۶۶\_
- (٣) بحارالانوار: ج٦٨ ص٤٦٩ ـ
- (٤) بحارالانوار: ج٨٦ ص٤٦٠ ـ
- (٥) بحارالانوار: ٢٨٥ ص٨٧ بشارة المصطفىٰ ص٥٥ ص٤٧٧

صاحب بصائر الدرجات نے مرازم سے روایت کی ہے کہ انہوں نے کہا میں مدینہ گیا تھا، جس گھر میں میرا قیام تھااس میں میں نے ایک کنیز کودیکھا وہ مجھے بہت پیند آئی لیکن اس نے میرے ساتھ نکاح کرنے سے انکار کر دیا۔ راوی کہتا ہے کہ میں رات کا ایک تہائی حصہ گزرنے کے بعد واپس آیا، دروازہ کھ کھٹایا تو اسی کنیز نے دروازہ کھولا، میں نے اپناہا تھا اس کے سینہ پررکھ دیا، اس نے بھی کچھ ترکت کی یہاں تک کہ میں گھر میں داخل ہو گیا، اسلے دن میں ابوالحن کی خدمت میں حاضر ہواتو آپ نے فرمایا: اے مرازم وہ ہمارا شیعہ نہیں ہے جس

نے تنہائی میں ورع سے کامنہیں لیا۔ (۱)

ایک شخص نے رسول کی خدمت میں عرض کیا: اے اللہ کے رسول صلی اللہ علیہ وآلہ فلال شخص اپنے ہمسایہ کی ناموس کود کیھتا ہے اگراسے مل جائے تو وہ پاک دامنی کا خیال نہیں کر ہے گا، یہ سن کررسول کو غیظ آگیا، تو دوسرے آدمی نے کہا: وہ آپ صلی اللہ علیہ وآلہ سے اور علی سے محبت رکھتا ہے اور آپ دونوں کے دشمنوں سے نفرت کرتا ہے، وہ آپ کا شیعہ ہے، تو رسول صلی اللہ علیہ وآلہ نے فرمایا: یہ نہ کہو کہ وہ ہمارا شیعہ ہے وہ جھوٹ کہتا ہے ہمارا شیعہ تو بس وہی ہے جو ہمارے اعمال میں ہمارا اتباع کرتا ہے اور جس شخص کا تم نے ذکر کیا ہے اس نے ہمارے عمال میں ہمارا اتباع کرتا ہے اور جس شخص کا تم نے ذکر کیا ہے اس نے ہمارے عمال میں ہمارا اتباع نہیں کیا ہے۔ (۲)

ایک شخص نے امام حسن سے عرض کی: میں آپ کا شیعہ ہوں ، امام حسن نے فرمایا: اے خدا کے بندے اگرتم ہمارے اوامر میں ہمارے تا بع ہواور جن چیزوں سے ہم نے روکا ہے ان میں ہمارے مطبع ہوتو تم سیچ ہواور اگر تمہارا عمل اس کے برخلاف ہے تو تمہارے گنا ہوں کے ساتھ اس دعوے سے تمہارے مرتبہ میں اضافہ نہ ہوگا تم اس کے اہل نہیں ہواور یہ نہ کہو کہ

میں آپ کا شیعہ ہوں ہاں یہ کہو: میں آپ کے دوستوں میں سے ہوں اور آپ کا محب ہوں اور آپ کا محب ہوں اور آپ کا محب ہوں اور آپ کا محب

<sup>(</sup>۱) بحارالانوار: ج۸۶ ص۹۵۳ بصارالدرجات ص۲٤۷

<sup>(</sup>۲) بحارالانوار: ج۸۶ ص٥٥٥ ـ

ایک شخص نے امام حسین سے عرض کی: فرزندِ رسول میں آپ کا شیعہ ہوں، آپ نے فرمایا:
ہمارے شیعہ وہ ہیں جن کے دل ہر حسم کے مکر وفریب اور خیانت و کینہ سے محفوظ ہیں۔ (۲)
ابوالقاسم بن قولویہ کی کتاب سے اور انہوں نے محمہ بن عمر بن حظلہ سے روایت کی ہے کہ
انہوں نے کہا: امام صادق نے فرمایا: جواپنی زبان سے خود کو ہمار اشیعہ کہتا ہے اور ہمارے
اعمال واحکام میں مخالفت کرتا ہے وہ ہمار اشیعہ نہیں ہے، ہمارے شیعہ وہ ہیں جواپنی زبان
اور اپنے دل سے ہماری موافقت کرتے ہیں اور ہمارے داحکام میں ہمارا اتباع کرتے ہیں اور ہمارے شیعہ ہیں۔ (۳)

•••••

- (۱) بحارالانوار: ج۸۲ ص۲۵۱\_
  - (۲) گذشته حواله ۱
- (٣) بحارالانوار: ٢٨٥ ص١٦٤ ١٣٥\_

### تعبدوبندگی

ابوالمقدام سے مروی ہے کہ انہوں نے کہا: مجھ سے امام محمد باقر نے فر مایا: اے ابوالمقدام علی کے شیعہ تو بس وہی ہیں بھوک کے سبب جن کے چہرے مرجھائے ہوئے، بدن دبلے پتلے اور خیف ولاغر، ہونٹ سو کھے ہوئے، شکم پشت سے چیکے ہوئے، رنگ اڑے ہوئے اور چہرے زرد ہوتے ہیں، رات ہوتی ہے تو وہ زمین ہی کواپنا فرش وبستر بنا لیتے ہیں، اپنی

پیشانیوں کوزمین پرر کھتے ہیں،ان کے سجد بے زیادہ،اشک فشانی زیادہ،ان کی دعازیادہ اوران کارونازیادہ ہوتا ہے، جب لوگ خوش ہوتے ہیں تو پیمخزون ہوتے ہیں۔(۱) روایت ہے کہ ایک رات امیر المونین مسجد سے نکلے، رات چاندنی تھی آپ قبرستان میں پہنچ،آپ کے نقش قدم پر چلتے ہوئے ایک جماعت بھی آپ کے پاس پہنچ گئ آپ نے ان سے مخاطب ہوکرفرمایا: تم کون ہو؟انہوں نے کہا:

اے امیر المونین ہم آپ کے شیعہ ہیں آپ نے ان کی پیشانیوں کوغور سے دیکھا اور فرمایا:
مجھے کیا ہو گیا ہے کہ میں تمہارے اندر شیعوں کی کوئی علامت نہیں پاتا ہوں؟ انہوں نے کہا:
اے امیر المونین شیعوں کی علامت کیا ہے؟ فرمایا: بیدارر ہنے کی وجہ سے ان کے رنگ زرد،
رونے کے سبب ان کی آئکھیں کمزور، مستقل کھڑے رہنے کے باعث کمر ٹیڑھی اور روزہ رکھنے کی وجہ سے ان کے شکم پشت سے چیکے ہوئے اور دعا کے سبب ہونٹ مرجھائے ہوتے رہوتے ہوتے اور دعا کے سبب ہونٹ مرجھائے ہوتے ہوتے ہوتے اور دان پرخاشعین کی گردیڑی ہوتی ہے۔ (۲)

ابونصیر سے اور انہوں نے امام صادق سے روایت کی ہے کہ آپ نے فرمایا: ہمارے شیعہ پاک دامن، زحمت کش، وفادار وامین، عابد وزاہد، شب وروز میں اکیاون رکعت نماز پڑھنے والے، راتوں میں عبادت میں مشغول رہنے والے، دنوں میں روزہ رکھنے والے اپنے اموال کی زکواۃ دینے والے خانہ کعبہ کا حج کرنے والے اور ہر حرام چیز سے پر ہیز کرنے والے ہیں۔ (۳)

شیخ صدوق نے 💥 صفات الشیعہ 💥 میں اپنی اسناد سے محمد بن صالح سے انہوں نے

ابوالعباس دینوری سے انہوں نے محمد بن حنفیہ سے روایت کی ہے کہ انہوں نے کہا: جب علی

- (۱) خصال: ۲۶ ص۸۰ بحارالانوار: ۲۸۶ ص۶۹ و۰ ۱۵
- (۲) بحارالانوار: ج۸۶ ص. ۱۰ و ۱۵ ۱ مالي طوسي: ج۱ص ۲۱۹ پ
  - (٣) بحارالانوار: ح ٦٨ ص ١٦٧ صفات الشيعه ١٦٢ \_ ١٦٤

اہل جمل سے جنگ کے بعد بھر ہ تشریف لائے تواحف بن قیس نے آپ کی اور آپ کے اصحاب کی دعوت کی کھانا تیار کیا اور احف نے کسی کو آپ کو اور آپ کے اصحاب کو بلانے کے لئے بھیجا آپ تشریف لائے اور فرمایا: اے احف میر سے اصحاب سے کہد واندر آجائں، تو آپ کے پاس خشک مشکیزہ کی طرح خاشع وانکسار پرورایک گروہ آیا: احف بن قیس نے عرض کی: اے امیر المونین! بیان کا کیا حال ہے؟ کیا کم کھانے کی وجہ سے ایسا ہوا ہے؟ یا جنگ کے خوف کی وجہ سے این کی رید کیفیت ہے؟!

آپ نے فرمایا: نہیں! اے احنف بیشک خدا وندعالم کچھلوگوں کو دوست رکھتا ہے کہ وہ اس کیلئے اس دنیا میں عبادت کرتے رہیں] کیونکہ ان کی عبادت[ان لوگوں کی عبادت کی طرح ہے کہ جن پر قیامت کے قریب ہونے کے لم کی وجہ سے بیجانی کیفیت طاری ہے اور قبل اس کے کہ وہ قیامت کودیکھیں انہوں نے اسکے لئے مشقت اٹھا کرخودکو تیار کیا ہے اور جب وہ اس میں خدا کی بارگاہ میں اعمال پیش کئے جا کیں گئے تو وہ گمان کرتے ہیں کہ جس میں خدا کی بارگاہ میں اعمال پیش کئے جا کیں گئے تو وہ گمان کرتے ہیں کہ جہم کی آگ سے ایک بڑا شعلہ نکلے گا اور تمام مخلوق کو ان کے پروردگار کے کرتے ہیں کہ جہم کی آگ سے ایک بڑا شعلہ نکلے گا اور تمام مخلوق کو ان کے پروردگار کے

سامنے اکٹھا کرے گا ورلوگوں کے سامنے ان کے نامہ اعمال کو پیش کیا جائے گا اور ان کے گا ہوران کے گنامہوں کی برائیاں آشکار ہوجائیں گئی بیہ سب سوچ کر قریب ہے کہ ان کی جائیں پھل کر پانی پانی ہوجائیں اور جب خود کو کر پانی پانی ہوجائیں اور جب خود کو بارگاہ الھی میں تنہا محسوس کرتے ہیں تو دیگ کے کھو لتے ہوئے پانی کی طرح کھو لئے ہیں اور انکی عقلیں ان کا ساتھ جھوڑ دیتی ہیں۔

وہ رات کی تاریکی میں مصیبت زدہ لوگوں کی طرح آواز بلند کرتے ہیں اور اپنے نفس کے کرتوت پرغمگین رہتے ہیں لہذا ان کے بدن لاغر، ان کے دل مغموم ومخزون، ان کے چرے کرخت، ہونٹ مرجھائے ہوئے اور شکم پتلے ہیں، انہیں دیکھو گے توالیا لگے گاجیسے وہ نشہ میں ہوں، رات کی تنہائی میں بیدارر ہتے ہیں، انہوں نے اپنے ظاہری و باطنی اعمال کوخدا کے لئے خالص کرلیا ہے، ان کے دل اس کے خوف سے بے پروانہیں ہیں اگرتم انہیں رات میں اس وقت دیکھو کہ جب آئھیں سورہی ہوں، آوازیں خاموش ہوگئ ہوں اور گردش رک میں اس وقت دیکھو کہ جب آئھیں سورہی ہوں، آوازیں خاموش ہوگئ ہوں اور گردش رک گئ ہوتو اس وقت قیامت کا خوف انہیں سونے سے باز رکھتا ہے، خداوند عالم کا ارشاد ہے: کیا بستیوں والے اس بات سے بے خوف ہو گئے ہیں کہ ہمارا عذاب ان پر رات میں آ جائے جب سور ہے ہوں۔ (۱)

اوروہ گھبرا کراٹھتے ہیں اور بآواز بلندروتے ہوئے نماز کے لئے کھڑے ہوجاتے ہیں پھر بھی گریہ کرنے لگتے ہیں اور بھی شہیج پڑھتے ہیں اور بھی اپنے محراب عبادت میں چیخ مار کرروتے ہیں، وہ تاریک رات کا انتخاب کرتے ہیں تا کہ صف باندھ کر خاموثی سے روئیں، اے اختف اگرتم ان کوراتوں میں دیکھو کہ وہ اپنے پیروں پر کھڑے ہیں توتم ان کواس حالت میں پاؤگے کہ کمریں جھی ہوئی ہیں اوراپن نمازوں میں قرآن کے پاروں کی تلاوت کررہے ہیں،ان کے رونے اور ہائے ویلا کرنے میں شدت پیدا ہوگئ ہے جب وہ سانس لیتے ہیں تم میں مان کرتے ہوکہ ان کے گلے میں آگ بھری ہوئی ہے اور جب وہ گریہ کرتے ہیں توتم یہ خیال کرتے ہوکہ ان کی گردنوں کوزنجیروں میں جکڑد یا گیاہے۔

اگرتم انہیں دن میں دیکھو گے توتم انہیں ایسا پاؤ گے کہ وہ زمین پر آ ہستہ چلتے ہیں اورلوگوں سے اچھی بات کہتے ہیں: اور جب ان سے جاہل مخاطب ہوتے ہیں تووہ کہتے ہیں تم سلامت رہو(۲)،اور جب وہ کسی لغوچیز کے پاس سے گزرتے ہیں تواحتیاط و ہزرگی سے گزرجاتے ہیں۔(۱)

•••••

(۱) سوره اعراف: ۷ ـ

(٢)الفرقان٦٣\_

اپنے قدموں کو انہوں نے تہمت والی باتوں کی طرف بڑھنے سے روک رکھا ہے اور اپنی زبانوں کولوگوں کی عزت وآبرو پر حملہ کرنے سے گنگ بنار کھا ہے اور انہوں نے اپنے کا نوں کو دوسروں کی فضول باتوں کو سننے سے روک رکھا ہے۔

اورا پنی آنکھوں میں گناہوں سے بیخے کاسر مدلگار کھاہے اور انہوں نے دارالسلام میں داخل

ہونے کا قصد کررکھا ہے اور بیردارالسلام وہ جواس میں داخل ہوگا وہ شک اور رنج ومحن سے امان میں رہے گا۔(۲)

امام صادق سے منقول ہے کہ آپ نے فرمایا: امام زین العابدین اپنے گھر میں تشریف فرما تھے کہ کچھلوگوں نے دروازہ پر دستک دی۔آپ نے ایک کنیز سے فرمایا: دیکھودروازہ پر کون ہے؟ انہوں نے کہا: آپ کے شیعہ ہیں، بین کرآپ درواز کی طرف اتنی تیزی سے گئے قریب تھا کہ آپ گریڑیں ہیکن جب درواز ہ کھول کران لوگوں کو دیکھا تو واپس لوٹ گئے اور فر مایا جھوٹ بولتے ہیں،ان کے چہروں پرشیعہ کی علامت کہاں ہے؟ عبادت کا اثر کہاں ہے؟ پیشانی برسجدہ کا نشان کہاں ہے؟ ہمارے شیعہ توبس اپنی عبادتوں اوراپنی پریشاں حالی سے پیچانے جاتے ہیں، کثرت عبادت سے ان کی ناک زخمی ہوگئی ہے ان کی پیشانی اور اعضاء سجدہ پر گٹھے پڑ گئے ہیں،ان کا پیٹ نیلا ہو گیا ہے، ہونٹ مرجھا گئے ہیں، عبادت کی وجہ سے ان کے چہرے مرجھا گئے ہیں، راتوں کی بیداری نے ان کی جوانی کو متغیر کرد یا ہے اور دن کی گرمی نے ان کے بدن کو پکھلا دیا ہے، بیروہ ہیں کہ جب لوگ خاموش ہوتے ہیں تو بہتیج کرتے ہیں اور جب لوگ سوتے ہیں تو پینماز پڑھتے ہیں اور جب لوگ خوش ہوتے ہیں تو پیہ

(۲) بحارالانوار: ۲۸۶ ص. ۷۷ و ۷۷ منقول از صفات الشبيعير ۸۸۳

<sup>(</sup>١) الفرقان: ٢٧

محزون ہوتے ہیں۔(۱)

نوف بن عبداللہ بکائی سے روایت ہے کہ انہوں نے کہا: مجھ سے ملی نے فرمایا: اے نوف ہم پاک طینت سے خلق کئے گئے ہیں اور ہمارے شیعہ ہماری ہی طینت سے پیدا ہوئے ہیں اور روز قیامت وہ ہم ہی سے ملحق ہوجائیں گے۔

نوف نے کہا:اے امیر المونین مجھے اپنے شیعوں کے صفات بتایئے پس آپ اپنے شیعوں کو یا د کرکے روئے اور فرمایا: اے نوف خدا کی قشم ہمارے شیعہ حلیم و بردبار، خدااوراس کے دین کی معرفت رکھنے والے،اس کے حکم پڑمل کرنے والے،اس کی محبت کی وجہ سے ہدایت یافتہ ،عبادت کی وجہ سے نحیف ولاغراور دنیا سے بے رغبتی کے سبب خرقہ پوش ،نماز شب بریا ر کھنے کے باعث ان کے چہروں کے رنگ زرد، رونے کے سبب آئکھیں چندھیائی ہوئیں اور ذکر خدا کی کثرت سے ہونٹ سو کھے ہوئے۔ بھوکا رہنے کے باعث پیٹ کمر سے لگے ہوئے، ان کے چپروں سے رہانیت اور ان کی پیشانیوں سے رہبانیت آ شکار ہے وہ ہر تاریکی کا چراغ ہیں، ہراچھی جماعت کا پھول ہیں،ان کی برائیاں ناپید،ان کے دلمحزون، ان کےنفس پاک،ان کی حاجتیں کم ،ان کےنفس مشقت میں اورلوگ ان سے راحت میں ہیں وہ عقل کے جام اورنجیب وخالص ، اگر وہ سامنے ہوتے ہیں تو پہچانے نہیں جاتے اور وہ لا پتا ہوجاتے ہیں توکسی کوان کی تلاش کی فکرنہیں ہوتی بیرہیں میرے بہترین شیعہ اورمعزز ومحترم بھائی مجھےان سے ملاقات کابڑااشتیاق ہے۔(۲)

.....

(۱) بحارالانوار: ج۸۶ ص۱۶۹ ح.۳

(۲) بحارالانوار: ج۸۸ ص۷۷۱ مالی طویی: ج۲ ص۸۸۸

# مات کے عابد دن کے شیر

بانده ليتے ہیں اور دوسری کواوڑھ لیتے ہیں۔

نوف ایک رات کا قصہ بیان کرتے ہیں وہ حضرت علی کے ساتھ آپ کے گھر کی حجت پر سور ہے تھے، امام نماز کے لئے کھڑ ہے ہوئے اور ایک مشاق کی طرح آسان کے ستاروں کو دیکھا پھر فرما یا: اے نوف تم سور ہے ہو یا بیدار ہو۔؟ انہوں نے کہا: بیدار ہوں۔ فرما یا: اے نوف! کیا تم میر ہے شیعہ کو جانتے ہو؟ میر ہے شیعہ وہ ہیں کہ جن کے ہونٹ سو کھے ہوئے ، ثم کم مرسے لگے ہوئے ، ربانیت اور رہبانیت ان کے چہروں سے آشکار ہے ، وہ رات کے عابد اور دن کے شیر ہیں۔ جب رات چھا جاتی ہے تو وہ ایک چادر کولگی کی طرح

وہ صف بستہ کھڑے ہوجاتے ہیں، اپنی پیشانیوں کوز مین پرر کھ دیتے ہیں، ان کی آنکھوں سے ان کے رخساروں پر آنسو بہتے ہیں اور وہ خدا سے اپنی نجات کی دعا کرتے ہیں اور دن میں وہ طیم وبردبار، عالم وابرار اور پر ہیزگار ہیں۔ (۱)

مذکورہ حدیث میں رات کے راہب اور دن کے شیر بہترین تعبیر ہے جوان کے رات دن کے حالات کو بیان کرتی ہے ،وہ شب کی سلطنت کے بادشاہ ہیں، جب رات ہوجاتی ہے توتم

انہیں رکوع، ہوداور بارگاہ خدامیں خشوع کرتے ہوئے دیکھوگے، خدا کی بارگاہ میں جہنم سے خیات کیلئے تضرع وزاری کرتے ہوئے پاؤگے۔اور جب دن نکل آتا ہے تو وہ میدانِ مقابلہ میں علماءاور برد بارومتی ہوتے ہیں، محکم، ثابت قدم، صابراور مقاومت کرنے والے ہیں۔

•••••

(۱) بحارالانوار: ج۸۶ ص۱۹۱\_

سمة العبيد من الخشوع عليهم الله، أن ضمتهم الأسحار فأذا ترجلت الضمى شهد لهم بيض القواضب أنهم احرار

*ترجم*ه:

جبرات ان کواپنے دامن میں لے لیتی ہے توان کے اندر خدا کے بندوں کی علامت خشوع پیدا ہوجاتی ہے اور جب دن نکل آتا ہے تو تیز تلواروں کی چیک گواہی دیتی ہے کہ بیآ زاد ہیں۔

رات میں ذکرخدااوردن میں تقوی انکی زندگی میں شب وروز کی روح کا شعار ہے۔

#### شبومروزميراكياونركعتنماز پرهتے ہيں

امام صادق سے مروی ہے کہ آپ نے فرمایا: ہمارے شیعہ ورع و جانفشانی سے کام لینے والے ہیں وہ با وفا، امانتدار اور زاہد وعبادت گزار ہیں، شب وروز میں اکیاون رکعت نماز پڑھتے ہیں، دن میں روزہ رکھتے ہیں، اپنے اموال کی زکوا ق دیتے ہیں، خانہ خدا کا مج کرتے ہیں اور ہرحرام چیز سے پر ہیز کرتے ہیں۔ (۱)

امام محمد باقر فرماتے ہیں: ہمارے شیعہ تو وہی ہیں جوخداسے ڈرتے ہیں اوراس کی اطاعت کرتے ہیں وہ اپنی خاکساری، خشوع، امانت کی ادائیگی اور ذکرِ خدا کی کثرت سے پہچانے حاتے ہیں (۲)

امام صادق فرماتے ہیں: ہمارے شیعوں کے پیٹ خالی، ہونٹ مرجھائے ہوئے اور وہ نحیف ولاغر ہوتے ہیں ، جب رات ہوتی ہے تو وہ آہ و زاری کے ساتھ اس کا استقبال کرتے ہیں۔ (۳)

ابوحزہ ثمالی نے بیخی بن ام الطویل سے روایت کی ہے کہ انہوں نے خبر دی اور انہوں نے نوف بکائی سے روایت کی ہے کہ انہوں نے کہا: مجھے حضرت امیر المونین سے کوئی کام تھا، لہذا میں، جندب بن زہیر ربیع بن خیثم اور ان کے بھانجے ہمام بن عبادہ بن خیثم آپ

•••••

(۱) بحارالانوار: ج۸۶ ص۱۶۷

(۲) تحف العقول:ص۲۱۰

(٣) بحارالانوار: ج٨٦ ص ١٨٦ ـ

کے پاس گئے، دیکھا کہ آپ مسجد کی طرف جارہے ہیں۔ ہم اعتماد کے ساتھ آپ سے ملاقات کے لئے بڑھے۔

جب انہیں امیر المونین نظر آئے تو وہ کھڑے ہوکر آپ کی طرف دوڑے، آپ کی خدمت میں سلام بجالائے آپ نے ان کا جواب دیا پھر فر مایا: یہ کون لوگ ہیں؟ لوگوں نے بتایا: اے امیر المونین یہ آپ کے شیعہ ہیں، آپ نے ان کے لئے نیک بات کہی پھر فر مایا: اے لوگو! مجھے کیا ہوگیا ہے کہ میں تم میں اپنے شیعوں کی کوئی علامت نہیں یا تا ہوں اور اہل بیت کے محبول کی نشانی نہیں دیکھتا ہوں، اس سے ان لوگوں کوشرم آگئی۔

نوف کہتے ہیں: جندب اور رہیج آپ کی طرف متوجہ ہوئے اور دونوں نے کہا: اے امیر المونین آپ کے شیعوں کی علامت اور ان کی صفت کیا ہے؟ آپ نے تھوڑی دیر کے بعد ان دونوں کا جواب دیا ، فرمایا: تم دونوں خدا کا تقوی اختیار کرواور نیکی کرو کیونکہ خدا ان لوگوں کے ساتھ ہے جوتقوی اختیار کرتے ہیں۔

اس وقت ایک بڑے عبادت گزار، ہما م بن عبادہ نے کہا: میں آپ سے اس ذات کی قسم دے کر پوچھتا ہوں کہ جس نے آپ اہل بیت کوسر فراز کیا، آپ کو مخصوص قرار دیا۔اور آپ کو بہت ہی فضیاتوں سے نوازا، مجھے اپنے شیعوں کے صفات بتا ہے، آپ نے فرمایا: قسم نہ دو میں شہیں سارے صفات بتاؤں گا آپ ہمام کا ہاتھ پکڑ کرمسجد میں داخل ہوئے اور دور کعت

نماز مختصر وکلمل طور پر بجالائے پھر ہیڑھ گئے اور ہماری طرف متوجہ ہوئے اس وقت بہت سے لوگ آپ کے چاروں طرف جمع ہو گئے تھے آپ نے خدا کی حمد وثنا کی ،محم صلی اللہ علیہ وآلہ پر درود بھیجا پھر فر مایا:

امابعد: بیشک الله جلی ثناؤہ و تقدّست اُساؤ ہنے ساری مخلوقات کو پیدا کیا اور ان کے لئے عبادت کولا زمی قرار دیا اور طاعت کوفرض کیا اور ان کے درمیان ان کی معیشت وروزی کوفقیم کیا اور ان کے لئے دنیا میں ان کے مناسب حال ایک منزل قرار دی ، جبکہ وہ ان سے بے نیاز تھا ، نہ کسی طاعت کرنے والے کی طاعت اس کوفائدہ پہنچاتی ہے اور نہ کسی نافر مان کی نافر مانی ک نافر مانی اس کوفقصان پہنچاتی ہے ، لیکن خدا وندعالم کو بیعلم تھا کہ بیدلوگ اس چیز میں کوتا ہی کریں گے جس سے ان کے حالات کی اصلاح ہوسکتی ہے اور دنیاوآ خرت میں ان کے مصائب کم ہوسکتے ہیں ۔ پس اس نے اپنے علم سے انہیں اپنے امرو نہی میں باندھ دیا ، اختیار کے ساتھ انہیں تکم دیا اور تھوڑی می تکلیف دی اور اس پرزیا دہ تواب دیا ۔ خدانے اپنے عدل کے ساتھ انہیں تکم دیا اور تھوڑی می تکلیف دی اور اس پرزیا دہ تواب دیا ۔ خدانے اپنے عدل وحکمت کی بنیاد پر اپنی محبت اور رضا کی طرف تیزی سے بڑھنے والے اور اس میں سستی کرنے والے اور اس کی نعمت سے گناہ میں مدد لینے کے درمیان میں فرق قائم کیا چنا نچہ خدا و دیا لم کا قول ہے :

(أَمُ حَسِبَ الَّذِينَ اجْتَرَحُوا الشَّيِّئَاتِ أَنْ نَجِعَلَهُم كَالَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ اللَّاكِتَاتِ سَوَاءً تَعْمَلُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ سَوَاءً تَعْمَلُهُ مَا تُهُم سَاءً مَا يَخْكُمُونَ)(١)

کیاان لوگوں نے کہ جنہوں نے گناہ کئے ہیں میگان کیا ہے کہ ہم انہیں ان لوگوں کے برابر

کردیں گے جوایمان لائے اور نیک اعمال انجام دیئے کہ سب کی موت وحیات ایک جیسی ہو بیان لوگوں نے نہایت بدترین فیصلہ کیا ہے۔

اس کے بعد امیر المونین نے ہمام بن عبادہ کے کا ندھے پر ہاتھ رکھا اور فر مایا: آگاہ ہوجاؤ اور فخص جس نے ان اہل بیت کے شیعوں کے بارے میں سوال کیا ہے۔ اہل بیت کہ جن کو خدا نے اپنی کتاب میں اپنے نبی کے ساتھ اس طرح پاک رکھنے کا اعلان کیا ہے جیسا کہ پاک رکھنے کا حملان کیا ہے جیسا کہ پاک رکھنے کا حق ہے ، ان کے شیعہ ، خدا کی معرفت رکھنے والے اس کے حکم پر عمل کرنے والے اور وہ فضائل و کمالات کے مالک ہیں اور ان کی گفتگو تھے ، ان کا لباس اوسط درجہ کا ہوتا ہے اور

•••••

(۱) سوره جاشیه:۲۱ ـ

وہ خاکساری کے ساتھ چلتے ہیں، وہ خداکی طاعت میں خودکو ہلاک کر لیتے ہیں اوراس کی عبادت کر کے اس کی فر ما نبرداری کرتے ہیں، خدانے جن چیز ول کو حرام قرار دیا ہے وہ ان سے آئکھیں بند کر کے گزرجاتے ہیں، اپنے کا نول کو انہوں نے علم دین سننے کے لئے وقف کر دیا ہے، مصائب وآلام میں ان کے فس ایسے ہی رہتے ہیں جیسے آرام وسکون میں، وہ خدا کے فیصلہ پرراضی رہتے ہیں اگر خدانے ان کی مدت حیات مقرر نہ کی ہوتی تو ثواب کے شوق میں اور عذا ہے کے خوف میں ان کی رومیں چیشم زدن کے لئے بھی ان کے بدنوں میں نہ کے ملم تیں۔

خالق ان کی نظر میں اس قدر عظیم ہے کہ دنیا کی ہر چیزان کی نظر میں حقیر ہوگئ ہے، جنت ان کی آئی نظر میں اس قدر عظیم ہے کہ دنیا کی ہر چیزان کی نظر میں حقیر ہوگئ ہے، جنت ان کے دل آئیکھوں کے سامنے ہے گویا وہ دیکھ رہے ہیں کہ جیسے اس میں ان کوعذاب دیا جارہا ہے، ان کے دل رنجیدہ اور (لوگ) ان کے شرسے امان میں ہیں، ان کے بدن لاغراوران کی خواہشیں بہت کم اور ان کے نفس پاک و پاکیزہ ہیں، اسلام میں ان کی مدد بہت عظیم ہے، انہوں نے دنیا میں چنددن تکلیف اٹھائی، یہ نفع بخش تجارت ہے جوان کے خدانے ان کے لئے میسر کرائی ہے، چنددن تکلیف اٹھائی، یہ نفع بخش تجارت ہے جوان کے خدانے ان کے لئے میسر کرائی ہے، یہ نہیں تا ہے عاجز کردیا۔

راتوں میں وہ مصلائے عبادت پر کھڑے رہتے ہیں ، ٹھہر کھر کرقر آن کی آیتوں کی تلاوت کرتے رہتے ہیں اوراس سے اپنا علاج کرتے ہیں اوراس سے اپنا علاج کرتے ہیں جب کسی الیی آیت پران کی نگا پڑتی ہے جس میں جنت کی ترغیب دلائی گئی ہوتو اس کی طمع میں اُدھر جھک پڑتے ہیں اوراس کے اشتیاق میں ان کے دل بے تابانہ تھنچے ہیں اور بید خیال کرتے ہیں کہ وہ آپر کیف [منظران کی نظر وں کے سامنے ہے اور جب کسی الی آیت پران کی نظر پڑتی ہے کہ جس میں آ دوزخ سے [ڈرایا گیا ہوتو اس کی جانب دل کے کانوں کو جھکا دیے ہیں اور بید گیاران کے کانوں میں بہنچ رہی ہے ،وہ رکوع میں اپنی کمریں جھکائے اور سجدہ میں اپنی پیشانیوں ،ہھیلیوں اور گھٹنوں کوز مین پررکھے ہوئے ہیں اور جبارِ عظیم کی تجید کرتے ہیں اور بیشانیوں ،ہھیلیوں اور گھٹنوں کوز مین پررکھے ہوئے ہیں اور جبارِ عظیم کی تجید کرتے ہیں اور

پروردگار سے ایک ہی سوال کرتے ہیں کہ ان کی گردنوں کو جہنم کی آگ سے آزاد کردے ہے ہے ان کی رات۔

دن میں یہ برد بار،علماءودانشور،نیک کرداراور پر ہیزگار ہیں جیسے انہیں خوف خدانے تیرول کی طرح تراش دیا ہے، دیکھنے والا انہیں دیکھ کر بیار سمجھتا ہے حالا نکہ وہ بیار نہیں ہیں،ان کی باتوں کوس کر کہتا ہے کہان کی باتوں میں فتورہے جب کہ ایسانہیں ہے بلکہ انہیں ایک عظیم چیز نے مدہوش بنارکھا ہے اس کا تسلط و بادشا ہت ایک عظیم شی پر ہے اس نے ان کے دلوں کو غافل اوران کی عقلوں کو چیران کررکھا ہے۔

جب اس سے فرصت ملتی ہے تو خدا کی بارگاہ میں نیک اعمال بجالانے کی طرف بڑھتے ہیں یہ قلیل عمل سے خوش نہیں ہوتے اور نہ اس کا زیادہ اجر چاہتے ہیں، ہمیشہ اپنے نفسوں کو متہم کرتے رہتے ہیں اور اپنے اعمال ہی سے خوف زدہ رہتے ہیں اور جب ان کی تعریف کی جاتی ہے تو اس سے ڈرتے ہیں اور کہتے ہیں: میں اپنے نفس کو دوسروں سے زیادہ جانتا ہوں اور میر اپر دردگار مجھ سب سے بہتر جانتا ہے۔اے اللہ! مجھ سے ان کی باتوں کا حساب نہ لینا اور مجھ ان کے گمان وخیال سے بہتر قرار دینا اور میر سے ان گنا ہوں کو بخش دینا جن کو بینیں جانتے میشک تو غیب کا عالم اور عیوب کو چھیانے والا ہے۔

اوران میں سے ایک کی علامت بہ ہے کہ تم دیکھو گے، وہ دین میں قوی ہے اور نرمی میں شدید احتیاط ہے، یقین میں ایمان ہے، علم کے بارے میں حرص ہے، اپنی فقہ میں سمجھ دار ہے، علم علم ہے، مالداری میں میاندروی ہے، محتاجی میں خود داری ہے، شخق میں ثابت قدم وصابر ہے، عبادت میں خاشع ہے، عطا کرنے میں برحق ہے۔ کمانے میں نرمی، حلال کی طلب، ہدایت میں نشاط، شہوت میں گناہ سے حفاظت اور استفامت میں نیک ہے۔

جس چیز کووہ نہیں جانتاوہ اسے دھوکا نہیں دے سکتی اور جس نیک کام کوانجام دے چکا ہے اس کو ثثار میں نہیں لاتا، غلط کام میں اس کانفس ست، بلکہ نیک کام بھی انجام دیتا ہے تو ڈرتے ہوئے۔

صبح میں وہ ذکر خدا کرتا ہے اور شام کے وقت توشکر خدا کی فکر ہوتی ہے ،غفلت کی اونگھ سے ڈ رتے ہوئے رات بسر کرتے ہیںاور ملنے والے فضل ورحت کی خوشی میں صبح کرتے ہیں اگر ان کانفس کسی نا گوار چیز کے لئے بختی بھی کرتا ہے تو اس کے مطالبہ کو بورانہیں کرتے ہیں ان کی رغبت باقی رہنے والی اوران کا پر ہیز فنا ہونے والی چیز وں میں ہے۔اور عمل کوعلم سے اور علم کوحلم سے متصل کیا گیا ہے۔ اس کا نشاط دائمی اس کی سستی اس سے دور، اس کی امیر قریب،اس کی لغزش کم ،اپنی اجل کا منتظر،اس کا دل خاشع ،اینے رب کو یا دکر نے والا ،اس کا نفس قانع، اس کا جہل غائب، اس کا دین محفوظ، اس کی شہوت بے جان، اپنے غصہ کویینے والا،اس کی خلقت صاف شخری،اس کا ہمسابیاس ہے محفوظ،اس کا کام آ سان،اس کا تکبر معدوم،اس کا صبر آشکار،اس کا ذکر بے شار، وہ دکھاوے کے لئے کوئی نیک کا منہیں کرتا ہے اور نہ شرم کی وجہ ہے کسی نیک کام کوتر ک کرتا ہے؛ (لوگ)اس سے نیکی کی امید کرتے اور اس کے شریسے محفوظ رہتے ہیں اگریپی غافلوں میں نظر آئیں تو بھی ذکر خدا کرنے والوں میں شار ہوں گے اور اگر ذکر خدا کرنے والوں میں دیکھے جائیں تو غافلوں میں شارنہیں ہوں گے،

جوان برظلم کرتا ہے بیاسے معاف کر دیتے ہیں اور جوانہیں محروم رکھتا ہے بیا سے عطا کرتے ہیں اورجس نے ان سے قطع حمی کی بیاس سے تعلقات رکھتے ہیں۔ان کی نیکی قریب،ان کا قول سچاہے،ان کافعل اچھا،خیران کی طرف بڑھتا ہوا،شران سے ہٹتا ہوا،مکر وہات ان سے غائب،زلزلوں میں باوقار ہختیوں میں صابر،آ سانیوں میں شکر گزار، دشمنوں برظلم نہیں کرتے اور جوچیزان کےخلاف ہوتی ہے اس کا انکارنہیں کرتے ہیں، گواہی طلب کئے جانے سے پہلے ہی حق کا اعتراف کر لیتے ہیں اور امانتوں کو ضائع نہیں کرتے ہیں ،ایک دوسرے کو برے القاب سے نہیں ایکارتے ہیں،کسی پرزیادتی نہیں کرتے، ان پرحسد غالب نہیں آتا، ہمسایہ کونقصان نہیں پہنچاتے ، اور مصیبتوں میں کسی کو طعنہ نہیں دیتے ، امانتوں کو ادا کرتے ہیں، طاعت پرممل کرتے ہیں، نیکیوں کی طرف دوڑتے ہیں، برائیوں سے بیچتے ہیں، نیکی کا تھم دیتے ہیں اورخود بھی اس پڑمل کرتے ہیں، برائی سے روکتے ہیں اورخود بھی اس سے باز رہتے ہیں، وہ نادانی کی وجہ سے کوئی کام انجام نہیں دیتے ہیں اور عجز کی وجہ سے حق سے خارج نہیں ہوتے۔اگر خاموش رہتے ہیں تو ان کی خاموثی انہیں عاجز نہیں کرتی ہے اور بولتے ہیں توان کی گویائی انہیں عاجز نہیں کرتی ہے اور اگر بنتے ہیں تو آواز بلندنہیں ہوتی جو ان کے لئے مقدر کردیا گیاہے اسی پر قناعت کرتے ہیں ، ندان کو غصر آتا ہے اور نہ خواہش نفس ان پرغلبہ کرتی ہے، ان پر بخل تسلط نہیں یا تا ہے، وہ لوگوں سے علم کے ساتھ ملاقات کرتے ہیں اور صلح وسلامتی کے ساتھ ان سے حدا ہوتے ہیں، فائدہ رسانی کے لئے گفتگو کرتے ہیں، سمجھنے کے لئے سوال کرتے ہیں،ان کانفس ان کی وجہ سے رنج ومحن میں اورلوگ

ان سے راحت وامن میں رہتے ہیں، اپنے نفس سے لوگوں کو آ رام پہنچاتے ہیں اور آخرت کے لئے اسے تھاکتے ہیں۔

اگر کوئی ان پرزیادتی کرتا ہے تو وہ صبر کرتے ہیں تا کہ خدااس سے انتقام لے، گذشتہ اہل خیر کی اقتداء کرتے ہیں ہیں وہ اپنے بعدوالے کے لئے نمونہ ہیں۔

یمی لوگ خدا کے کارند ہے ہیں اور اس کے امر وطاعت کے حامل ہیں، یہی اس کی زمین اور اس کی خلوق کے چراغ ہیں، یہی ہمارے شیعہ اور ہمارے محب ہیں، یہ ہم میں سے ہیں اور ہمارے ساتھ ہیں۔ جھے ان سے ملنے کا کتنا اشتیاق ہے۔

یہ سن کر ہما م بن عبادہ نے ایک چیخ ماری اوران پر بیہوثی طاری ہوگئی ،لوگوں نے انہیں حرکت دی تومعلوم ہوا کہ وہ دنیا سے جاچکے ہیں خدا ان پر رحم کرے۔ رہیج نے روتے ہوئے کہا: اے امیر المونین آپ کے وعظ نے میرے جیتیج پر کتنی جلدا ٹر کیا ہے، میں چاہتا تھا کہ اس کی جگہ میں ہوتا۔

امیرالمونین نے فرمایا: نصیحت اپنے اہل پراسی طرح اثر کرتی ہے خدا کی قسم مجھے اس کا خوف تھا اس وقت کسی نے کہا: اے امیرالمونین اس نصیحت نے آپ پر کیوں ندا تر کیا؟ آپ نے فرمایا: خدا تیرابرا کر ہے موت کا وقت معین ہے جس سے وہ آ گے نہیں بڑھ سکتا اوراس کا ایک سبب ہے جس سے وہ تجاوز نہیں کر سکتی ، خبر دار اب ایسی بات نہ کہنا ، اصل میں تیری زبان پر شیطان نے اپنا جادو پھونک دیا ہے۔ (۱)

.....

(۱) بحار الانوار: ج ۸۸ ص ۱۹۲ و ۱۹۰ سیدرضی نے اس روایت کونیج البلاغه میں تھوڑ ہے سے اختلاف سے نقل کیا ہے۔

#### آپسمسملاقاتومحبت

ان شرطول میں سے ایک دوسرے سے تعلق رکھنا اور ایک دوسرے پر مہر بانی کرنا اور ایک دوسرے کا تعاون کریں گے اور آپس میں دوسرے کا جتنا زیادہ تعاون کریں گے اور آپس میں تعلق بڑھا نمیں گے اتناہی خدا ان کو دوست رکھے گا اور ان کو ان کے دشمنوں سے بچائے گا، ان کی حفاظت کرے گا اور ان کی مدد کرے گا، ان کے ہاتھ پر اور ان کے ہاتھ کے ساتھ خدا کا ہاتھ ہے بشرطیکہ ان کے ہاتھ جمع ہوں یعنی ان میں اتحاد ہو۔

سد بر صرفی امام جعفر صادق کی خدمت میں حاضر ہوئے اس وقت آپ کے پچھا صحاب بھی آپ کی خدمت میں موجود تھے۔ آپ نے فرمایا: اے سدیر ہمارے شیعوں کی اس وقت تک رعایت، حفاظت، پردہ پوشی کی جائے گی جب تک وہ ایک دوسرے کے بارے میں حسن نظر اور خدا کے بارے میں حسن نظر اور خدا کے بارے میں حسن نظر اور خدا کے بارے میں حسن ظن رکھیں گے اور اپنے ائمہ کے بارے میں حیجے نیت رکھیں گے اور اپنے کمزور افراد پر مہر بانی کریں گے اور مختاجوں کی مالی مدد کریں گے کیونکہ ہم ظلم کرنے کا حکم نہیں دیتے ہیں لیکن تمہیں ورع اور پاک دامنی کا حکم دیتے ہیں اور تمہیں اپنے بھائیوں کی مالی مدد کرنے کا حکم دیتے ہیں ، اس لئے کہ اولیاء خدا خلقت آ دم سے آج تک کمزور ہیں۔ (۱)

محمد بن عجلان سے روایت ہے کہ انہوں نے کہا: میں امام جعفر صادق کے ساتھ تھا کہ ایک شخص آیا اور سلام کیا آپ نے اس سے سوال کیا کتم نے اپنے بھائیوں کو کس حال میں چھوڑا ؟ اس نے ان کی تعریف و توصیف کی ، آپ نے فرمایا: ان کے مالدار اپنے ناداروں کی کتنی مدد کرتے ہیں ؟ اس نے کہا: بہت کم چھر فرمایا: ان کے مالداروں کا ناداروں سے کیسا برتا و ہے؟ اس نے کہا: آپ ایسے اخلاق کا ذکر کر رہے ہیں جو ان لوگوں میں نہیں پایا جاتا جو ہمارے یہاں ہیں ۔فرمایا: تو وہ اپنے کو ہمارا شیعہ کیتے ہیں جو ان کوگوں میں نہیں پایا جاتا جو ہمارے یہاں ہیں ۔فرمایا: تو وہ اپنے کو ہمارا شیعہ کیتے ہیں؟ (۲)

(۱) المحاس: ۱۵۸ بحار الانوار: ۲۸۶ ص ۱۵۳ وص ۱۵۶

(۲) بحارالانوار: ج۸۶ ص۸۶۸

امام حسن عسکری سے روایت ہے کہ آپ نے فر مایا: علی کے شیعہ وہی ہیں جواس بات کی پروا نہیں کرتے کہ راہِ خدا میں موت ان پر آپڑے گی یا وہ موت پر جاپڑیں گے، علی کے شیعہ وہ ہیں جن ہیں جواپنے بھائیوں کو خود پر مقدم کرتے ہیں خواہ ان کواس کی ضرورت ہی ہو، یہی وہ ہیں جن کو خدا اس چیز میں ملوث نہیں ویکھتا جس سے اس نے ڈرایا ہے، اور سیاس چیز کوترک نہیں کرتے ہیں جس کا خدانے تھم دیا ہے، علی کے شیعہ وہی ہیں جواپنے مومن بھائیوں کے اگرام میں علی کی اقتداء کرتے ہیں۔ (۱)

امام صادق سے منقول ہے کہ آپ نے فرمایا: ایک دوسرے کے ساتھ صلہ رحی کرواورایک دوسرے کے ساتھ صلہ رحی کرواورایک دوسرے پراحسان کرواورایسے نیک بھائی بن جاؤجیسے خدانے تمہیں حکم دیا ہے۔ (۲) آپ ہی کا ارشاد ہے: خداسے ڈرونیک بھائی بن جاؤ، ایک دوسرے سے خداکے لئے محبت

کرو،ایک دوسرے سے ربط وضبط رکھو،آپس میں ایک دوسرے پررٹم کرو۔(۳) علاء بن فضیل نے امام جعفر صادق سے روایت کی ہے کہ آپ نے فرمایا: امام محمد باقر فرمایا کرتے تھے؛ اپنے دوستوں کی تعظیم کروایک دوسرے پر حملہ نہ کرو،ایک دوسرے کو ضرر نہ پہنچاؤ،ایک دوسرے سے حسد نہ کرو، خبر دار بخل نہ کرنا، خدا کے مخلص بندے بن جاؤ۔ (٤)

ابواساعیل سے روایت ہے کہ انہوں نے کہا: میں نے امام محمد باقر کی خدمت میں عرض کیا: مارے یہاں شیعوں کی کثیر تعداد ہے۔آپ نے دریافت کیا: کیا مالدار نادار کا خیال رکھتا ہے؟ اس پر مہر بانی کرتا ہے؟ کیا نیکی کرنے والا گنا ہگار سے درگز رکرتا ہے اور کیا وہ لوگ ایک دوسرے کی مالی مدد کرتے ہیں؟ میں نے عرض کیا: نہیں ۔آپ نے فر مایا: وہ شیعہ نہیں ہیں۔شیعہ وہ ہے جو مذکورہ افعال کو انجام دیتا ہے۔ (ہ)

•••••

- (١)ميزان الحكمة: جه ص٢٣١
  - (۲)اصول کافی: ج۲ ص ۱۷۵
  - (٣)اصول كافى: ج٢ص ٢٠
- (٤) اصول کافی: ج۲ ص۱۷۳
- (٥) بحارالانوار: ج٤٧ ص٤٥٢

# ایک دوسس مے پر مومنین کے حقوق

ثقة الاسلام كلينی نے ابوالمامون حارثی سے روایت کی ہے کہ انہوں نے کہا: میں نے امام جعفر صادق کی خدمت میں عرض کیا: ایک مومن کا دوسرے مومن پر کیا حق ہے؟ فرما یا: مومن کا مومن پر بیاحق ہے کہ وہ اپنے دل میں اس کی محبت رکھتا ہواور اپنے مال سے اس کی محبت رکھتا ہواور اپنے مال سے اس کی مدد کرتا ہواور اس کی عدم موجود گی میں اس کے اہل وعیال میں اس کا جانشین ہو، اس پرظلم ہوتو اس کے لئے اس کی مدد کر ہے، اگر مسلمانوں میں کوئی چیز تقسیم ہور ہی ہواور وہ موجود نہ ہوتو اس کے لئے اس کا حصہ لے اور مرجائے واس کی قبر پرجائے، اس پرظلم نہ کر ہے اور اس کو دھوکا نہ دے، اس کا حصہ لے اور مرجائے واس کی قبر پرجائے، اس پرظلم نہ کر ہے اور اس کے درمیان ولایت کا رشتہ ختم ہوجائیگا اور اگر سامنے اف بھی نہ کہے، اگر اف کہدیا تو ان کے درمیان ولایت کا رشتہ ختم ہوجائیگا اور اگر اس ایک نے دوسرے سے یہ کہدیا کہ تم میرے دشمن ہوتو ان میں سے ایک کا فر ہوگیا اور اگر اس پر تہمت لگا دیتا ہے تو اس کے دل میں ایمان اس طرح گھل جاتا ہے جس طرح پانی میں نمک گھل جاتا ہے جس طرح پانی میں نمک

کلین نے ہی ابان بن تغلب سے روایت کی ہے کہ انہوں نے کہا: میں امام جعفر صادق کے ساتھ طواف کر رہاتھا کہ ہمارے ساتھیوں میں سے ایک شخص میر بے سامنے آیا وہ یہ چاہتا تھا کہ اس کو جو کام ہے اس کے لئے میں بھی اس کے ساتھ جاؤں، اس نے مجھے اشارہ کیا، مجھے

یہ بات پسند نہ آئی کہ میں امام کوچھوڑ کراس کے پاس جاؤں، میں ایسے ہی طواف میں مشغول رہا، اس نے مجھے پھراشارہ کیا تو آپ نے اسے دیکھ لیا۔ فرمایا؛ اے ابان کیا وہ مہمیں بلارہا ہے؟ میں نے عرض کیا: ہمارے اصحاب ہی میں ہے؟ میں نے عرض کیا: ہمارے اصحاب ہی میں

(١) اصول كافي: ٢٢ ص ١٧١ بحار الانوار: ٢٤ ٧ ص ٢٤ ٢

سے ایک شخص ہے آپ نے فرمایا: تو اس کے پاس جاؤ، میں نے عرض کیا: میں طواف کو قطع کردوں؟ فرمایا: ہاں۔راوی کہتا ہے کردوں؟ فرمایا: ہاں۔راوی کہتا ہے کہ میں اس کے ساتھ چلا گیا۔

پھر میں امام کی خدمت میں حاضر ہوا اور عرض کیا: مجھے یہ بتائے کہ مومن کا مومن پر کیا حق ہے؟ فرمایا: اے ابان اس کووا پس نہ لوٹا ؤ، میں نے عرض کیا: میں آپ پر قربان ٹھیک ہے۔ فرمایا: اے ابان اسے والیس نہ لوٹا ؤ، میں نے عرض کیا میں آپ پر قربان ٹھیک ہے میں نے فرمایا: اے ابان اسے دے دو، راوی کہتا ہے کہ اسے بھی والیس نہیں کیا ہے۔ فرمایا: اے ابان اپنانصف مال اسے دے دو، راوی کہتا ہے کہ پھرامام نے میری طرف دیکھا اور میری حالت کو ملاحظہ کیا، پھر فرمایا: اے ابان کیا تہمیں نہیں معلوم اپنے او پر دوسروں کو مقدم کرنے والوں کا خدانے ذکر کیا ہے؟ میں نے عرض کیا: میں آپ کا فدیہ قرار پاؤں معلوم ہے، فرمایا: اگر تم نے اس کو نصف مال دیدیا تو اس کو اپنے او پر مقدم نہیں کیا اس کے لئے ایثار نہیں کیا بلکہ تم اور وہ دونوں برابر ہوگئے، ایثار تو اس صورت میں ہوگا جبتم اس کو باقی ماندہ نصف بھی دیدو گے۔ (۱)

امام رضا سے سوال کیا گیا کہ مومن کا مومن پر کیا حق ہے؟ فرما یا: مومن کا مومن پر بیرت ہے کہاس کے دل میں اس کی محبت ہو، اپنے مال سے اس کی مدد کر تا ہو، اس پرظلم ہوتو اس کی مدد کر تا ہو، اس پرظلم ہوتو اس کی مدد کر تا ہو، اگر مسلمانوں میں فئی تقسیم ہور ہی ہوا ور وہ موجود نہ ہوتو اس کے لئے اس کا حصہ لے وہ مرجائے تو اس کی قبر پرجائے ، اس پرظلم نہ کرے ، اس کو فریب نہ دے ، اس کے ساتھ خیانت نہ کرے ، اس کی تکذیب نہ کرے وار اس کی غیبت نہ کرے ، اس کی تکذیب نہ کرے اور اس کے ساتھ اور اس کے ساتھ اور اس کے ساتھ اور اس کی خیبت نہ کرے ، اس کی تکذیب نہ کرے وار سے والایت و

•••••

(١) اصول کافی: ج۲ ص ۱۷۱ بحار الانوار: ج٤ ٧ ص ٢٤ ٦ \_

ختم ہوجائے گی اور اس کے دل میں ایمان ایسے ہی گھل جائیگا جیسے پانی میں نمک گھل جاتا ہے۔ جو شخص کسی مومن کو کھانا کھلاتا ہے تو یہ غلام آزاد کرنے سے بہتر ہے اور اگر کوئی کسی مومن کو بیاس میں پانی پلاتا ہے تو خداا سے مہر بندجام سے سیراب کرے گا اور جو شخص مومن کو بیاس میں پانی پلاتا ہے تو خداا سے مہر بندجام سے سیراب کرے گا اور جو شخص خدا کے لئے کپڑا بہنا تا ہے اسے خدا جنت کے سندس وحریر کا لباس عطا کرے گا اور جو شخص خدا کے لئے کسی مومن کو قرض دیتا ہے اسے صدقہ میں شار کیا جائے گا یہاں تک کہ وہ اسے ادا کر دے اور جومومن دنیا کے کرب والم سے نجات عطا کرے گا اور جو شخص مومن کی حاجت روائی کرے گا تو یہ اس کے روز ہ اور مسجد الحرام میں کرے گا اور جو شخص مومن کی حاجت روائی کرے گا تو یہ اس کے روز ہ اور مسجد الحرام میں اعتکاف کرنے سے بہتر ہے۔ مومن (مومن کے لئے ) ایسا ہی ہے جیسے بدن کے لئے پنڈ لی

ہوتی ہے۔

بیشک امام محمد با قرنے خانہ خدا کعبہ کارخ کیا اور کہا: ساری تعریف اس خدا کے لئے ہے کہ جس نے تجھے عظمت و بزرگی عطاکی اور تجھے لوگوں کے جمع ہونے کی اور امن کی جگہ قرار دیا۔ خدا کی قسم مومن کی حرمت تجھ سے زیادہ ہے۔

اہل جبل میں سے ایک شخص آپ کی خدمت میں حاضر ہوا اور آپ کوسلام کیا، جب وہ جانے لگا تو اس نے عرض کیا کہ جمھے کچھ وصیت ونفیحت فرما دیجئے۔ آپ نے فرمایا: میں تہہیں وصیت کرتا ہوں کہ خدا سے ڈروا! اپنے مومن بھائی کی مدد کرواور اس کے لئے وہی چیز پسند کروجواپنے لئے پسند کرتے ہواورا گروہ تم سے سوال کر ہے تو اسے پورا کرواور اس کے لئے بازو بن جاوا گروہ شم ظریفی بھی کر ہے تو بھی اس سے جدانہ ہونا یہاں تک کہ اس کے دل سے کینہ نکال دو۔ اگروہ موجود نہ ہوتو اس کی عدم موجود گی میں اس کی حفاظت کرواور موجود ہوتو اس یہ ناواور پشت کو مضبوط کرواور اس کی عزت کرو، اس پر اسے اسے ابنی کروکیونکہ وہ تم سے اور تم اس سے ہو، اور تمہار ااپنے مومن بھائی کو کھانا کھلانا اور اسے خوش کرناروزہ رکھنے سے افضل ہے اور اس کا عظیم اجر ہے۔ (۱)

امام جعفر صادق سے روایت ہے کہ آپ نے فرمایا: مومن شکم سیر نہیں ہوسکتا جبکہ اس کا بھائی بھوکا ہواور وہ سیر ابنہیں ہوسکتا جبکہ اس کا بھائی بیاسا ہو، وہ کیڑا نہیں پہن سکتا جب کہ اس کا بھائی بر ہنہ ہو، اگر تمہیں کوئی حاجت در پیش ہوتو اس سے سوال کرواور اگر وہ تم سے سوال کر ہوتو سے عطا کرو، تم اس سے نہا کتا وُوہ تم سے نہا کتا وُوہ تم سے نہا کتا وُوہ تم سے نہا کتا وہ تم اس کے پشت پناہ بن جاو

کیونکہ وہ تمہارا پشت پناہ ہے۔اگر وہ موجود نہ ہوتواس کی عدم موجودگی میں تم اس کی حفاظت کرواورا گروہ موجود ہوتواس سے ملاقات کرواوراس کی عزت واکرام کرو کیونکہ وہ تم سے اور تم اس سے ہو۔اگر وہ تمہیں سرزنش بھی کر ہے تو بھی اس سے جدا نہ ہونا یہاں تک کہ رفتہ رفتہ اس کا غصہ تم ہوجائے اگر اسے کوئی فائدہ ہوتو تم خدا کا شکرادا کرواورا گروہ کسی چیز میں مبتلا ہو جائے تواس کی مدد کرو،اگر اسے کسی چیز کی ضرورت وطلب ہوتو اس کی اعانت کرو کیونکہ اگر کوئی شخص اپنے دینی بھائی یا دوست سے اف کہتا ہے تو ان کے درمیان سے محبت واخوت کا رشتہ تم ہوجا تا ہے اور اس کے دل میں ایمان اس طرح گل جاتا ہے جس طرح میں سے ای میں گل جاتا ہے جس طرح میں سے ای میں گل جاتا ہے جس طرح میں میں سے این میں گل جاتا ہے۔ (۱)

معلی بن خنیس سے روایت ہے کہ انہوں نے کہا: میں نے امام جعفر صادق کی خدمت میں عرض کیا: مومن کامومن پر کیاحق ہے؟ فرمایا: سات حق واجب ہیں: ان میں سے ہرایک حق اس پر واجب ہے اگر وہ اس کی مخالفت کرے گا تو خدا کی ولایت سے نکل جائیگا اور اس کی طاعت کوچھوڑ دے گا اور اس سے خدا کا تعلق نہیں رہے گا۔ میں نے عرض کیا: میں

•••••

(١) بحارالانوار: ج٤٧ ص٤٣٢\_

قربان! بتائے وہ حقوق کیا ہیں؟ فرمایا: اے معلی مجھے ڈر ہے کہ کہیں تم انہیں ضائع نہ کردو، اور معلوم کر کے ان پڑمل نہ کرو، میں نے عرض کیا: خدا کے علاوہ کوئی طاقت وقدرت نہیں ہے

\_

فر مایا: ان میں سے آسان ترین حق بہ ہے کہ اس کے لئے وہی چیز پیند کر و جواپنے لئے پیند کرتے ہواور اس کیلئے اس چیز کواچھا نہ مجھوجس کواپنے لئے اچھا نہیں سمجھتے ہو۔ دوسراحق: بہ ہے کہتم اس کی حاجت روائی کے لئے جاؤاور اس کی رضاطلب کرو،اس کی بات کی خالفت نہ کرو۔

تیسرائت: بیہے کہتم اپنی جان ومال، ہاتھ، پیراورزبان سے اس کے ساتھ صلہ رخمی کرو۔ چوتھاحت: بیہے کہتم اس کی آنکھ، اس کے راہنمااور اس کا آئینہ بن جاؤ۔

پانچوال حق: بیہ ہے کہا گروہ بھوکا ہے تو کھانا نہ کھاؤ ،اگروہ نگا ہے تو کیڑا نہ پہنو ،اگروہ پیاسا ہے توتم سیراب نہ ہو۔

چھٹا حق: ایسانہیں ہونا چاہئے کہ تمہارے پاس بیوی ہواور تمہارئے بھائی کے پاس بیوی نہ ہو اور تمہارے بھائی کے پاس بیوی نہ ہو اور تمہارے پاس نہ ہو،اگرایسا ہے تو خدمتگار کو بھیج دیا کروتا کہ وہ اس کے کیڑے دھوئے ،اس کا کھانا لگادے،اس کا بستر بچھا دے کہ بیرت خدا نے تمہارے اور اس کے درمیان قرار دیا ہے۔

ساتواں حق: اس کواس کی قسم سے بری کر دو، اس کی دعوت کو قبول کرو، اس کے جنازہ میں شرکت کرو، وہ بیار ہوتواس کی عیادت کرواور اس کی حاجت روائی میں پوری کوشش کرواور بیہ نوبت نہ آنے دو کہ وہ تم سے سوال کرے اور اگر سوال کرے تواس کی حاجت روائی کے لئے دوڑو! اگر تم نے اس کے ساتھ ایسا ہی کیا تو تم نے اپنی ولایت کواس کی ولایت سے اور اس کی

ولايت كوخداكي ولايت سيمتصل كرديا - (١)

امیر المونین سے مروی ہے کہ آپ نے فرمایا: مومن کو جب اپنے بھائی کی حاجت کاعلم ہو جاتا ہے تو وہ اسے یہ تکلیف نہیں دیتا ہے کہ وہ اس سے سوال کرے، ایک دوسرے سے ملاقات کرو، ایک دوسرے پر فرچ کرو، منافق کی طرح نہ ہو جاؤ کہ جووہ کہتا ہے انجام نہیں دیتا ہے۔(۲)

اس کے باز وبن جاؤ کیونکہ وہ تمہارا باز و ہے اور وہ تمہار ہے خلاف ہوجائے توتم اس سے جدا نہ ہونا یہاں تک کہ اس کی کدورت برطرف ہوجائے ، اگر وہ کہیں چلا جائے تو اس کی عدم موجودگی میں اس کی حفاظت کرواورا گرموجود ہوتو اس کی مدد کرو، اس کے باز ومضبوط کرواس کی پشت پناہی کرواس سے نرمی سے پیش آؤ، اس کی تعظیم و تکریم کروکیونکہ وہ تم سے اورتم اس

سے ہو۔ (۳)

جابرنے امام محمد باقر سے روایت کی ہے کہ آپ نے فرمایا: تمہارے قوی کوتمہارے

•••••

- (١) الخصال: ج٢ ص٦
- (۲) الخصال: ج۲ ص۲٥٧
- (٣) امالي طوسي: ج١ص٥ ٩

کمزورکی اعانت کرنا چاہئے اور تمہارے مالدار کو تمہارے غریب و نادار پر مہر بانی کرنا چاہئے اور انسان کو چاہئے کہ وہ بھائی کا ایسا ہی خیر خواہ ہوجیسا کہ اپنے نفس کا خیر خواہ ہے اور دیکھو! ہمارے اسرار کو پوشیدہ رکھنا، لوگوں کو ہماری گردن پرسوار نہ کرنا۔ (۱)

## مومن کی حرمت اور اس کی محبت و خیر خواهی

امام صادق سے منقول ہے کہ آپ نے فرمایا: کسی چیز کے ذریعہ خدا کی عبادت نہیں کی گئی جو کہ مومن کا حق اداکر نے سے افضل ہو۔ نیز فرمایا: بیشک خدا وند عالم کی بہت سی حرمتیں ہیں مثلاً کتابِ خدا کی حرمت، رسول صلی الله علیہ وآلہ کی حرمت، بیت المقدس کی حرمت اور مومن کی حرمت ۔ (۲)

عبد المومن انصاری سے مروی ہے کہ انہوں نے کہا: میں ابوالحسن موسیٰ بن جعفر کی خدمت میں حاضر ہوااس وقت آپ کے پاس محمد بن عبد الله بن محمد مجمعفی بھی موجود تھے، میں انہیں

دیکھ کرمسکرایا تو آپ نے فرمایا: کیاتم انہیں دوست رکھتے ہو؟ میں نے عرض کی: ہاں، اور میں ان سے آپ ہی حضرات کی وجہ سے محبت کرتا ہوں۔ فرمایا: یہ تمہارے بھائی ہیں۔ اور وہ آخرت میں نقصان اٹھائے گا اور انہیں بتا دو کہ خدا نے ان کوان کی نیکیوں کی وجہ سے بخش دیا ہے اور ان کی برائیوں سے در گزر کیا ہے، آگاہ ہوجاؤ جس شخص نے میرے دوستوں میں سے میرے کسی دوست کواذیت دی یا پوشیدہ طریقہ سے اس کے خلاف سازش کی تو اس کواس وقت تک نہیں بخشے گا جب تک کہ وہ اس سے معافی نہیں مائے گا پھرا گراس سے معانی مائگ کا پھرا گراس سے معانی مائگ کی فور خوبت سے کی تو ٹھیک ہے ور نہ اس کے دل سے روح ایمان نکل جائے گی اور وہ میری ولایت و محبت سے خارج ہوجائے گا اور اس سے میں خدا کی پناہ خارج ہوجائے گا اور اس سے میں خدا کی پناہ خارج ہوجائے گا اور اس سے میں خدا کی پناہ جاتا ہوں۔ (۱)

•••••

(۱)امالی طوسی: ج۱ ص ۲۳۶ ـ

(٢) بحارالانوار: ج٤٧ ص٢٣٢ \_

صوری کی کتاب قضاء الحقوق میں روایت ہے کہ امیر المومنین نے شہر اہواز کے قاضی رفاعہ بن شداد بجلی کوایک خط کے ذیل میں وصیت فرمائی: جہاں تک تم سے ہو سکے مومن کی مدارات کرو کہ خدانے اس کی حمایت کی ہے اوراس کا وجود خدا کے نزد یک معزز ہے اس کے لئے خدا کا ثواب ہوتا اور اس پرظلم کرنے والا خدا کا دشمن ہے اس لئے تم خدا کے دشمن نہ بنو۔

رسول صلی الله علیه وآله فرماتے ہیں: مومن کو جب اپنے بھائی کی حاجت معلوم ہوجاتی ہے تو وہ اپنے بھائی کو مائلنے کی تکلیف نہیں دیتا ہے۔ (۲)

## مومن، مومن کے لئے ایا بدن کے مانند ہے

ا مام جعفر صادق سے روایت ہے کہ آپ نے فرمایا: ہر چیز کے لئے کوئی چیز آ رام کا باعث ہو تی ہے، مومن اپنے مومن بھائی کے پاس اسی طرح آ رام محسوں کرتا ہے جس طرح پرندے کو اپنی ہی جنس کے پرندے کے پاس آ رام ملتا ہے۔ (٣)

امام محمد باقرسے مروی ہے کہ آپ نے فرمایا: مومن نیکی ، رحم اور ایک دوسرے پر مہر بانی کرنے کے لحاظ سے ایک بدن کی مانند ہیں۔ اگرایک عضو کو تکلیف ہوتی ہے تو بیدار رہنے اور حمایت کرنے کے لئے سارے اعضاء متفق ہوجاتے ہیں۔ (٤)

(۱) اختصاص:ص۲۲۷ بحارالانوار: ج٤٧ ص٠ ٢٣

(۲) اختصاص: ص۲۲۷

(٣) بحارالانوار: ج٤٧ ص٤٣٢

(٤) گذشته حواله

معلی بن خنیس نے امام جعفر صادق سے روایت کی ہے کہ آپ نے فر مایا: اپنے مسلمان بھائی کے لئے اسی چیز کو پیند کر وجوتم اپنے لئے پیند کرتے ہواورا گرتمہیں کوئی حاجت ہوتواس سے

سوال کرواورا گروہ تم سے سوال کرے تو اسے عطا کرو، نہتم اسے کار خیر میں ملول کرواور وہ تہم ہیں کار خیر میں ملول نہیں کریگا، اس کے پشت پناہ بن جاؤ کہ وہ تمہارا پشت پناہ ہے اور اس کی عدم موجود گی میں اس کی حفاظت کرواورا گرموجود ہوتو اس سے ملاقات کرواوراس کی تعظیم وتو قیر کرو کیونکہ وہ تم سے ہا ورتم اس سے ہوا گروہ تم سے ناراض ہوجائے تو اس سے جدانہ ہونا یہاں تک کہ اس کی کدورت رفتہ رفتہ ختم ہوجائے۔ اگر اس کوکوئی فائدہ پنچ تو اس پرخد اکا شکرادا کرواورا گروہ کی وادراس کی مدد

## عامر مسلمانون كے ساتھ حسن سلوك

اس بات پراہل بیت نے بہت زور دیا ہے اور اپنے شیعوں کو بیا جازت نہیں دی ہے کہ وہ خود
کوملت اسلامیہ کے معتدل راستہ سے جدا کریں کیونکہ وہ اس امت کا ایسا جزء ہیں جس کوجدا
نہیں کیا جاسکتا۔ اصول وفر وع اور محبت ونسبت میں اختلاف اس بات کو واجب قرار دیتا ہے
کہ تمام مسلمانوں سے قطع تعلقی نہ کی جائے کیونکہ یہ امت اپنے عقائد ونظریات میں
اختلاف کے باوجود ایک امت ہے

انَّ هٰنِهِ أُمَّتُكُمۡ أُمَّةً وَاحِدَةً وَ أَنَارَبُّكُمۡ

فاعبُدُ ونِ) بیشک بیتمهاری امت ایک امت ہے اور میں تمہارا رب ہوں پستم میری ہی عبادت کرو۔ اس امت کوروئے زمین پرعظیم ترین امت سمجھا جاتا ہے ، اس کے سامنے

را کے

•••••

(۱) بحارالانوار: ج٤٧ ص٤٣٢ ـ

بڑے چیلنے ہیں اوران چیلنجوں کا مقابلہ اسی وقت کیا جا سکتا ہے جب ساری امت ایک محاذ پر ایک صف میں کھڑی ہوجائے۔

ائمہ اہل بیت امت ہی کے ساتھ اور مسلمانوں کے درمیان زندگی گزارتے تھے۔ تمام مذاہب و مکاتب کے مسلمان ان کے پاس آتے تھے، ان کی مجلس و بزم میں حاضر ہوتے تھے، ان سے علم حاصل کرتے تھے اگر ہم ان علاء کے نام جمع کریں کہ جنہوں نے امام محمد باقر وامام جعفر صادق سے علم حاصل کیا ہے تو صاحبانِ علم کی عظیم تعداد ہوجائے گی ، ائمہ اہل بیت کی مجلس و بزم مسلمانوں کے فقہاء و محدثین اور ہر شہرود یار کے صاحبان علم سے بھری رہتی تھی ۔

اس بات سے ہروہ تخص آگاہ ہے جوائمہ اہل بیت کی حدیث اور ان کی سیرت سے واقف ہے، یہ ہرقتم کے مذہبی اختلاف سے محفوظ باہم زندگی گزار نے کا مثبت طریقہ ہے، اس کے ساتھ اہل بیت اپنے شیعوں اور عام مسلمانوں کے لئے اصول وفروع میں پوری صراحت کے ساتھ جے فکری نہج کو بیان کرتے تھے۔

اہل بیت کی حدیثوں میں مسلمانوں کے ساتھ اس مثبت ،محبت آمیز اور تعاون کی زندگی بسر کرنے کی واضح دعوت موجود ہے اس سلسلہ میں اہل بیت کی چند حدیثیں ملاحظہ فر مائیں۔ محد بن یعقوب کلینی نے اپنی کتاب اصول کافی میں صحیح سند کے ساتھ ابواسامہ زید شحام سے روایت کی ہے کہ انہوں نے کہا: امام جعفر صادق نے فرمایا: ان شیعوں میں سے جس کوتم میر کی اطاعت کرتے اور میر کی بات پر عمل کرتے ہوئے دیمے مواسے میر اسلام کہنا۔ میں تہہیں خدا کا تقو کی اختیار کرنے اور اپنے دین میں ورغ، خدا کے لئے جانفشانی کرنے، سے بولئے، فدا کا تقو کی اختیار کرنے اور اپنے دین میں ورغ، خدا کے لئے جانفشانی کرنے، ہی جو کے امانت ادا کرنے، طویل سجد ہے کرنے اور نیک ہمسایہ بننے کی وصیت کرتا ہوں یہی چیز محمصلی اللہ علیہ وآلہ نے فرمائی ہے: اگر کسی شخص نے تمہارے پاس امانت رکھی ہے تواسے اس کی امانت واپس کر دوخواہ وہ نیک چلن ہو یا بدکار، رسول صلی اللہ علیہ وآلہ سوئی دھا گہ کو بھی واپس کرنے کا حکم دیتے تھے۔

اپنے خاندان والوں کے حقوق ادا کرو، کیونکہ جبتم میں سے کوئی شخص اپنے دین میں ورع سے خاندان والوں کے ساتھ حسن اخلاق سے پیش سے کام لے گا اور سے بول اور امانت ادا کرے گا اور لوگوں کے ساتھ حسن اخلاق سے پیش آئیگا تو کہا جائے گا یہ جعفری ہے، اس طرح وہ مجھے خوش کرے گا اور اس سے مجھے مسرت ہوگی۔ اور یہ کہا جائے گا یہ ہے جعفر کا اخلاق وادب، اور اگر وہ ایسا نہیں کرے گا تو وہ مجھے بدنام کرے گا اور مجھے اپنی بلا میں مبتلا کرے گا اور پھر یہ کہا جائے گا یہ ہے جعفر کا اخلاق وادب، خدا کی قسم میرے والد نے مجھ سے بیان کیا ہے کہ قبیلہ میں اگر علی کا ایک شیعہ ہوتو وہ پورے قبیلہ وخاندان کی عزت وزینت ہے وہ ان میں زیادہ امانت ادا کرنے والا، سب سے زیادہ حقوق پورے کرنے والا ۔ اور سب سے زیادہ سے زیادہ سے والا ہوگا اور لوگ اس کے پاس اپنی امانتیں رکھیں گے اس سے وصیتیں کریں گے جب اس کے بارے میں خاندان میں سوال کیا جائے گا تو

کہاجائیگا،اس کے شلکون ہے؟ وہ امانت داراور ہم سب سے سچاہے۔(۱)
صیح سند کے ساتھ معاویہ بن وہب سے منقول ہے کہانہوں نے کہا: میں نے امام جعفر صادق
کی خدمت میں عرض کیا: ہم اپنے اور اپنی قوم کے او پر کیسے احسان کریں اور اپنے ہمنشینوں
سے کیسے پیش آئیں؟ آپ نے فر مایا: ان کی امانتوں کو ادا کرو، ان کے حق میں اور ان کے خل فطاف گواہی دو، ان کے بیماروں کی عیادت کرواور اگر ان میں سے کوئی مرجائے تو اس کے جناز ہیں شرکت کرو۔(۲)

•••••

(١) وسائل الشيعة: ج٨ ص٩٨ ٣ كتاب الحج آ داب احكام العشيرة بهلاباب بهلى حديث

(۲) گذشته حواله دومری حدیث۔

نیز صحیح سند کے ساتھ معاویہ بن وہب سے مروی ہے کہ انہوں نے کہا: میں نے امام جعفر صادق کی خدمت میں عرض کیا: ہم اپنی قوم والوں اوران ہمنشینوں کے ساتھ کیسے پیش آئیں جو کہ ہمارے مذہب پرنہیں ہیں؟ فرمایا: اس سلسلہ میں تم اپنے ائمہ کا طریقہ دیکھو، جن کی تم اقتداء کرتے ہو، وہ جس کام کو انجام دیتے ہیں اسی کوتم بجالا وُ، خدا کی قسم وہ ان کے مریضوں کی عیادت کرتے ہیں، ان کے مرنے والوں کے جنازوں میں شرکت کرتے ہیں اور حق کے لحاظ سے ان کے موافق اور ان کے خلاف گواہی دیتے ہیں۔ (۱)

كلينى نے كافى ميں سيح سند كے ساتھ حبيب الحنفى سے ايك اور روايت نقل كى ہے وہ كہتے ہيں:

میں نے امام جعفر صادق سے سنا کہ وہ فرماتے ہیں: تمہارے لئے لازم ہے کہتم کوشش و جانفشانی سے کام لواور ورع اختیار کرو، جنازوں میں شرکت کرو، مریضوں کی عیادت کرواور اپنی قوم والوں کے ساتھ ان کی مسجدوں میں جاؤ اور لوگوں کے لئے وہی چیز پیند کرو جوتم اپنی قوم والوں کے ساتھ ان کی مسجدوں میں جاو وار لوگوں کے لئے وہی چیز پیند کرو جوتم اپنی قوم والوں کے ساتھ اس کا حق اسٹی کے پیند کرتے ہو، کیا تم میں سے اس شخص کوشرم نہیں آتی کہ جس کا ہمسا یہ اس کا حق بہجا نتا ہے۔ (۲)

تحییح سند کے ساتھ مرازم سے روایت ہے کہ انہوں نے کہا: امام صادق فرماتے ہیں: تمہارے لئے لازم ہے کہتم مسجدوں میں نماز پڑھو،لوگوں کے لئے اچھے ہمسایہ بنو، گواہی دو، ان کے جنازوں میں شرکت کرو، تمہارے لئے لوگوں کے ساتھ رہنا ضروری ہے بتم میں سے کوئی بھی اپنی حیات میں لوگوں سے مستغنی و بے نیاز نہیں ہوسکتا۔ تمام لوگ ایک دوسر سے کے محتاج ہیں۔ (۳)

(١) وسائل الشيعه: ج٨ ص٩٩٣ كتاب الحج آ داب احكام العشيرة بهلاباب بهلى حديث

\_

<sup>(</sup>۲) گذشته حواله چوتھی حدیث

<sup>(</sup>٣) گذشته حواله یانچویں حدیث۔

### اعتدال وميانه مروى اومرموازنه

اہل بیت کے شیعوں کی ایک خصوصیت ہے ہے کہ وہ ہر چیز میں اعتدال سے کام لیتے ہیں، افراط و تفریط سے بچتے ہوئے میانہ روی کو اپنا شعار بناتے ہیں، عقل وفہم میں توازن رکھتے ہیں، غلووزیادتی اور افراط و تفریط سے پر ہیز کرتے ہیں ان کے اندر محبت و ہمدر دی کا جذبہ ہوتا ہے۔

عمر بن سعید بن ہلال سے مردی ہے کہ انہوں نے کہا: میں امام باقر کی خدمت میں حاضر ہوا اس وقت ہماری ایک جماعت تھی، آپ نے فر ما یا: تہہیں میا نہ رو ہونا چاہئے کہ حدسے آگ بڑھنے والا تمہاری طرف لوٹے گا اور پیچےرہ جانے والاتم سے المحق ہوگا، اے اہل بیت کے شیعو! جان لوکہ ہمارے اور خدا کے درمیان کوئی رشتہ داری نہیں ہے اور نہ خدا پر ہماری کوئی جست ہے اور نہ طاعت کے بغیر خدا سے قریب ہوا جا سکتا ہے پھر جو خدا کا مطبع ہوگا اس کو ہماری ولایت فائدہ نہ پہنچائے گی اور جونا فر مان ہوگا اسے ہماری ولایت کوئی فائدہ نہ پہنچائے گی اور جونا فر مان ہوگا اسے ہماری ولایت کوئی فائدہ نہ پہنچائے گی ۔ اس کے بعد میری طرف متوجہ ہوئے اور فر مایا: ایک دوسرے کو دھوکا نہ دینا اور ایک دوسرے سے جدانہ ہونا۔ (۱)

•••••

(١) بحارالانوار: ج ٦٨ منقول ازمشكوة الانوار: ص٠٦

حفاظتی اورسیاسی ضوابط

اہل بیت کے شیعوں نے اموی اور عباسی عہد حکومت میں بہت سخت زندگی بسر کی

ہے،ان سخت حالات کا اقتضابہ تھا کہ شیعہ ایک حفاظتی اور سیاسی نظم وضبط کے بہت زیادہ پابند ہوجائیں اور حفاظتی تعلیمات کا بھر پور طریقہ سے خیال رکھیں ۔

اہل بیت بھی اپنے شیعوں کو حفاظتی دستورات پر عمل کرنے کی تاکید فرماتے تھے۔اگر اہل بیت کی تعلیمات نہ ہوتیں اور اہل بیت ان تعلیمات کا التزام نہ کرتے تو بنی امیداور بن عباس کی حکومت اہل بیت کے مکتب فکر کو اسی وقت ختم کر دیتی اور پیمتب اپنی ثقافتی ،فکری اور تشریعی میراث کے ساتھ اس عہد تک نہ آتا۔

ان ضوابط کی ایک اہم شق تقیہ ہے، اور راز کو چھپانا، گفتگو میں احتیاط سے کام لینا، خاموش رہنا ، تغافل سے کام لیناانہی تعلیمات کی اہم شقوں میں سے تھا۔

جولوگ فردی واجتماعی طور پران تعلیمات پر عمل نہیں کرتے تھے ان کی وجہ سے مکتبِ اہل بیت اوران کے شیعوں کونقصان پہنچا تھا۔

اہل بیت نے اپنے شیعوں کو جوسیاسی وحفاظتی تعلیمات دی تھیں ہم اس کے پچھ نمونے بیان کرنا چاہتے ہیں: امام صادق سے منقول ہے کہ آپ نے فرمایا: ہمارے شیعوں کو نماز کے اوقات میں آزماؤ کہ وہ کیسے اس کی پابندی کرتے ہیں؟ اور ہمارے دشمن سے ہمارے راز کو کس طرح محفوظ رکھتے ہیں۔ (۱)

سلیمان بن مہران سے منقول ہے کہ انہوں نے کہا: میں امام صادق کی خدمت میں حاضر ہوا،

اس وقت آپ کے پاس کچھ شیعہ موجود تھے اور آپ بیفر مارہے تھے: ہمارے لئے باعث زینت بنو باعث ننگ و عار نہ بنو، اے شیعو! اپنی زبانوں پر قابور کھو، فضول باتیں نہ کیا کرو۔(۲)

ا مام صادق سے منقول ہے کہ آپ نے فرمایا: خدا کی قسم میں یہ چاہتا ہوں کہ اپنے شیعوں کی دوخصلتوں کوختم کرنے میں اپنے ہاتھ کا گوشت فدیہ میں دے دیتا۔

•••••

(١) بحارالانوار: ج٨٦ ص١٤٩

(۲) گذشته حواله ۱۵۱۰

امام صادق ہی فرماتے ہیں: کچھ لوگ میر گمان کرتے ہیں کہ میں ان کا امام ہوں ، خدا کی قسم میں ان کا امام نہیں ہوں کیونکہ میں نے جتنے پردے ڈالے تھے انہوں نے سب کو چاک کر دیا ہے۔ میں کہتا ہوں ایسا ہے وہ کہتے ہیں ایسا ہے۔ (۱)

امام محمد باقر سے منقول ہے کہ آپ نے فرمایا: اے میسر! کیا میں تہہیں اپنے شیعوں کے بارے میں بتاؤں؟ میں نے عرض کیا: میں قربان ضرور بتائے ؛ فرمایا: وہ مضبوط قلعے ہیں، محفوظ سرحدیں ہیں، قوی العقل ہیں وہ رازوں کو افشانہیں کرتے ہیں وہ کھر سے اور اجڈنہیں ہیں، شب کے راہب اور دن کے شیر ہیں۔ (۲)

امام صادق سے منقول ہے کہ آپ نے فرمایا: خداسے ڈرو! اور تقیہ کے ذریعہ اپنے دین کی حفاظت کرو۔ (۳) آپ ہی کا ارشاد ہے: خدا کی قشم کسی چیز سے خدا کی عبادت نہیں کی گئی کہ

جوضی سے زیادہ خدا کے نزدیک محبوب ہو، دریافت کیا گیا کہ خبی کیا ہے؟ فرمایا: تقیہ۔(٤) امام زین العابدین نے فرمایا: خدا کی قسم میری تمناہے کہ اپنے شیعوں کی دوخصلتوں کے لئے میں اپنے بازو کے گوشت کے برابرفدیہ کروں ایک ان کا طیش اور دوسرے، راز کو کم پوشیدہ رکھنا۔(٥)

ا مام جعفر صادق نے فرمایا: لوگوں کو دوخصلتوں کا حکم دیا گیا تھالیکن انہوں نے انہیں ضائع کر دیا۔ پس ان کے پاس کوئی چیز ندر ہی اور وہ ہیں صبر اور راز چھپانا۔ (٦)

سلمان نے خالد سے روایت کی ہے کہ انہوں نے کہا: امام جعفر صادق نے فرمایا:

اے سلمان تمہارے پاس ایک دین ہے جواسے (مخالفوں اور دشمنوں سے ) چھپائے

•••••

- (۱) بحارالانوار: ج۲ص، ۸
- (۲) بحارالانوار: ج۸۶ ص. ۱۸
  - (٣) امالي مفيد: ٩٥٥
  - (٤) اصول كافى: ج٢ ص٢١٨
- (٥) اصول كافى: ج٢ ص٢٢ بحار الانوار: ج٥ ٧ ص ٢ ٧ خصال صدوق: ص٤٤
  - (٦) اصول کافی: ج۲ ص۲۲۲

گا، خدااسے عزت عطا کرے گا ورجواس را زکوفاش کرے گا خدااسے ذکیل کرے گا۔ (۱) امام محمد باقرسے منقول ہے کہ آپ نے فرمایا: خدا کی قسم مجھے اپنے اصحاب میں وہ بہت زیادہ محبوب ہے جوان میں زیادہ پاک دامن ، زیادہ سمجھ دار اور فقہ کا زیادہ جانے والا اور ہماری باتوں کوزیادہ چھیانے والاہے۔(۲)

امام جعفر صادق سے منقول ہے کہ آپ نے فر مایا: تمہارے لئے اتنا ہی کافی ہے کہتم وہی کہو جوہم نے بیان کیا ہے اور جس کے بارے میں ہم نے لب کشائی نہیں کی ہے اس کے بارے میں تم بھی زبان نہ کھولو۔

آپ ہی کاارشاد ہے: جس شخص نے ہماری باتوں اور حدیثوں کاراز فاش کردیااس نے ہمیں غلطی وخطاسے قل نہیں کیا ہے بلکہ ہمیں جان بوجھ کرقتل کیا ہے۔ یہ عجیب تعبیر ہے جوانسان کو سوچنے پر مجبور کرتی ہے۔ (۳)

جولوگ دنیائے اسلام میں بسنے والے اہل بیت کے پیرؤں کے راز کو فاش کرتے

سے اور بیکام وہ اس وقت انجام دیتے تھے جب بنی عباس کی حکومت کاظلم اپنے عروج پر تھا گو یا بیہ جان بوچھکر حکومت کوشیعوں کی طرف متوجہ کرتے تھے۔اگر چہدیکام وہ غلط نیت سے انجام نہیں دیتے تھے بلکہ وہ لوگوں سے اہل بیت کی حدیثیں بیان کرتے تھے تا کہ لوگ اہل بیت سے وابستہ ہوجا نمیں اور ان کے مکتب کوشلیم کرلیں اور شیعیت پھیل جائے ، بیسب محبت وعقیدت ہی میں ہوتا تھا، لیکن ان چیزوں کی نشر واشاعت ان کی ذمہ داری نہیں تھی۔

(۲) بحارالانوار: ج٥٧ ص٧٧

<sup>(</sup>١) اصول کافی: ج۲ ص۲۲٦

#### (٣) بحارالانوار: ج٢ ص٤٧

# اہل بیت کی محبت وعقید تسے متعلق کچھ باتیں

انشاءاللہ ہم عنقریب اہل ہیت کی محبت وعقیدت سے متعلق کچھ نقرے بیان کریں گے اوران فقرول کو اہل ہیت کی زیارت سے اخذ کرنے کی کوشش کریں گے کیونکہ جوزیارتیں اہل ہیت سے مروی ہیں وہ ان کی محبت اوران کے دشمنوں سے ہیزاری کے مفہوم سے بھری پڑی ہیں۔ زیارت کے متن میں غور وفکر کر کے ہم محبت و بیزاری کے مکمل نظریہ کو ثابت کر سکتے ہیں، کیکن فی الحال سے ہمارا موضوع نہیں ہے اور نہ ہی اس مقالہ میں محبت و برات کی تحقیق اور ان سے متعلق نظریہ کی تشکیل کی گنجائش ہے، ہم تو یہاں زیارتوں اور اہل ہیت کی دوسری حدیثوں سے بچھا لیے فقرے پیش کرنا چاہتے ہیں جو محبت و عقیدت سے متعلق ہیں۔

# مفهوم ولاء

یہ عناصر ولاء کا پہلاعضر ہے اور جتنی معرفت ہوتی ہے اس تناسب سے ولاء کی قیمت ہوتی ہے اور انسان جس قدر مفہوم ولاء کو اچھے طریقہ سے سمجھتا ہے اس کحاظ سے وہ ولاء میں قوی اور راشخ ہوگا۔

زیارت جامعہ میں آیاہے:

"أشهِدالله وأشهد كم أنى مؤمن بكم و بما آمنتم به كافر بعدو كم و بما كفر تم به مستبصر بشأنكم، و بضلالة من خالفكم، مؤمن بسركم وعلانيتكم، وشاهد كم وغائبكم".

میں خدا کو گواہ قرار دیتا ہوں اور آپ حضرات - اہل ہیت - کو گواہ بنا تا ہوں کہ میں آپ پر اور ہراس چیز پر ایمان لایا ہوں کہ جس پر آپ ایمان رکھتے ہیں، میں آپ کے شمن کا منکر ہوں اور ہراس چیز کا شمن ہوں جس کو آپ نے ٹھکرا دیا ہے، آپ کی عظمت وشان کا اور آپ کی مخالفت کرنے والے کی گراہی کی بصیرت رکھنے والا ہوں، آپ کے پوشیدہ وعیاں اور آپ کے حاضروغائب پر ایمان رکھتا ہوں۔

ہم اس معرفت پراوراس اپنے اعتماد وایمان پرخدااوراہل بیت کو گواہ قرار دیتے ہیں اوراس سلسلہ میں ہمیں قطعاً شک نہیں ہوتا ہے۔

مندرجه بالافقره میں ولاء کے دو پہلوہیں:

ایک مثبت: میں آپ پراور ہراس چیز پرایمان رکھتا ہوں جس پرآپ کا ایمان ہے۔ دوسرامنفی: وہ ہے بیزاری، میں آپ کے دشمن کا منکر ہوں اور ہراس چیز سے بیزار ہوں جس کو آپ نے ٹھکرا دیا ہے، یہاں کفر کے معنی ٹھکرانے اور انکار کرنے کے ہیں تو اس لحاظ سے مذکورہ فقرے کے بیمعنی ہوں گے، میں نے آپ کے دشمنوں کو چھوڑ دیا ہے بلکہ ہراس چیز کو چھوڑ دیا ہے جس کوآپ صلی اللہ علیہ وآلہ حضرات نے چھوڑ دیا ہے۔

اس سے پہلے والے جملہ میں اور اس جملہ میں ولاء کی قیمت اثبات وفعی کے ایک ساتھ ہونے

میں ہے۔ایک کو قبول کرنے میں اور دوسرے کو چھوڑنے میں ہے انسان کو اکثر صرف قبول کرنے کی زحمت نہیں دی گئی ہے بلکہ اس کے ساتھ کسی چیز کو چھوڑنے کی بھی تکلیف دی گئ ہے۔

اور قبول وا نکار کوبصیرت و ذہانت کے ساتھ ہونا چاہئے ،تقلید کی بنا پرنہیں جیسا کہ لوگ ایک دوسرے کی تقلید کرتے ہیں

،مستبصر بشأنكم وبضلالة من خالفكم ـ

میں آپ کی عظمت ورفعت اور آپ کے مخالف کی ضلالت اور گمراہی کی بصیرت رکھتا ہوں اس جملہ میں درجے ذیل تین نکات ہیں۔

۱\_قبول عام ہے:

"مؤمن بسركم وعلانيتكم"

میں آپ کے پوشیدہ وظاہر پرایمان رکھتا ہوں۔

۲ ۔ انکاروترک، اہل بیت کے تمام دشمنوں اوران کی ٹھکرائی ہوئی تمام چیزوں کوشامل ہے۔

"كأفربعدوكم وبمأكفرتم به"

میں نے آپ کے دشمنوں اور آپ کی ٹھکرائی ہوئی تمام چیزوں کوٹھکرا دیا ہے۔

٣ ـ پي قبول وا نكاربصيرت ومعرفت ہى سے كممل ہوتا ہے ـ

"مستبصر بشأنكم وبضلالة من خالفكم"

میں آپ کی عظمت ورفعت کی اور آپ کے مخالف کی ضلالت کی معرفت وبصیرت رکھتا ہوں۔

#### تصديق

ولاء تقددیق سے جدانہیں ہوسکتی، ولاء کے لئے شک وشبہ سے زیادہ تباہ کن کوئی چیز نہیں ہے ۔ خداوند عالم نے راہ ولاء میں کوئی پیچیدگی نہیں رکھی ہے۔ بیشک رب کریم نے ولاء کوتو حید سے جوڑا ہے اور ولاء کوفر دوامت کامحور قرار دیا ہے، چنانچ تو حید کے بعداسی کی طرف لوگوں کی رغبت دلائی ہے ؛ فرما تا ہے: (نَّمَا وَلِیُّامُ اللّٰهُ وَ رُسُولُهُ وَ الَّذِینَ آمَنُوا) اور فرما تا ہے: (اَلْمِیُحُوْ اللّٰهُ وَ اللّٰهِ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ وَ اللّٰهِ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّ

اورزیارت جامعه میں اہل بیت کواس طرح مخاطب قرار دیا ہے:

"سعد من والاكم، و هلك من عاداكم، و خاب من جحد كم و ضلّ من فارقكم و فاز من تمسّك بكم، و أمن من لجأ اليكم و سلم من صدقكم و هدى من اعتصم بكم"

جوآپ کی ولاء سے سرشار ہواوہ کا میاب ہو گیا اور جس نے آپ سے عداوت کی وہ ہلاک ہو گیا۔ جس نے آپ کا اور آپ کے حق کا انکار کیا اس نے گھاٹا اٹھا یا اور جس نے آپ کوچھوڑ دیاوہ گمراہ ہو گیا اور جس نے آپ سے تمسک کیا اس نے اپنے مقصد کو یالیا۔ اور جس نے آپ کی طرف پناہ لی وہ امان میں رہا اور جس نے آپ کی تصدیق کی وہ سیجے وسالم رہا اور جو آپ سے وابستہ ہو گیاوہ ہدایت یا گیا۔

#### عضوىسبت

۱- ہم ان عناصر سے بحث کریں گے جن سے ولاء وجود میں آتی ہے اس کے لئے ضروری ہے پہلے اس لفظ کے حروف کی وضاحت کی جائے جیسا کہ اس عہد میں ہمارے ادبیات کا شیوہ ہے اور یہ بہت اہم بات ہے معمولی نہیں ہے۔ اجتماعی ربط وضبط اور رہم وراہ سے ہمارے عہد کا ادب اس لفظ کے معنی کو بیان کرنے سے قاصر ہے کیونکہ ایک طرف تو ہم خطافق کے نہے سے لوگوں کے درمیان بحث کا اس جیسار شتہ نہیں پاتے اور دوسری طرف خط عمودی کے اعتبار سے سیاسی قیادت ، اور ثقافتی مرجعیت اور طاعت و پیروی ہے جیسے ولاء اور ان دونوں خطوں کے لحاظ سے ولا کا تعلق امت سے منفر دہے:

۱۔ خداورسول اورصاحبان امر سے امت کاربط خط عمودی کے اعتبار سے ہے، جو کہ طاعت، محبت، مدد، خیر خوابی اوراتباع کی صورت میں ظاہر ہوتی ہے اس ربط کا او پر سے سلسلہ شروع ہوتا ہے: جیسا کہ خدا وند عالم کا ارشاد ہے: ( اُطِیعُوْ اللّٰہ وَ اُطِیعُوْ اللّٰہ سُولَ وَ اُوْلَیٰ الدَّامُرِ مِنْ اللّٰہ کی اطاعت کر واور اس کے رسول صلی اللّٰہ علیہ وآلہ کی اطاعت کر واور تم میں سے جولوگ صاحبان امر ہیں ان کی اطاعت کر واور نیجے کی طرف سیادت و حاکمیت اور اطاعت ہے جیسا کہ خدا وند عالم فرما تا ہے: ( مَّمَا وَلِيُّمُ اللّٰہُ وَ رُسُولُهُ وَ الَّذِينَ آمَنُوْ اللّٰہِ بِنَ اَمْنُوْ اللّٰہِ بِنَ اللّٰهُ وَاللّٰہِ بِنَ آمَنُوْ اللّٰہِ بِنَ اللّٰہِ وَ رُسُولُهُ وَ اللّٰہِ بِنَ آمَنُوْ اللّٰہِ بِنَ اللّٰہُ وَرُسُولُهُ وَ اللّٰہِ بِنَ آمَنُوْ اللّٰہِ بِنَ اللّٰہُ وَرُسُولُهُ وَ اللّٰہِ بِنَ آمَنُوْ اللّٰہِ بِنَ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہُ وَرُسُولُهُ وَ الّٰہِ بِنَ آمَنُوْ اللّٰہِ بِنَ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہُ وَرُسُولُهُ وَ اللّٰہِ بِنَ آمَنُو اللّٰہِ بِنَ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ وَرُسُولُهُ وَ اللّٰہِ بِنَ آمَنُولُولُهُ وَ اللّٰہِ بِنَ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ وَرُسُولُهُ وَ اللّٰہِ بِنَ آمَنُولُهُ اللّٰہِ بِنَ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہُ وَرُسُولُهُ وَ اللّٰہِ بِنَ اللّٰہُ وَاللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ وَرُسُولُهُ وَ اللّٰہِ بِنَ آمَنُولُهُ وَاللّٰہِ مِنْ اللّٰہُ وَرُسُولُهُ وَ اللّٰہِ بِنَ آمَنُولُهُ وَاللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہُ وَاللّٰہِ مِنْ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ وَاللّٰہِ بِنَ آمَانِولُولُولُهُ وَاللّٰہِ اللّٰہُ وَاللّٰہِ اللّٰہُ وَاللّٰہِ وَاللّٰہِ اللّٰہُ وَاللّٰہُ وَاللّٰہِ اللّٰہُ وَاللّٰہِ اللّٰہُ وَاللّٰہِ اللّٰہُ وَاللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ وَاللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ وَاللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ وَاللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہُ وَاللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰ

الصَّلاَةَ وَ يُؤتُونَ الرَّكاةَ وَهُم رَا بِعُونَ ) بيخط عمودی ہے اس کا سلسلہ او پرسے شروع ہوتا ہے۔

خط صعودی سے ہماری مرادامت کا اپنے صاحبان امر سے محبت کرنا ہے اور خط نزولی سے مراد صاحبان امر کا امت سے محبت کرنا ہے، اس کے ایک سرے پر حاکمیت اور دوسرے پر رعامیہ ہے.

۲۔خطافتی، لیعنی لوگوں کا اجتماعی زندگی میں ایک دوسرے سے محبت کرنا۔ اسی کوقر آن مجید نے اختصار کے ساتھ اس طرح بیان کیا ہے ۔ \*\* نما المؤمنون اخوۃ \*\* نما المؤمنون اخوۃ فی امام حسن عسکری نے آبہ اور قم والوں کے سامنے اس لفظ کی وضاحت اس طرح فرمائی، \*\* المؤمن اُخو المؤمن لااً مہوائیہ \*\* نیدا یک ایسالگاؤاور المؤمن لااً مہوائیہ نید (۱) لیعنی مومن، مومن کا مادری و پدری بھائی ہے، یہا یک ایسالگاؤاور محبت ہے کہ جس کی مثال دوسری امتوں، اور شریعتوں میں نہیں ملتی ہے۔ رسول صلی اللہ علیہ وآلہ فرماتے ہیں: مومنین بھائی بھائی ہیں ان کا خون برابر ہے اور وہ اپنے غیر کے لئے ایک ہیں۔ اگر ان کا حجوثا کسی کو پناہ دیتا ہے تو سب اس کا خیال رکھتے ہیں۔ (۲)

•••••

(۱) بحارالانوار: ج ه ص ۳۱۷

(۲) امالی مفید: ص۱۱۰

ا مام جعفر صادق سے منقول ہے کہ 💥 🦟 مومن ،مومن کا بھائی ہے دونوں ایک بدن کے مانند

ہیں کہا گربدن کے کسی ایک عضو کو کوئی تکایف ہوتی ہے تو اس کا دکھ پورے بدن کو ہوتا ہے۔ \*\*\*(۱)

امام جعفرصادق مومنوں کو وصیت فرماتے ہیں: ایک دوسرے سے ربط و ضبط رکھو ایک دوسرے کے ساتھ حسن سلوک کرو،ایک دوسرے پررحم کرو،اور بھائی بھائی بن جاؤ جیسا کہ خداوند کریم نے تمہیں حکم دیا ہے (۲) ہیہ ہے ولاء کا خطافقی۔

اس سے قوی، متین اور مضبوط رشتہ میں دوسری امتوں میں کوئی نظر نہیں آتا ہے۔ اس وضاحت کے اعتبار سے ولاءعبارت ہے اس عضوی نسبت سے جو کہ ایک رکن کو خاندان سے ہوتی ہے ایک رکن وستون پوری عمارت کورو کے رکھتا ہے بالکل ایسے ہی جیسے سیسہ بلائی ہوئی عمارت، جیسا کے قرآن مجید میں بیان ہوا ہے، ایک خاندان کے افراد کا آپس میں جورشتہ ہے وہ ایسا ہی ہے جیسے ایک بدن کے اعضاء کا ہوتا ہے، بیا خوت کا رشتہ اس رشتہ سے کہیں مضبوط ہوتا ہے جوایک خاندان کے افراد کے درمیان ہوتا ہے۔

اس صورت میں میرمجت اور لگا و ارتباط وعلاقہ سے جدا ایک رشتہ ہے جوامت میں داخل ہے جس کوعضوی نسبت سے تعبیر کیا گیا ہے۔ جیسے فرد کا رشتہ خاندان سے اور عضو کا بند سے ہوتا ہے۔

اور جب ولاء کا دارومدار خط افقی میں تعاون ، ایک دوسرے سے ربط وضبط ، خیرخواہی ، نیکی ، بھائی چارگی ،احسان ومودت ،ایک دوسرے کی مدد ،ایک دوسرے کی ضانت اور

•••••

(۱) بحارالانوار: ج٤ ٧ ص ٢٦٨

(۲)اصول کافی: ج۲ ص ۱۷ ۵

تکامل وغیرہ پر ہے۔تو خط عمودی میں ولا کا دار و مدار، طاعت،تسلیم ومحبت،نصرت و پیروی، وابستگی،ا تباع،تمسک اوران سے اوران کے دوستوں سے محبت اوران کے دشمنوں سے قطع تعلقی اور برات و بیزاری کرنے پر ہے۔

اں نکتہ کے آخر میں ہم یہ بیان کر دیں کہ محبت کرنا اور بیز ار ہونا کوئی تاریخی قضیہ نہیں ہے کہ جو ہماری سیاسی زندگی اور آج کی تہذیب سے جدا ہو۔

اورامام جعفر صادق نے ولاء کی جوتعریف کی ہے اس کے لحاظ سے وہ کوئی اعتقادی مسکلہ نہیں ہے جس میں زندگی گزارتے ہیں۔امام نہیں ہے جس کا ہماری اس سیاست سے کوئی تعلق نہیں ہے جس میں زندگی گزارتے ہیں۔امام کاار شادیہ ہے: جتنی اہمیت ہم ولا کودیتے ہیں اتنی کسی چیز کوئییں دیتے ہیں۔

ولاء یعنی طاعت، محبت، نسبت، بیزاری <sup>صلح</sup> وسلامتی اور جنگ اور ہماری موجودہ سیاسی و اجتماعی موقف ہے۔

جب تک کہ ولاء و بیزاری ہمارے عقائد کو حرکت وعمل کی طرف نہ بڑھائے اور شرعی ولایت کے طول میں سیاسی میدان میں جنگ وصلح میں نمایاں نہ ہواس وقت تک ولاء و بیزاری کی وہ اہمیت نہیں ہوگی جو کہ ہم اہل بیت سے وار دہونے والی نصوص میں بیان ہوئی ہے۔ اب ہم انشاء اللہ ولاء سے متعلق ان فقروں کو اختصار کے ساتھ بیان کریں گے جوزیار توں میں اہل بیت سے نقل ہوئے ہیں بیزیارات ولاء کے مفہوم سے معمور ہیں۔

### برات وبيزامي

ولاء ومحبت کاایک پہلو، برات و بیزاری ہے اور ولاء و برات ایک ہی قضیہ کے دورخ ہیں اور وہ نہیں اور وہ نہیں ہوت ہی دشوار پہلو ہے اور برات کے بغیر وہ نسبت میں بہت ہی دشوار پہلو ہے اور برات کے بغیر ولاء ناقص ہے، ایک شخص نے امیر المونین کی خدمت میں عرض کیا: میں آپ سے بھی محبت کرتا ہوں اور آپ کے دشمن سے بھی محبت کرتا ہوں ۔ (یہی ناقص ولاء ہے جس کو ہم بیان کر چکے ہیں) امیر المونین نے اس سے فرمایا: تو اس صورت میں تم جھیگئے ہو ( بھینگے کو پوری چیز نظر نہیں آتی ہے ) اگر تم اندھے ہو ( اس صورت میں برات و بیز اری کے ساتھ ولاء بھی ختم ہو جاتی ہیں) ۔

زیارت جامعہ میں آیا ہے: میں خدا کو گواہ قرار دیتا ہوں اور آپ حضرات کو گواہ بناتا ہوں کہ آپ پرایمان لایا اور ہراس چیز پرایمان لایا ہوں جس پرآپ کا ایمان ہے، آپ کے دشمن سے بیزار ہوں اور ہراس چیز سے بیزار ہوں جس کو آپ نے گھراد یا ہے، میں آپ کی عظمت کی اور آپ کے مخالف کی گراہی کی بصیرت رکھتا ہوں، میں آپ کا دوست اور آپ کے دوستوں کا دوست ہوں، میں آپ کے دشمنوں سے بغض رکھنے والا ہوں اور ان کا دشمن

زیارت عاشورہ میں تو خدا کے دشمنوں سے تھلم کھلا اور شدت کے ساتھ بیزاری کا اظہار ہوا ہے: "العن الله أمة قتلتكم، ولعن الله المههدين لهم بالتهكين لقتالكم برئت الى الله واليكم منهم ومن أشياعهم وأتباعهم وأوليا عهم" فدالعت كرے الله واليكم منهم ومن أشياعهم وأتباعهم وأوليا عهم" فدالعت كرے الله ولي بركم جنهول فدالحت كرے الله ولي بركم جنهول في جنگ كرنے جنگ كرنے حك لئے زمين محواركى، ميں خداكى بارگاه ميں اور آپكى خدمت جناب ميں ان كے پيروؤل، ان كا اتباع كرنے والول اور ان كے دوستول سے بيزار مول۔

اس زیارت میں صرف خدا کے دشمنوں ہی سے بیزاری کا اظہار نہیں ہوا ہے بلکہ خدا کے دشنوں کی پیروی وا تباع کرنے والوں اوران سے خوش ہونے والوں سے بھی بیزاری ہے اور جس طرح ہم اولیاء خدا کی محبت کے ذریعہ خداسے قریب ہوئے ہیں اسی طرح ہم خدا کے دشمنوں اوران کے دوستوں کی دشمنی سے بھی خداسے قریب ہوتے ہیں۔ زیارت عاشورہ ہی میں ہے:

"انی اتقرب الی الله و الی رسوله بموالاتکم وبالبرائة همن قاتلك و الی رسوله بموالاتکم وبالبرائة همن قاتلك و نصب لك الحرب وبالبرائة همن أسس أساس ذلك و بنی علیه بنیانه" می محبت ودوستی ك ذریعه ضدااوراس كرسول صلی الله علیه وآله کا تقرب حاصل كرتا مول اوران لوگول سے كه جنهوں نے آپ سے قال و جنگ کی ہے ان سے بیزار موں اور جس نے اس کی بنیاد رکھی اور پھراس کی عمارت بنائی اس سے بھی بیزاری كے ساتھ خدا كا تقرب چاہتا موں۔

## ولاءاوس توحيد كاسبط

ولاء توحید ہی کے تحت ہے اس کوہم پہلے بھی کئی بار بیان کر چکے ہیں ،اسلام میں ولاء کی قیمت ہے۔ کہ اس کا سوتا توحید کے چشمہ سے پھوٹا ہے اور توحید کے طول میں آتی ہے، کسی غیر خدا سے کوئی محبت نہیں ہے مگر یہ کہ خدا کے اذن اور اس کے حکم سے کی جاسکتی ہے خدا وند عالم فرما تا ہے: (اکلٹہ وَلَیُ الَّذِیْنَ آمَنُوْا) خدا ان لوگوں کا دوست ہے جوا بمان لائے ہیں۔ اس کے بعدر سول صلی اللہ علیہ وآلہ خدا اور صاحبان امرکی ولایت خدا کے حکم سے واجب ہوتی ہے، جس نے خدا سے محبت کی اس نے رسول صلی اللہ علیہ وآلہ سے محبت کی اس نے رسول صلی اللہ علیہ وآلہ سے محبت کی اس نے صاحبان امر سے محبت کی ، واضح رہے رسول صلی اللہ علیہ وآلہ کے وخدا کی ولایت کو خدا کی ولایت کورسول صلی اللہ علیہ وآلہ کی ولایت کو خدا کی ولایت سے اور اہل ہیت کی ولایت کو رسول صلی اللہ علیہ وآلہ کی ولایت سے جدائیں کیا جاسکتا ہے۔

خداوندعالم فرما تاہے:

(مُّمَا وَلِيُّكُمُ اللهُ وَرَسُولُهُ وَ الَّنِينَ آمَنُوا الَّنِينَ يُقِيمُونَ الصَّلاَةَ وَيُؤتُونَ النَّكَاةَ وَهُمُ رَا كِعُونَ)(١)

تمہارا ولی صرف خدا، رسول صلی اللہ علیہ وآلہ اور وہ لوگ ہیں جوایمان لاتے ہیں جونماز قائم کرتے ہیں اور حالت رکوع میں زکوا ۃ دیتے ہیں۔

روایات سے بیثابت ہوتاہے کہ بیآیت حضرت علی کی شان میں نازل ہوئی ہے اور

"يقيبون الصلوة ويؤتون الزكوة و همر را كعون" سے حضرت علی ہی مراد ہیں۔

بیولایت، خدااوراس کے رسول صلی الله علیه وآله اوران لوگوں کی ہے جوایمان لائے ہیں اور جونماز قائم کرتے ہیں اور حالتِ رکوع میں زکواۃ دیتے ہیں وہی مسلمانوں کے ولی امر ہیں۔
اس لحاظ سے رسول صلی الله علیه وآله اور آپ صلی الله علیه وآله کے اہل بیت کی ولایت خداکی ولایت ہی کی کڑی ہے جیسا کہ رسول صلی الله علیه وآله اور آپ صلی الله علیه وآله کے بعد مسلمانوں کے ولی امر کی اطاعت بھی خداکی اطاعت ہی کی کڑی ہے۔ اور ولایت وطاعت ہی کی کڑی ہے۔ اور ولایت وطاعت ہی کی کڑی ہے۔ اور ولایت وطاعت ہی کی کر جی ہے۔

•••••

(۱) سوره ما کده: ۵ ه یه آیت حضرت علی کی شان میں نازل ہوئی ہے اس کوفخر الدین رازی نے اپنی تفسیر میں سوره ما کده کی آیدانما لیکم اللہ کے ذیل میں بیان کیا ہے اور بخی نے نور الابصارص ۱۷۰ پر زمخشری نے کشاف میں سوره ما کده میں مذکوره آیت کے ذیل میں ابو السعو د نے مذکوره آیت کے ذیل میں اسی طرح بیضاوی نے اس کو متعدد طریقوں سے قل کیا ہے سیوطی نے در منثور میں اسی آیت کے سلسلہ میں متعدد طریقوں سے روایت کی ہے . واحدی نے اسباب النزول ص ۱۶۸ پر متقی نے کنزل العمال ج مص ۱۹۳ پر اورج ۷ ص ۵۰ ۳ پر بیشمی نے جمع الزوا کد: ج ۷ ص ۱۷ پر ، طبری نے ذخائر العمال ج مص ۲۸ پر اور فیرور آبادی نے فضائل الخمسه من الصحاح الستہ ج ۲ ص ۱۹۸ پر اس کی روایت کی ہے .

رسول صلی الله علیه وآله سے روایت ہے کہ آپ صلی الله علیه وآله نے فرمایا: خداسے اس کئے محبت کر وکہ اس نے تنہیں اپنی نعمتوں سے سرشار کیا ہے اور مجھ سے خدا کی محبت کی بدولت محبت کرواور میرے اہل بیت سے میری محبت کے باعث محبت کرو۔ (۱)

آپ صلی اللہ علیہ وآلہ ہی کا ارشاد ہے: خدا سے محبت کرو کہ اس نے تہمیں اپنی نعمت سے سرشار کیا ہے اور مجھ سے خدا کی محبت کی وجہ سے محبت کرواور میرے اہل بیت سے میری محبت کے سبب محبت کرو۔ (۲)

بنابرایں جو شخص خدا سے محبت کرے گا وہ ان حضرات سے بھی محبت کرے گا اور جو خدا کی اطاعت کرے گا وہ ان سے محبت اطاعت کرے گا وہ ان سے محبت کرے گا۔

یہ تو حیدی میزان کا ایک پلہ اور دوسرا پلہ یہ ہے کہ جوان سے تو لی کرے گا وہ خدا سے تو لی کرے گا وہ خدا سے تو لی کرے گا اور جوان سے کرے گا اور جوان کے محبت کرے گا در حقیقت وہ خدا کی اطاعت کرے گا اور جوان سے محبت کرے گا۔اس طرح بید دوستی وولاءاور تو حید کے پلے برابر ہوجا نمیں گے۔

اس سلسلہ میں درج ذیل روایتوں کو ملاحظہ فر مائیں جو کہ تر از و کے دوسرے پلے کی طرف اشارہ کرتی ہیں:

(۱) صحیح ترمذی: ج ۱۳ ص ۲۶۱ تاریخ بغداد: ج٤ ص ۱۸ اوراس کوان دونول سے علامہ

امینی نے اپنی گرال قیت کتاب سیر تناوستا میں تحریر کیاہے.

(۲) صحیح ترمذی کتاب المناقب باب مناقب اہل البیت متدرک حاکم: ج ۳ ص ۱۹۹ اور حاکم نے اس کوچیح قرار دیا ہے.

زیارت جامعه میں آیاہے:

"من والاكم فقد وال الله، ومن عادا كم فقد عادى الله"

جس نے آپ سے محبت کی در حقیقت اس نے خدا سے محبت کی اور جس نے آپ سے دشمنی کی اس نے خدا سے دشمنی کی۔ اس نے خدا سے دشمنی کی۔

اسی زیارت میں آیاہے:

"من أطاعكم فقد أطاع الله ومن عصاكم فقد عصى الله"

جس نے آپ کی اطاعت کی در حقیقت اس نے خدا کی اطاعت کی اور جس نے آپ کی نافر مانی کی در حقیقت اس نے خدا کی نافر مانی کی۔

اسی زیارت میں آیاہے:

"من أحبكم فقد احب الله ومن أبغضكم فقد أبغض الله"

جس نے آپ سے محبت کی اس نے خدا سے محبت کی اور جس نے آپ سے بغض رکھااس نے خدا سے بغض رکھا۔ خدا سے بغض رکھا۔

اور ہم ان کی محبت اور ان کے دشمنوں سے بیزاری کے ذریعہ خداسے قریب ہوتے ہیں۔ چنانچے زیارت عاشورہ میں ہے: " انى اتقرب الى الله بموالاتكم و بالبرائة ممن قاتلك و نصب لك الحرب"

میں آپ کی محبت اور اس شخص سے بیز اری کے ساتھ خدا کا تقرب چاہتا ہوں کہ جس نے آپ سے قال کیااور آپ سے جنگ کی۔

رسول صلى الله عليه وآله سے روایت ہے كه آپ صلى الله عليه وآله نے فرمايا:

"من أطاعنی فقد أطاع الله ومن عصانی فقد عصی الله و من عصی علیاً فقد عصانی" ـ (۱)

جس نے میری اطاعت کی اس نے خدا کی اطاعت کی اور جس نے میری نافر مانی کی اس نے میری نافر مانی کی اس نے میری نافر مانی کی۔
خدا کی نافر مانی کی (اسی طرح) جس نے علی کی نافر مانی کی اس نے میری نافر مانی کی۔
ابن عباس سے مروی ہے کہ انہوں نے کہا: نبی صلی الله علیہ وآلہ نے علی کی طرف دیکھا اور فر مایا: اے علی! میں دنیا وآخرت میں سید وسر دار ہوں تمہارا دوست میرا دوست ہے اور میرا فرمین از ممن ہے۔ (۲)
دوست خدا کا دوست ہے اور تمہارا دہمن میرا دہمن ہے اور میرا دہمن خدا کا دہمن ہے۔ (۲)
اسلام میں تولی اور تبری کے مفہوم کے باریک نکات میں سے یہ بھی ہے کہ ہم ولایت خدا اور ولایت اہل بیت کے درمیان جو تھم تو حیدی ربط ہے اسے دقیق طریقہ سے بچھیں اور دونوں ولایت اہل بیت کے درمیان تو حیدی تو ازن کو بچھیں اور بیرجان لیس کہ اسلام میں جو بھی ولایت ہے وہ خدا کی ولایت ہے تھی خدا کی ولایت ہے تھی خدا کی وہ خدا کی ولایت کے تحت ہی ہوگی ور نہ وہ باطل ہے اور جو بھی اطاعت ہے اسے بھی خدا کی اطاعت ہے اسے بھی خدا کی اطاعت ہی ہوئا چا اور اگر خدا کی طاعت کے تحت نہیں ہے تو وہ باطل ہے اور ہر

محبت کوخدا کی محبت کے تحت ہونا چاہئے ورنہ خدا کے میزان میں اس کی کوئی قیمت وحیثیت نہیں ہوگی۔

(۱) حاکم نے متدرک انھیجین ج ۳ ص۱۲۱و ۱۲۸ پر بیان کیا ہے اور اسے سیح قرار دیا ہے. ریاض النضر قامحب الطبر ی ج۲ ص ۱۶۷. فیروز آبادی کی فضائل الخمسه من الصحاح السة ج۲ ص ۱۱۸

(۲) متدرک انصحیحین ج ۳ ص ۱۲۷ اور حاکم نے اس حدیث کوشیخین کی شرط پر صحیح قرار دیا ہے خطیب نے تاریخ بغداد: ج ۳ ص ۱۶۰ پر ابن عباس سے سے پانچ طریقوں سے اس کی روایت کی ہے . اور لکھتے ہیں: من احبک فقد احمینی وجبی حب اللہ جس نے تم سے محبت کی اس نے مجھ سے محبت کی اور میری محبت خدا کی محبت ہے اور محب نے ریاض النظر ق ج ۲ ص ۲۹ میں محبت کی وضائل الخمسہ من الصحاح الستہ للفیر وز آبادی ج ۲ ص ۲۶ پر اور اس حدیث کے متعدد طرق نقل کئے ہیں.

اس سیاق میں میر بھی ہے کہ اہل بیت خدا کی طرف را ہنمائی کرنے والے اور اس کی طرف بلانے والے ہیں اور اس کے امر سے حکم کرنے والے ہیں، اس کے سامنے سرا پاتسلیم ہیں اور خدا کے راستہ کی طرف ہدایت کرنے والے ہیں۔

بہ تضیہ کا ایک پہلو ہے، اس کا دوسرا حصہ بیہ ہے کہ جو شخص خدا کو چاہتا ہے اور اس کے راستہ، اس کی مرضی اور اس کے حکم وحدود کو دوست رکھتا ہے اسے اہل بیت کے راستہ پر چلنا چاہئے اورائے عمل کواختیار کرنا چاہئے ،اس تو حیدی معادلہ کے دونوں اطراف کوملاحظہ فرمائیں: زیارت جامعہ میں آیا ہے: الی اللّٰہ تدعون وعلیہ تدلون و بہ تؤمنون وله سلمون و باُمر ہ تعملون و الی سبیلہ تر شدون وبقولہ تحکمون۔

آپ اللہ کی طرف بلاتے ہیں اوراس کی طرف راہنمائی کرتے ہیں اوراس پرایمان رکھتے ہیں اوراس پرایمان رکھتے ہیں اوراس کے ہیں اوراس کے مطابق عمل کرتے ہیں اوراس کے راستہ کی طرف ہدایت کرتے ہیں اوراس کے قول کے مطابق حکم دیتے ہیں۔

يقضيه كاليك سرام اوراس كادوسراسراييه:

\*\* من ارا دالله بدء بكم ومن وحده قبل عنكم ومن قصده توجه بكم \*\*

اس کی تا کیدایک بار پھر کردوں کہ ہم ولاء کوخدا کی ولایت کے تحت اسی توحیدی طریقہ سے سمجھ سکتے ہیں، اگر اہل بیت کی ولایت، طاعت اور محبت ولایت خدا کے تحت نہیں ہے تو وہ اہل بیت کی تعلیم اوران کے قول کے خلاف ہے۔

#### سلامرونصيحت

یہ بھی ولاء کے دورخ ہیں لینی صاحبان امر کے ساتھ کس طرح پیش آئیں ،سلام اس لگاؤ کا سلبی رخ ہےاورنصیحت اس لگاؤ کا ایجا بی رخ ہے ،اس کی تشریح ملاحظ فرمائیں:

صاحبان امر (رسول خداصلی الله علیه وآله اور اہل بیت) پر سلام بھیجنا جیسا که زیارات کی نصوص میں وارد ہواہے بیسلام مقوله خطاب سے ہیں ہے بلکہ سلام کاتعلق مقولهٔ ارتباط وعلاقه سے ہے اور خطاب کوعلاقہ اور ارتباط سے تعبیر کیا جاتا ہے۔

صاحبانِ امر پرجوسلام بھیجا جاتا ہے اس کے باریک معنی سے ہیں کہ ہم انہیں اپنے افعال و اعمال کے ذریعہ اذیت نہ دیں کیونکہ وہ ہمارے اعمال کو دیکھتے ہیں جیسا کہ سور ہ قدر اور دوسری روایات اس کی گواہی دے رہی ہیں۔

ان کے دوستوں کے برے اعمال اور ان کا گناہوں اور معصیوں میں آلودہ ہونا انہیں تکیف پہنچا تا ہے اسی طرح ان دوفر شتوں کورنجیدہ کرتا ہے جوان کے ساتھ رہتے ہیں اور ان کے دوستوں کے نیک وصالح اعمال انہیں خوش کرتے ہیں،ہم صاحبان امر پرسلام والی بحث کوزیادہ طول نہیں دینا چاہتے ہیں۔

ان پرسلام سے متعلق زیارتیں معمور ہیں، زیارت جامعہ غیر معروفہ میں، کہ جس کوشیخ صدوق نے (کتاب من لا پخضر ہ الفقیہ ) میں امام رضائے قال کیا ہے، سلاموں کا سلسلہ ہے ہم ان

## میں سے ایک حصہ یہاں نقل کرتے ہیں:

"السلام على أولياء الله و أصفيائه ، السلام على أمناء الله و أحبّائه ، السلام على أنصار الله و خلفائه ، السلام على محال معرفة الله ، السلام على مساكن ذكر الله ، السلام على مظهر أمر الله و نهيه ، السلام على المعاة الى الله ، السلام على المستقرّين في مرضاة الله ، السلام على المخلصين في طاعة الله ، السلام على الأدلاّء على الله ، السلام على النين المخلصين في طاعة الله ، السلام على الأدلاّء على الله ، السلام على النين من والاهم فقد والى الله ، و من عاداهم فقد عادى الله ، و من عرفهم فقد عرف الله ، و من جهلهم فقد جهل الله ، و من اعتصم بهم فقد اعتصم بالله ، و من تغلى عنهم فقد تغلى عن الله ."

سلام ہوخدا کے دوستوں اور اس کے برگزیدہ بندوں پر،سلام ہوخدا کے امین اور اس کے احباء پر،سلام ہوخدا کے مقام پرسلام ہو، احباء پر،سلام ہوخدا کے مقام پرسلام ہو، ذکرِ خدا کی منزلوں پر،سلام ہوخدا کے امرونہی کے ظاہر کرنے والوں پر،سلام ہوخدا کی فرشنودی کے مرکزوں پر،سلام ہوطاعتِ خدا میں طرف بلانے والوں پر،سلام ہوخدا کی خوشنودی کے مرکزوں پر،سلام ہوطاعتِ خدا میں خلوص کرنے والوں پر،سلام ہوخدا کی طرف راہنمائی کرنے والوں پر،سلام ہوان لوگوں پر خلوص کر جوان سے محبت کرتے وہ وہ محبت در حقیقت خدا سے ہوا ور جوان سے دشمنی کرتے واصل کی شمنی خدا سے ہوا ور جوان سے دشمنی کرتے واصل میں اس کی دشمنی خدا سے ہو،جس نے انکو پہچان لیا اس نے خدا کو بہچان لیا اورجس نے ان کو نہ ہواناس نے خدا کو نہ ہوگیا اورجس نے ان کو نہواناس نے خدا کو نہ ہوگیا اورجس نے ان کو کہواناس نے خدا کو نہ ہوگیا اورجس نے ان کو

چپوڑ دیااس نے خدا کوچپوڑ دیا۔

#### نصيحت

نصیحت صاحبانِ امر سے محبت وعقیدت کا دوسرا رخ ہے صاحبانِ امر کا خیرخواہ ہونا مقولهٔ توحید سے ہے ریجھی خدا ورسول صلی الله علیہ وآلہ سے مخلصانہ محبت کے تحت آتا ہے، بیران تین سیاسی قضیوں میں سے ایک ہے جن کا اعلان رسول 💥 نے جمۃ الوداع کے موقعہ پر عام مسلمانوں کے سامنے مسجد خیف میں کیا تھا۔

شیخ صدوق نے اپنی کتاب خصال میں امام جعفر صادق سے روایت کی ہے کہ آپ نے فر مایا: جمة الوداع کے موقعہ پررسول صلی الله علیہ وآلہ نے منی کے میدان میں مسجدِ خیف میں خطبہ دیا پہلے خدا کی حمد و ثناء کی پھر فر مایا: خداشا داب وخوش رکھے اس بندے کوجس نے میری بات کوسنا اورمحفوظ رکھا اور پھراس بات کواس شخص تک پہنچا یا جس نے وہ بات نہیں سنی تھی کیونکہ بہت سے فقہ کے حامل فقیہ ہیں ہوتے اور بہت سے فقہ کے حامل اس شخص تک اسے پہنچاتے ہیں جوان سے زیادہ فقیہ ہوتا ہے، تین چیز وں سے مسلمان کا دل نہیں تھکتا ہے: ۱۔خدا کے لئےخلوص عمل سے۔

۲\_مسلمانوں کےائمہ کی خیرخواہی ہے۔

۳۔اورا پن جماعت کے ساتھ رہنے ہے۔

اس لئے کہان کی دعوت انہیں گھیرے ہوئے ہے۔

اور مسلمان آپس میں بھائی بھائی ہیں،ان کا خون ایک ہی ہے اور ان کے ذمہ چیزوں کی ان کا چھوٹا بھی یا بندی کرتا ہے اور وہ اپنے مخالف کے لئے ایک ہیں۔(۱)

اورصاحبانِ امراورمسلمانوں کے ائمہ کی خیرخواہی ہے ہے کہ مسلمان ان کی مدد کرے، ان کی پیشت پناہی کرے، انہیں خیر پیشت پناہی کرے، انہیں خیر خواہانہ مشورہ دے ان کی حفاظت کرے ان کے سامنے مسلمانوں کی مشکلیں اور رنج وغم کو بیان کرے میا کے سامنے مسلمانوں کی مشکلیں اور رنج وغم کو بیان کرے میاس کی محبت ولگاؤ کا مثبت پہلوہے۔

•••••

(١) بحارالانوار: ٢٧٥ ص ٦٧ ـ

### نمونة عمل اوس قيادت

ولاء کےمفردات میں سے اہل ہیت کی تاسی کرنا بھی ہے۔

بیٹک خداوندعالم نے پہلے ابراہیم کواوران کے بعدرسول صلی اللہ علیہ وآلہ کولوگوں کے لئے بہترین نمونہ مل قرار دیا تھااورلوگ ان دونوں کی اقتداء کرتے تھے اورخود کوان کے لحاظ سے

د مکھتے اور پر کھتے تھے۔خداوندعالم کاارشاد ہے:

(قَدَ كَانَتُ لَكُمْ أَسُوة دَسَيَة فِي بُرائِيمَ وَالَّذِينَ مَعَهُ) (١)

یقینا ابراہیم میں اور جولوگ ان کے ساتھ ہیں ان میں تمہارے لئے اچھا نمونہ ہے۔ نیز فرما تاہے:

# (لَقَد كَانَ لَكُم فِي رَسُولِ اللهِ أُسوَة حَسَنَة) (٢)

رسول صلی اللہ علیہ وآلہ کے بعد آپ صلی اللہ علیہ وآلہ کے اہل بیت اور آپ نظر کے خلفاء ہمارے کئے نمونہ عمل ہیں، ہم اپنی زندگی میں، اپنی محبت میں، اپنی عائلی زندگی میں، اپنی اہل وعیال سے محبت کرنے میں اور خود سے محبت کرنے میں اور ان سب سے پہلے خداسے محبت کرنے میں ہم انہیں کی پیروی کرتے ہیں۔

واضح رہے کہ تاسی، تعلم نہیں ہے ، اہل بیت ہمارے معلم اور نمونہ عمل ہیں، ہم ان کی توجیہات اوران کی تعلیمات پر عمل کرتے ہیں، ہم ان کے نقش قدم پر چلتے ہیں، ان کے راستہ پر گامزن ہوتے ہیں اور زندگی میں انہیں کی رسم وراہ اختیار کرتے ہیں، الیی زندگی گزارتے ہیں انہوں نے گزاری ہے ، عام لوگوں اور اپنے خاندان والوں کے ساتھ ایسے ہیں جیسے وہ رہتے تھے۔

بیثک ائمہ اہل بیت معصوم ہیں ۔اس کے معنی بیر ہیں کہ وہ انسانیت کے لئے کامل

. . . . . . . . . . . . . . . . . . .

#### (۱) سوره متحنه: ۶ (۲) سوره احزاب:۲۱

نمونہ ہیں، خدا نے انہیں میزان و معیار قرار دیا ہے، ہم خود کو انہیں کے معیار پر پر کھتے ہیں پس ہماری جو گفتار وکر دار، ہماری خاموثی اور ہماری حرکت وسکون اور ہمارااٹھنا بیٹیاان کی گفتار وکر داراوران کے حرکت وسکون کے مطابق ہوتا ہے وہ صحیح ہے اور جوان سے مختلف ہے وہ غلط ہے، خواہ وہ کم ہویا زیادہ اس میں کوئی فرق نہیں ہے، اور زیارت جامعہ میں نقل

ہونے والے درج ذیل جملے کے یہی معنی ہیں:

"المتخلف عنكم هالك و المتقدم لكم زاهق واللازم لكم لاحق" آپ سے روگردانی كرنے والا فانی اور آپ سے آگے بڑھنے والامث جائيگا اور آپ كا تباع كرنے والا آپ سے لئى ہوگا۔

ہمارے لئے ضروری ہے کہ ہم اہل بیت کی سیرت اور سنتوں کا مطالعہ کریں تا کہ ہمارا کر داران کے کردار کے مطابق ہوجائے ،حضرت امیر المونین فرماتے ہیں: تم میں اس کی طاقت نہیں ہے لیکن تم ورع وکوشش سے میری مدد کرو۔

زیارت جامعہ میں ائمہ کی توصیف میں بیان ہواہے: وہ بہترین نمونے ہیں اور بہترین نمونے ہی معیار ہیں اور جہاں تک ہو سکے لوگ خود کوان ہی معیاروں پر پر تھیں۔

رسول صلی الله علیه وآله کے اہل بیت نے حضرت ابرا ہیم اورخود آنحضرت صلی الله علیه وآله سے اقدار واخلاق،عبودیت واخلاص اور طاعت وتقویٰ کی میراث یائی ہے۔

جوِّخص انبیاء کی ہدایت پانااوران کےراستہ پر چلنا چاہتا ہے تواسے چاہئے کہ وہ اہل بیت کی اقتداء کرےاوران کے نقش قدم پر چلے۔

زیارت جامعه میں بیدعاہے:

### ر بنج و مسرت

رنج ومسرت ولاء کی دوحالتیں ہیں اور بید دونوں محبت کی نشانیاں ہیں کیونکہ جب انسان کسی سے محبت کرتا ہے تو وہ اس کے ممگین ہونے سے محبت کرتا ہے تو وہ اس کے ممگین ہونے سے خوش ہوتا ہے۔ امام صادق سے روایت ہے کہ آپ نے فرما یا: ہمارے شیعہ ہم ہی میں سے ہیں انکو وہی چیز رنجیدہ کرتی ہے جو ہمیں رنجیدہ کرتی ہے اور انہیں وہی چیز خوش کرتی ہے جو ہمیں ذخش کرتی ہے اور انہیں وہی چیز خوش کرتی ہے جو ہمیں خوش کرتی ہے۔ (۱)

صحیح روایت میں ریان بن شبیب معتصم عباسی کے ماموں سے نقل ہوا کہ امام رضانے اس سے فرمایا: اے شبیب کے بیٹے اگرتم جنتوں کے بلند در جوں میں ہمارے ساتھ رہنا پسند کرتے ہوتو ہمارے غم میں غم اور ہماری خوشی میں خوشی مناؤاور ہماری ولایت سے متمسک ہو جاؤ کیونکہ اگرکوئی شخص پتھر سے بھی محبت کرے گا تو خدا قیامت کے دن اسے اسی کے ساتھ محشور کرے گا۔ (۲)

.....

(١) امالي طوسي: ج١ص٥٠ ٣

(۲) امالی صدوق: ۹ مجلس ۲۷

مسمع سے مروی ہے کہ انہوں نے کہا: امام جعفر صادق نے مجھ سے فر مایا: اے مسمع! تم عراقی ہو! کیا تم قر حسین کی زیارت کرتے ہو؟ میں نے عرض کی: نہیں، میں بصری مشہور ہوں،

ہمارے یہاں ایک شخص ہے جوخلیفہ کی خواہش کے مطابق عمل کرتا ہے اور ناصبی اور غیر ناصبی قبائل میں سے بہت سے لوگ ہمارے شمن ہیں مجھے اس بات کا خوف رہتا ہے کہ لوگ سلیمان کے بیٹے سے میری شکایت نہ کر دیں اور وہ میرے دریے ہوجا نمیں ، آپ نے مجھ سے فرمایا: کیا تمہیں یا دہے کہ اس پر کیا احسان کیا ہے؟ میں نے کہا: ہاں۔ پھر فرمایا: کیا تم اس برغم کا اظہار کرتے ہو؟ میں نے عرض کی: جی ہاں۔

میں اس پراس قدر آنسو بہاتا ہوں کہ میرے اہل وعیال میرے چېرہ پراس کا اثر دیکھتے ہیں۔میں کھانانہیں کھاتاخدا آپ کے آنسوؤں پررحم کرے

جو ہماری خوشی میں خوشی اور ہمارے نم میں نم مناتے ہیں اور ہمارے خوف میں خوف زدہ ہوتے ہیں اور ہمارے خوف میں خوف زدہ ہوتے ہیں اور جب ہم امان میں ہوتے ہیں تو وہ خودکوامان میں محسوس کرتے ہیں۔ تم مرتے دم دیکھو گے کہ تمہارے پاس میرے آباء و اجداد آئے ہیں اور تمہارے بارے میں ملک الموت کو تاکید کررہے ہیں اور تمہیں ایسی بشارت دے رہے ہیں کہ جس سے مرنے سے پہلے مہاری آئکھیں ٹھنڈی ہو جائیں گی۔ نتیجہ میں ملک الموت تمہارے گئے اس سے زیادہ مہر بان ہوجائے گا کہ جتی شفق مال بیٹے پر مہر بان ہوتی ہے۔ (۱)

ابان بن تغلب سے مروی ہے انہوں نے امام جعفر صادق سے روایت کی ہے کہ آپ نے فرمایا:

•••••

(۱) كامل الزيارات: ص١٠١

ہمارے اوپر ہونے والے ظلم پر رنجیدہ ہونے والے کی سانس سیجے ، ہمارے لئے اہتمام کرنا عبادت اور ہمارے راز کو چھیا ناراہِ خدامیں جہاد ہے۔ (۱)

ہم اسی خاندان سے ہیں ،ہم عقیدہ ، اصول ، محبت ، بغض ، ولا ءاور برأت میں ان کی طرف منسوب ہوتے ہیں۔ اور اس محبت و ولاء کی علامت ان کی خوثی وغم میں خوش اور شمگین ہونا ہے۔ لیکن ہم اپنے اس رنج ومسرت کو کیوں ظاہر کرتے ہیں اور اس کو دل ونفس کی گہرائی سے نکال کر نعرہ زنی کی صورت میں کیوں لاتے ہیں اور اس کو معاشرہ میں دوستوں اور وشمنوں کے درمیان کیوں ظاہر کرتے ہیں۔

اوراہل بیت کی حدیثوں میں اس رنج و بکا خصوصاً مصائب حسین کے اظہار کی کیوں تا کید کی گئی ہے۔

بکر بن محداز دی نے امام جعفر صادق سے روایت کی ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ وآلہ نے فضیل سے فرمایا: تم لوگ بیٹھتے اور گفتگو کرتے ہو؟ عرض کی: میں آپ پر قربان، ہاں ہم ایسا ہی کرتے ہیں۔فرمایا: میں ان مجلسوں کو پیند کرتا ہوں لہذاتم (ان مجلسوں میں) ہمارے امرکو زندہ کرو،خدار حم کرے اس شخص پرجس نے ہمارے امرکوزندہ کیا۔ (۲)

یہ اظہار عُم اور نعرہ زنی ہماری ایمانی کیفیت کا اعلان ہے (بیہ ہماری تہذیبی، سیاسی اور ثقافتی وابستگی کا اعلان واظہار اور نعرہ زنی اہل بیت سے ہماری وابستگی کا اعلان ہے۔ یہوہ چیز ہے جس کی ہم نے مرور زمانہ میں حفاظت کی ہے جس کو ہم نے سیاسی وثقافتی حملوں سے آج تک بچایا ہے۔

•••••

(١) امالي مفيد: ص٠٠٠ بحار الانوار: ج٤٤ ص٨٧٨

(٢) بحارالانوار: ج٤٤ ص٢٨٢

# همراهى اوسراتباع

شایدلفظ ہمراہی ومعیت مکتب اہل بیت سے منسوب ہونے کے لئے بہترین لفظ ہے، خوشحالی و بدحالی بنگی و کشادگی، اور صلح و جنگ میں ہم انہیں کے ساتھ ہیں، یہ لفظ زیارت جامعہ میں وارد ہوا ہے گویا ترانۂ ولاء کا ایک جملہ ہے \*\* معکم معکم لامع عدو کم . \*\* \*\* میں آپ کے ساتھ ہوں آپ کے ساتھ ہوں آپ کے ساتھ آپ کے دشمن کے ساتھ نہیں ہوں زیارت کا یہ گلڑا بعض روایا توں میں وارد ہوا ہے: لامع غیر کم –اور یہ جملہ لامع عدو کم \*\* کی بہنسبت زیادہ وسیع ہے۔

# ثقافتى اتباع

ولاء میں اتباع کامفہوم زیادہ وسعت رکھتاہے۔

بیم فهوم جنگ صلح محبت وعداوت ،فکروثقافت اورمعرفت وفقه میں اتباع کوشامل ہے۔ ہم اس سلسلہ میں آزاد ہیں کہ مشرق ومغرب میں جہاں بھی ہمیں علم ملے اسے حاصل کریں لیکن به بات جائز ہے اور نہ سی ہے کہ ہم سرچشمہ وحی کوچھوڑ کر معرفت و ثقافت دوسرے مرکز سے حاصل کریں اور اہل بیت نے معرفت و ثقافت کو وحی کے چشمے سے حاصل کیا ہے، کیوں نہ ہووہ نبوت کے اہل بیت اور رسالت کی منزل ہیں ،فرشتوں کی آمدور فت کا مرکز ہیں ، وحی کے اتر نے کی جگہ ہیں اورعلم کے خزینہ دار ہیں جیسا کرزیارت جامعہ میں وار د ہوا ہے۔ ثقافت اورعلم کے درمیان فرق ہے علم براہ راست انسان کے حال چلن، عقیدہ ،طرز فکر، طریقهٔ نحبادت محبت،معاشرت ،تحرک،اجتماعی وسیاسی سرگرمی وفعالیت وغیره پراثر اندازنهیں ہوتا ہے الیکن ثقافت انسان کے حال چلن اس کے افکار، طریقۂ معیشت و معاشرت اور عبادت،خدا، کا ئنات اورانسان سے متعلق نظر بیوتصور پر براہ راست اثرانداز ہوتی ہے۔ اورعلوم بے پناہ ہیں، جیسے، دواسازی و دوا فروشی ، تجارت، اقتصادیات، محاسبہ، ریاضیات، انجینئر ی ومعماری،الکٹرون،ایٹم، جراحت،طبابت،میکانک،فزئس وغیرہ،لوگ آ زاد ہیں که جہاں بھی انہیں علم ملے اسے حاصل کرلیں ، یہاں تک کہ کا فرسے بھی حاصل کر سکتے ہیں ، کیونکه علم ایک قشم کا اسلحہ اور طاقت ہے اور مومنین کو چاہئے کہ وہ کا فروں اور اپنے دشمنوں . سياسلج وطاقت \_ لركيل\_

ثقافت جیسے اخلاق ،عرفان ، فلسفه ، فقه وعقیده ، دعا ، تربیت ، تهذیب ، طرز معاشرت اجتماعی معیشت وکردار کے زاوئے اورادب وغیرہ ۔

ثقافت علم کی ما نند نہیں ہے اور نہ ہمارے لئے یہ جائز ہے کہ ہم ثقافت (معرفت) وہی کے سرچشمہ کے علاوہ کسی دوسری جگہ حاصل کریں۔اس کی وجہ یہ ہے کہ ثقافت انسان کے چال چلن اور کردار، اس کے طرز فکر، اس کی معیشت، خدا اور لوگوں اور اپنے نفس اور دوسری چیزوں سے محبت ولگاؤ کی کیفیت پر براہ راست اثر انداز ہوتی ہے۔ ثقافت علم کومحدود رکھتی ہے خصوصاً جب علم صالح ثقافت سے متصل نہ ہو۔ ممکن ہے علم تخریب و فساد کا آلئہ کاربن جائے۔ جبکہ ہدایت کرنے اور راہ دکھانے والی ثقافت علم کولگام لگاتی ہے اور اس سے انسان کی خدمت کے لئے مفید و نفع بخش کام لیتی ہے۔

قرآن مجید، انسان کی زندگی میں، کتاب (ثقافت ومعرفت) ہے، جس کوخدانے انسان کی فکر وکر دار کی ہدایت کے لئے نازل کیا ہے۔ یہ کتاب علم نہیں ہے، اگر چہ علماء نے قرآن مجید میں فلک، نجوم، نبا تات، حیوانات، طب اور فلسفہ سے متعلق بے پناہ علوم پائے ہیں۔ اس کے باوجود قرآن کتاب ثقافت وہدایت ہی رہا۔ یہ بات صحیح نہیں ہے کہ ہم قرآن کے ساتھ کتاب علم کا ساسلوک کریں گویاوہ علم کی کتاب ہے جس کوخدانے اس لئے نازل کیا ہے کہ لوگ اس کے ذریعہ فزئس، کیمیا اور نبا تات وغیرہ کا علم حاصل کریں۔ بلکہ وہ ثقافت ومعرفت کی کتاب ہے، جس کوخدانے اس لئے نازل کیا ہے کہ وہ ہمیں طرز زندگی ، خدا، کا کنات اور انسان کی معرفت کا طریقے، تصور خدا اور تصور کا کنات وانسان کی کیفیت بتائے کہ ہم خدا، لوگوں ، اپنے معرفت کا طریقے، تصور خدا اور تصور کا کنات وانسان کی کیفیت بتائے کہ ہم خدا، لوگوں ، اپنے معرفت کا طریقے، تصور خدا اور تصور کا کنات وانسان کی کیفیت بتائے کہ ہم خدا، لوگوں ، اپنے

نفسوں اور دوسری اشیاء کے ساتھ کس طرح پیش آئیں اور اشیاء کی بلندیوں اور افکار وافراد کا کیسے انداز ہلگائیں۔

خداوندعالم فرما تاہے:

(شَهرُ رَمَضَانَ، الَّذِي أُنزِلَ فِيهِ القُرآنُ، هُلَّى لِلنَّاسِ، وَ بَيِّنَاتٍ مِّنَ الهُدى وَ الفُرقَانِ)(١)

رمضان کامہینہ ہی ہے جس میں قرآن نازل کیا گیا ہے، جولوگوں کے لئے ہدایت ہے اوراس میں ہدایت کے ساتھ حق وباطل کے امتیاز کی نشانیاں بھی ہیں۔

دوسری جگه فرما تاہے:

(وَاذْكُرُوْانِعْمَتَ اللهِ عَلَيكُمْ، وَمَا أَنْزِلَ عَلَيكُمْ مِنَ الْكِتَابِ وَ الْحِكْمَةِ، يَعِظُكُمْ بِهِ) (٢)

اورتمهارےاوپرخدانے جونعتیں نازل کی ہیں ان کو یا دکرواورتمهارےاوپر کتاب و

(١) البقرة: ٥ ١٨

(٢)البقرة:٢٣١

حکمت نازل کی ہےجس کے ذریعہ وہمہیں نصیحت کرتا ہے۔

نیز فرما تاہے:

(طذابيًان لِلنَّاسِ وَهُد يُّ وَمُوعِظَةٌ لِمُتَقِبِنَ ) (١)

بیلوگوں کیلئے ایک بیان ہے اور پر ہیز گاروں کے لئے ہدایت وضیحت ہے۔

نیز فرما تاہے:

(يَاأَيُّهَا النَّاسُ قَى جَاءً كُم بُرهَان مِّن رَّبِّكُم، وَأَنزَلنَالَيكُم نُورًا مُبِينًا)

(۲)

ا بے لوگو! تمہارے پاس تمہارے رب کی طرف سے واضح دلیل آگئی ہے اور ہم نے تمہاری طرف نور مبین نازل کیا ہے۔

نیز فرما تاہے:

(وَ لَقَالَ جِئْنَاهُم بِكِتَابٍ فَصَّلْنَاهُ عَلَىٰ عِلْمٍ، هُلِيَّ وَّ رَحْمَةً لِقَومٍ يُؤمِنُونَ)(٣)

ہم تمہارے پاس ایس کتاب لائے جس کی ہم نے علم کے لحاظ سے تفصیل کی ہے اور بیا یمان لانے والوں کے لئے ہدایت ورحمت ہے۔

پھر فرما تاہے:

(هٰن ابَصَائِر مِن رَّبِّكُمْ وَهُن يُّ وَخُمَة لِقَومٍ يُؤمِنُونَ) (٣)

بیقر آن تمہارے پروردگار کی طرف سے دلائل اور ایمان لانے والوں کے لئے

(۱) آل عمران: ۱۳۸

(۲) سورة النسائ: ۱۷

(٣) سوره الاعراف: ٢٥ (٤) سوره الاعراف: ٣٠٠ ٢

ہدایت ورحت ہے۔تو قر آن کتاب ثقافت ہے اورلوگوں کی زندگی میں نور ہے،لوگوں کے لئے دلائل ، ہدایت اورنصیحت ہے اور ہمارے لئے بیرچیج ہے کہ ہم کسی بھی سرچشمہ سے علم حاصل کر سکتے ہیں اورکسی بھی ذریعہ سے علم حاصل کر سکتے ہیں یہاں تک کہا بینے دشمنوں سے بھی علم حاصل کر سکتے ہیں لیکن ہمارے لئے بیتی نہیں ہے کہ ہم معصوم کے سرچشمہ کے علاوہ کسی اور سے ثقافت لیں کہ وہ اس ثقافت کو ہماری طرف وحی کے سرچشمہ سے نقل کرتا ہے کیونکہ ثقافت میں ذرہ برابر بھی خطامشقت کا باعث ہے جبکہ علم ایسانہیں ہے۔ رسول صلی الله علیه وآله معصوم، سرچشمه ہیں ان پر وحی نازل ہوتی ہے اور وہ اسے ہم تک پہنچاتے ہیں،رسول صلی اللہ علیہ وآلہ کے بعد وحی کا سلسلہ منقطع ہو گیالیکن رسول صلی اللہ علیہ وآلہ نے اپنے اہل بیت کےخلفاءکو، جو کہ قرآن کے ہم پلہ ہیں، ہمارے درمیان اپنا خلیفہ مقرر کیا ہے، اہل بیت نے ثقافت ومعرفت کورسول صلی الله علیه وآلہ ہی سے لیا ہے اور معرفت وثقافت، خدا کے حدود واحکام، حلال وحرام، سنن آ داب واخلاق اور اصول وفروع کی میراث آنحضرت صلی الله علیه وآله ہی ہے یائی ہےاوران چیز وں میں رسول صلی الله علیه وآله انہیں اپنے بعدنسلاً بعدنسل مسلمانوں کا مرجع اور قرآن کا ہم پلہ قرر دیا ہے یہاں تک کہ خدا وند عالم انہیں زمین اور روئے زمین کی تمام چیزوں کا وارث بنائیگا اوراس کا ثبوت حدیث تفلین ہے جوفریقین کے نز دیک صحیح ہے۔ اس حدیث میں رسول صلی اللہ علیہ وآلہ نے مسلمانوں کو بیت سے رجوع کرنااور مسلمانوں کو بیت سے رجوع کرنااور

آنحضرت صلی الله علیه وآله نے ان دونوں سے تمسک کرنے کو گمراہی وضلالت سے امان قرار دیاہے۔(۱)

(۱) مسلم نے اپنی صحیح میں فضائل صحابہ کے ذیل میں بیر حدیث نقل کی ہے اور ترفدی نے اپنی صحیح میں ج۲ ص ۸۰ ۱۳ حمد نے اپنی مسند میں متعدد مقامات پراس حدیث کونقل کیا ہے دار می نے اپنی سنن کی ج۲ ص ۶۹ پر کئی سندوں سے نقل کیا ہے حاکم نے مشدرک میں اسے متعدد سندوں سے نقل کیا ہے اور شیخین کی شرط پر اسے صحیح قرار دیا ہے . ج۳ ص ۱۰۹ سنن بیریقی ج۲ ص ۱۰۹ ج بو ص ۱۰۹ ج ص ۱۰۹ ج ص ۱۰۹ ج ص ۱۰۹ ج میں اس حدیث کو صحیح قرار دیا ہے اس حدیث کو صحیح قرار دیا ہے اس حدیث کی سند بیان کر ہے اصحاب اسدالغابہ ج۲ ص ۱۰۹ وغیرہ نے بھی اس کونقل کیا ہے اس حدیث کی سند بیان کر کے ہم اپنی بات کو طول نہیں دینا چا ہے کیونکہ امراس سے کہیں زیادہ اہم ہے . اس سلسلہ میں صحیح مسلم و ترفذی ہی کافی ہیں .

# نص مدیث پیہ:

"نی تارك فیكم الشّقلین كتاب الله و عترتی أهل بیتی، و أنّهها لن یفترقا، حتی یر دا علی الحوض، مان تمسكتم بههالی تضلوا بعدی".

میں تمهارے درمیان دوگرانقدر چیزیں چھوڑے جارہا ہوں ایک كتاب خدا، دوسری میری عترت جو كه میرے اہل بیت ہیں بیدونوں ہرگزایک دوسرے سے جدانہیں ہوں گے یہاں تک كه میرے یاس حوض كوثر پر وارد ہول گے جب تک تم ان دونوں سے وابستد ہوگاس

وقت تک میرے بعد ہر گز گمراہ نہ ہوگے۔

کتابوں میں اس حدیث کے الفاظ ملتے جلتے ہیں، جن سے ہمیں معلوم ہوتا ہے کہ حدیث کے الفاظ میں اختلاف ہے اس حدیث کورسول صلی اللہ علیہ وآلہ نے بہت سے موقعوں پر بیان فر مایا ہے انہیں میں سے غدیر خرم بھی ہے جیسا کہ چے مسلم کی روایت میں زید بن ارقم سے نقل ہے، رسول خداصلی اللہ علیہ وآلہ نے فر مایا:

"مثل أهل بيت مثل سفينة نوح من ركبها نجا، و من تخلّف عنها غرق".

میرے اہل بیت کی مثال کشتی نوح کی سی ہے جواس پر سوار ہو گیا اس نے نجات پائی اور جس نے اس سے روگر دانی کی وہ ڈوب گیا۔ (۱)

نيز فرمايا: "اهلبيت امان لأمت من الختلاف".

(۱) اس کوحا کم نے مشدرک ج۲ ص ۶۳ سر پرنقل کیا ہے اور مسلم کی شرط پراسے سیح قرار دیا ہے کنز العمال ج۶ ص ۲۸ مجمع الزوائد ہیٹمی ج۶ ص ۸۸ حلیۃ الاولیاء ابونعیم ج۶ ص ۲۰ ۳ تاریخ بغداد خطیب: ج۲۲ ص ۲۹ در منثور سیوطی سورہ بقرہ کی درج ذیل آیت: واذ قلنا ادخلوا بندہ القریۃ فیکلوامنہا حیث شکتم ، کشف الحقائق مناودی ص ۲۳۷ صواعت محرقہ طبری فضائل الخمسہ فیروز آبادی ج۲ ص ۲۷ تا۷۷

میرے اہل بیت میری امت کے لئے اختلاف سے امان میں رہنے کا باعث ہیں۔ (۱)

اس کے علاوہ اور بہت سی حدیثیں ہیں جن کی صریح اور واضح دلالت اس بات پر ہے کہ رسول صلی اللہ علیہ وآلہ مسلمانوں کو یہ وصیت فرماتے سے کہ میرے بعدتم میرے اہل بیت سے رجوع کرنا اور اپنے دین کے دستور و معارف انہیں سے لینا، اسی طرح خدا کے بیان کردہ حدود، اس کے نبی صلی اللہ علیہ وآلہ کی سنت اور حلال وحرام انہیں سے معلوم کرنا۔

فیروز آبادی نے اپنی گرانقدر کتاب \*\* فضائل الخمسة من الصحاح الستة \*\* میں ان حدیثوں میں سے بچھ حدیثیں بیان کی ہیں، بحث طویل ہوجانے کے خوف سے ہم ان سے چھم کرتے ہیں۔

بیشک اہل بیت، مرکز رسالت، ملائکہ کی جائے آمدورفت، وحی اتر نے کی منزل ، علم کے خزینہ دار، تاریکی میں چراغ، تقوے کی نشانیاں، ہدایت کے امام، انبیاء کے وارث اور دنیا والوں پر خدا کی حجت ہیں۔ زیارت جامعہ میں وار دہوا ہے: وہ معروف خدا کے مرکز، حکمتِ خدا کے معادن، کتاب خدا کے حامل، اس کی حجت، اس کی صراط اور اس کا نور و برہان ہیں جیسا کہ ذیارت جامعہ میں وار دہوا ہے۔

اس صورت میں جو بھی ان سے جدا ہوگا وہ لامحالہ بھٹک جائیگا ،خواہ وہ ان سے آگے بڑھ جائے یا ان سے بیچھے رہ جائے کیونکہ خدا کی صراط ایک ہے متعدد نہیں ہے ، پھر جوان کے راستہ پر چلے گا وہ خدا کی طرف ہدایت پائے گا اور جوراہ میں ان سے اختلاف کرے گا وہ اس (۱) متدرک صحیحین جسس موسو کا داور انھوں نے اس کوسیح قرار دیا ہے .صواعق محرقہ : ص (۱) متدرک مجمع الزوائد ہیں ؟ دوم کا داور انھوں اقدیر مناوی جسس ۲۹۷ کنز العمال متقی :

ج٧ ص ٢١٧ فيروزآ بادى فضائل الخمسة من الصحاح السة ج٢ ص٧٧ تا ١٧٣ س وبهت سے طريقول سے فقل کيا ہے .

منزل تک نہیں پہون کی پائیگا جس کو خدا چاہتا ہے، اس بات کا رسول صلی اللہ علیہ وآلہ نے کئ موقعوں پر اعلان فرمایا ہے ان میں سے ہم نے ایک حدیث ثقلین میں بیان کیا ہے۔ جب تک تم ان دونوں سے متمسک ووابستہ رہو گے اس وقت تک گراہ نہ ہوگے۔

یہ کوئی اجتہادی مسکہ نہیں ہے کہ جس میں بعض لوگ ہدایت پاجاتے ہیں اور بعض لوگ بھٹک جاتے ہیں ، ہدایت یافتہ کو دو ہرا ثواب دیتا ہے اور خطا کرنے والے کوایک ہی دیتا ہے جیسا کہلوگ کہتے ہیں۔

نص کے ہوتے ہوئے اجتہاد کرنا صحیح نہیں ہے اور رسول صلی اللہ علیہ وآلہ نے اس سلسلہ میں نص فرمائی ہے کہ میرے بعد جس چیز میں تمہارے درمیان اختلاف ہواس میں تم میرے اہل بیت سے رجوع کرنا۔ زیارت جامعہ میں آیا ہے۔

\*\* فالراغب عنكم مارق واللازم لكم لاحق، والمقصّر ف حقّهم زاهق، والحقّ معكم وليكم ومنكم واليكم والتم معدنه وفصل الخطاب عندكم، وآيات الله لديكم، ونوره وبر ہانه عندكم \*\*\*.

آپ سے روگر دانی كرنے والا دين سے خارج ہے اور آپ كا تباع كرنے والا آپ سے الحق ہے اور آپ كا تباع كرنے والا آپ سے الحق ہے اور آپ كے حق ميں كوتا ہى كرنے والا مث جانے والا ہے، حق آپ كے ساتھ، آپ كے درميان، آپ سے اور آپ كے لئے ہے، اور آپ حق كے معدن ہيں، فصل خطاب آپ كے ياس ہيں، اور اس كا نور وبر ہان آپ كے ياس ہے۔

پس جو خص خدا کی رضا، اس کا طریقه، اس کی ہدایت اور اس کا راستہ چاہتا ہے وہ لامحالہ آنہیں سے لے گا اور آنہیں کے راستہ پر چلے گا، کیونکہ اہل بیت خدا کے علاوہ کسی دوسرے کی طرف نہیں بلاتے ہیں اور نہ غیر کی طرف را ہنمائی کرتے ہیں اسی زیارت میں وار دہوا ہے:

"الی الله تدعون، و علیه تدلون و به تؤمنون، و له تسلبون، و بأمره تعملون، والی سبیله ترشدون، و بقوله تحکبون، سعدمن والا کم، و هلك من عادا کم، و خاب من جد کم، و ضلّ من فارقکم، و فاز من تمسك بکم، و امن من لجأ الیکم، و سلم من صدقکم، و هدى من اعتصم بکم".

آپ خدا کی طرف دعوت دیتے ہیں، اس کی طرف را ہنمائی کرتے ہیں اور اس پر ایمان
رکھتے ہیں اور اس کے سامنے سرا پاتسلیم ہیں اور اس کے امر کے مطابق عمل کرتے ہیں اور اس
کے راستہ کی طرف ہدایت کرتے ہیں اور اس کے قول کے موافق حکم دیتے ہیں، جس نے
آپ سے محبت کی اس کی قسمت سنور گئ اور جس نے آپ سے دشمنی کی وہ ہلاک ہو گیا، جس
نے آپ کا انکار کیا وہ گھاٹے میں رہا اور جس نے آپ کو چھوڑ دیا وہ گراہ ہو گیا اور جس نے
آپ سے تمسک کیاوہ کا میاب ہو گیا اور جس نے آپ کو پاس پناہ لے کی وہ محفوظ رہا، جس
نے آپ کی قصدیق کی وہ صحیح وسالم رہا اور جس نے آپ کا دامن تھام لیا وہ ہدایت یا گیا۔

### طاعتوتسليم

طاعت وتسليم ولاء کا جو ہرہے۔

اگر برمحل طاعت ہوتی ہے تواس کی بڑی قیمت ہے اور اگر اپنی جگہ نہ ہوتو اس کی کوئی قیمت ہوتی ہوتی اس کی کوئی قیمت نہیں ہوتی ہے جب کہ ان کا تعلق شیطان سے نہیں ہوتی ،عصیان وسرشی اور انکار کی بھی قیمت ہوتی ہے جب کہ ان کا تعلق خدا کے رسول صلی الله علیہ وآلہ اہل بیت اور مسلمانوں کے صاحبانِ امر سے ہوتو یہ قیمت کی ضد قرار پائیں گے۔

چنانچه سورهٔ زمر کی آیت ۱۷ میں ان دونوں قیمتوں کوجمع کر دیا گیاہے۔ارشادہے:

(وَ الَّذِينَ اجْتَنَبُو ٱلطَّاعُوتَ أَن يَعبُكُوهَا ، وَ أَنَابُو اللَّاللَّهِ لَهُمُ الْبُشرىٰ) اور جولوگ طاغوت كى پرستش كرنے سے پر ہیز كرتے ہیں اور خدا سے لولگاتے ہیں ان كے لئے بشارت ہے ، اور سور وُنحل میں ارشاد ہے:

(أنِ اعُبُلُوا اللهَ وَاجْتَنِبُوا الْطَاغُوت)(١)

تم خدا کی عبادت کرواورطاغوت سے بچو۔

طاعت وعبادت، انکار واجتناب ایک چیز ہے اور خدانے جمیں اپنی ، اپنے رسول صلی الله علیہ وآلہ کی اور رسول صلی الله علیه وآلہ کے بعد اولی الامر کی طاعت کا حکم دیا ہے: (أطِيعُوا الله وَأطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُولِي الأُمرِ مِنكُم) دوسری طرف ہمیں شیطان وطاغوت کی نافر مانی کرنے اور اس کے انکار کرنے کا حکم دیا ہے

\_

(ئیرِیدُونَ أَن یَّتَحَا کَمُوا لی الطَّاغُوتِ وَقَد أَمِرُوا أَن یَکفُرُوا بِهِ)(۲)
وہلوگ طاغوت کواپنا حاکم بنانا چاہتے ہیں جبکہ انہیں اس کا انکار کرنے کا حکم دیا گیاہے۔
اور رسول صلی الله علیه وآلہ کے بعد ائمہ اہل بیت ہی اولی الا مرہیں لہذا ان کی طاعت واجب
ہے اور جودہ حکم دیں اس کو بجالا نافرض ہے:

"فهم ساسة العبادو أركان البلادوهم حبّج الله على هل الدنيا" وهبندول كيسر براه اورشهرول كاركان اوروه دنيا والول يرخدا كي جتي بين ـ

(۱)النحل:۳٦

(۲)النسائ:۲۰

# توحيد ميںطاعت

ہم ہر طریقہ سے اس بات پر ایمان رکھتے ہیں کہ طاعت صرف خدا سے مخصوص ہے اور اس کے اذن وحکم کے بغیر کسی کی اطاعت نہیں کی جاسکتی۔رسول صلی الله علیہ وآلہ اور ان کے اہل بیت کی طاعت در حقیقت خدا ہی کی طاعت ہے۔ "من أطاعكم فقد أطاع الله و من عصاكم فقد عصى الله" جس نے آپ كى نافر مانى كى اس نے خداكى اطاعت كى اورجس نے آپ كى نافر مانى كى اس نے خداكى نافر مانى كى ۔

#### تسلبمر

طاعت کے مصداق میں سے ایک تسلیم ہے، یعنی مکمل طور پرخود کوسپر دکر دینا، کسی بات کا انکار نہ کرنااور کسی بات پراعتراض نہ کرنا۔اور تسلیم کا بلند ترین مرتبہ دلوں کا جھکنا ہے۔

"مسلم فیه معکم و قلبی لکم مسلم و را الکم تبع" سر تسلیم کرنے والا هوں میرا دل آپ کے لئے جھکا هوا هے اور میری رائے آپ کی تابع هے۔

"سلم لمن سالمكم وحرب لمن حاربكم"

میں اس سے سلح کروں گا جس سے آپ کی سلح ہے اور اس سے جنگ کروں گا جس سے آپ
کی جنگ ہوگی۔ صلح و جنگ تولا و تبرا کے دورخ ہیں، صرف تولا کرنا صاحبان امر کے سامنے
تسلیم ہونا نہیں ہے بلکہ اس کے دو پہلو ہیں اور وہ یہ ہیں: میں اس سے سلح کروں گا جس سے
آپ کی صلح ہوگی اور اس کا تعلق صرف آپ ہی سے نہیں ہے اور اس سے جنگ کروں گا جس
سے آپ کی جنگ ہوگی۔

یہ جملہ تولااور تبرا کا بہت ہی نازک ودقیق مفہوم ہے۔

"سلم لمن سالمكم وحرب لمن حاربكم"

ولاء و برائت کا قبق جملے کے اور جنگ کے بارے میں معاشرہ کے سامنے ایک نیاسیاسی نقشہ پیش کرتا ہے، حرب یعنی جدائی اور بیزاری، اس کو جنگ نہیں کہہ سکتے کیونکہ افتراق و بیزاری اور قبال میں فرق ہے۔

کیونکہ ہماراا جمّاعی لگاؤسیاسی و مادی مصلحتوں کی بنا پروجود میں نہیں آسکتا وہ توبس تولا وتبراہ سے منظم ہوسکتا ہے، کبھی ہم اپنے خاندان اور ہمسالیوں سے قطع تعلقی کر لیتے ہیں اوران لوگوں سے اتصال وروابط رکھتے ہیں جو کہ زمان ومکان کے اعتبار سے بہت دور ہیں۔

زیارت عاشوره میں آیاہے:

"نّى سلم لمن سالمكم و حرب لمن حاربكم و ولّ لمن والاكم و عدولمن عادا كمر"

میں اس سے صلح کروں گا جس سے آپ صلح کریں گے اور اس سے جنگ کروں گا جس سے آپ کی جنگ کروں گا جس سے آپ کی جنگ ہوگی میں اس سے دوستی کروں گا جو آپ کا دوست ہوگا اور اس سے دشمنی کروں گا جو آپ کا دوست ہوگا اور اس سے دشمنی کروں گا جو آپ کا دُشمن ہوگا۔

عمار کی سندسے ملی کے بارے میں رسول صلی اللہ علیہ وآلہ کا بیقول نقل ہواہے:

"نه منی و أنامنه حربه حربی و سلهه سلهی و سلهی سلمه الله" وه مجھ سے ہے اور میں اس سے ہوں اس کی جنگ میری جنگ ہے، اس کی صلح میری صلح ہے اور میری صلح خداکی صلح ہے۔ تر مذی نے اپنی صحیح میں زید بن ارقم سے روایت کی ہے: رسول صلی اللہ علیہ وآلہ نے علی ، فاطمہ ،حسن وحسین سے فرمایا:

"أناحربلهن حاربتم وسلم لهن سالمتمُ" ـ (١)

میں اس سے جنگ کروں گا جس سے تمہاری جنگ ہوگی اور اس سے سلح کروں گا جس سے تمہاری صلح ہوگی۔

ابن ماجہ نے اپنی سنن میں روایت کی ہے کہ رسول صلی اللہ علیہ وآلہ نے فر مایا:

"أناسلم لمن سالمكم وحرب لمن حاربتم". (١)

میں اس سے سلح کروں گا جس سے تمہاری صلح ہوگی اور میں اس سے جنگ کروں گا جس سے تمہاری جنگ ہوگی۔

اسی کوحا کم نے مشدرک اصحیحین میں اور ابن اثیر جزری نے اسد الغابہ میں نقل کیا ہے۔ (۳) متقی نے کنز العمال میں (٤) نقل کیا ہے۔

سیوطی نے درمنثور میں آیہ تطہیر -سورۂ احزاب - کی تفسیر میں اور ہیثی نے مجمع

الزوائد میں اس کوقل کیا ہے۔(5)

یہ جنگ وسلے، یا قطع تعلقی اور رسم وراہ باقی رکھنے میں اتحاد کے معنی ہیں کیونکہ اہل ہیت کی جنگ درحقیقت رسول صلی اللہ علیہ وآلہ کی جنگ ہے اور ان کی سلے رسول صلی اللہ علیہ وآلہ کی جنگ ہے اور رسول صلی اللہ علیہ وآلہ کی جنگ وصلح خدا کی جنگ اور سلے ہے اسی طرح تولا اور تبرا کے تمام مفردات تو حید کے تحت آتے ہیں۔

- (۱) صحیح تر مذی: کتاب المناقب باب ۱۶ فضل فاطمه بنت محمر: ۲۶ ص ۳۱۹ طبع ۱۲۹۲
  - (۲) سنن ابن ماجه مقدمه باب ۱۱ ص ۱۶۵
- (٣) مستدرک حاکم نیشا پوری: ج ١٤٩ ص ١٤٩ کتاب معرفة الصحابه مبغض اہل البیت یدخل النار ولوصام وصلی اہل بیت سے دشمنی رکھنے والاجہنم میں جائے گاخواہ اس نے روزہ رکھا ہو اور نماز پڑھی ہو.
  - (٤) كنزالعمال: ج٦ ص٢١٦
- (5) مجمع الزوائد: ج٩ ص ١٦٩ مذكوره حوالے فضائل الخمسه من الصحاح السة فيروز آبادى: ج٧ ص٣٩٦ ٣٩٦ تا ٣٩٩ سيفل كئے گئے ہيں.

### مدداوس انتقامر

ولاء بہت بخت مسکلہ ہے، سکے میں، ناچاتی میں، کشاکش ونگی میں ساتھ رہنا بہت دشوار ہے اگر صرف کشاکش میں ہوتا تو ولاء کا مسکلہ آسان ہوجا تا اور پھر اس سخت ولاء کا اقتضا مدد کر نا اور انتقام لینا بھی ہے اور اگر مدد نہ کی جائے تو ولاء بی ختم ہوجائے گی خدا و ندعالم کا ارشاد ہے:

(وَ اللّٰذِینَ آوَ وَ اوَ نَصَرُ وا أُولِئِكَ بَعضُهُ هُم أُولِیّاءُ بَعضِ ) (۱)

اور جن لوگوں نے پناہ دی اور نفرت کی وہ ایک دوسرے کے سرپرست وولی ہیں۔

اسی طرح ولاء ایک حق ہے جو خون خوابی اور انتقام سے جدانہیں ہوسکتا۔ بیشک جو ولاء اپنے حامل کو جنگ قتل قطع تعلقی، روابط اور نفع وضرر پر نہ ابھارے در حقیقت وہ ولاء نہیں ہے بلکہ وہ ولاء کی صورت ہے۔

زیارت عاشورہ میں ہم یہ تمنا کرتے ہیں اور خدا سے دعا کرتے ہیں کہ ہمیں پاک خونوں کا انقام لینے والوں میں قرار دے جو کہ ظلم وستم سے کر بلامیں بہائے گئے۔

•••••

(۲) انفال:۷۲

"فأسأل الله الذي اكرم مقامك و اكرمن بك ان يرزقن طلب ثارك مع امام منصور من اهل بيت همتال".

پس میں خدا سے سوال کرتا ہوں کہ جس نے آپ کے مرتبہ کو بلند کیا اور آپ کے ذریعہ مجھے عزت بخشی کہ وہ مجھے محمصلی اللہ علیہ وآلہ کے اہل بیت میں امام منصور کے ساتھ آپ کے خون کا بدلہ لینے والاقرار دے۔

زیارت عاشورہ ہی میں ہے:

"واسأله أن يبلِّغنى المقام المحمود لكم عندالله، و أن يرزقن طلب ثاركم مع مام هدى ظاهر ناطق بالحقّ منكم"

میں اس سے سوال کرتا ہوں کہ وہ مجھے اس مقام محمود تک پہنچادے جوخدا کے نز دیک آپ کا مقام ومرتبہ ہے اور مجھے آپ میں سے ہادی ، ظاہر اور حق کے ساتھ بولنے والے امام کے ساتھ انتقام لینے والاقر اردے۔

اورزیارت جامعہ میں کمل طور پر مدد کرنے کی طاقت کا اعلان کرتے ہیں، ونصرتی لکم معدَّۃ، اور میری مدد آپ کے لئے تیار وحاضر ہے۔

#### محبتومودت

یہ ولاء اہل بیت کی بنیاد ہے۔

اس سلسلہ میں قرآن مجید میں آیت نازل ہوئی ہے جو ہرزمانہ میں لوگوں کے سامنے پڑھی جاتی ہے۔ جاتی ہے۔

(قُللاً أسئَلُكُم عَلَيهِ أجرًا لاَّ الْمُوَدَّةَ فِي الْقُربِي) (١)

رسول صلی الله علیہ وآلہ ان سے کہد سے کے کہ میں تم سے تبلیغ رسالت کا کوئی اجرنہیں مانگتا سوائے اس کے کہتم میرے قرابتداروں سے مجت کرو۔

قرابتداروں سے مراد، بلاا ختلاف رسول صلی الله علیه وآله کے اہل بیت ہی ہیں۔

اس واجب محبت کی طرف زیارت جامعه میں وار دنص بھی اشارہ کررہی ہے:

"ولكم المودة الواجبة والدرجات الرفيعة"

آپ کے لئے واجب محبت اور آپ کے لئے بلند درجات ہیں۔

طاعت اور محبت ہی ولاء کی روح یا اور اس کا جوہر ہیں ، امام جعفر صادق سے دریافت کیا گیا : کیا محبت دین کا جزء ہے؟ امام نے فرمایا: کیا دین محبت کے علاوہ کچھاور ہے ، اگر انسان پتھر سے بھی محبت کرے گاتو خدا اس کو اس کے ساتھ محشور کرے گا۔

جیسا کہ ہم پہلے بھی بیان کر چکے ہیں کہ محبت کاتعلق مقولۂ تو حید سے ہے۔

پس جو خص خداسے محبت کرتا ہے وہ رسول صلی اللّه علیہ وآلہ سے بھی محبت کرتا ہے اور ان کے اہل بیت سے محبت اہل بیت سے محبت کرتا ہے۔ اور جورسول صلی اللّه علیہ وآلہ اور آپ کے اہل بیت سے محبت کرتا ہے۔ کرتا ہے۔

پہلے جملہ کے بارے میں رسول صلی اللّٰہ علیہ وآلہ سے منقول ہے:

•••••

(۱) سورہ شوری آیت ۲۳ دلائل الصدق ج۲ ص ۱۲ تا ۱۲۶ طبع قاہرہ میں ہے کہ یہ آیت اہل بیت کی شان میں نازل ہوئی ہے، نیز الغدیر ج۲ ص ۲۰ ۳ تا ۳۱۰ اور ج ۳ ص

KI تهران.

"أحبوني بحب الله واحبوا أهل بيتي بحبي"

خدا کی محبت کے سبب مجھ سے محبت کرواور میری محبت کے سبب میرے اہل بیت سے محبت کرو۔

دوسرے جملہ کے بارے میں زیارت جامعہ میں وارد ہواہے:

"من أحبكم فقد أحب الله ومن أبغضكم فقد أبغض الله"(١)

جس نے آپ سے محبت کی در حقیقت اس نے خدا سے محبت کی اور جس نے آپ سے عداوت رکھی اس نے خدا سے عداوت کی۔

اسی طرح جو شخص خدا سے محبت کرتا ہے وہ مومنوں سے اس لئے محبت کرتا ہے کہ وہ خدا سے محبت کرتا ہے۔ محبت کرتے ہیں اور جومومنین سے محبت کرتا ہے وہ لامحالہ خدا سے محبت کرتا ہے۔

خدا کی محبت اس بات کا باعث ہوتی ہے کہ نفسِ انسان میں محبت کے درجات کو بلندوقوی کردے، ضروری ہے کہ انسان کی حیات میں یہی محبت حاکم رہے تا کہ انسان خدا کے علاوہ اور راہ خدا کے علاوہ کسی سے محبت نہ کرے۔

پہلے نکتہ کے بارے میں خدافر ماتاہے:

(قُل ن كَانَ آبَاؤُكُم وَ أَبِناؤُكُما حَبَّ لَيكُم مِنَ الله وَ رَسُولِه وَ جِهَادٍ فِ سَبِيلِه، فَتَرَبَّصُوا حَتَّى يَأْتِيَ اللهُ بِأَمْرِةِ، وَاللهُ لا يَهِدِ الْقَوْمَ الفَاسِقِينَ)(٢) سَبِيلِه، فَتَرَبَّصُوا حَتَّى يَأْتِيَ اللهُ بِأَمْرِةِ، وَاللهُ لا يَهِدِ الْقَوْمَ الفَاسِقِينَ)(٢) الدعليه الدعليه

وآليه

•••••

(۱) پیفقره زیارت جامعه میں دوبار وار د ہواہے.

(۲) توبه: ۲۶ ـ

سے اور اس کی راہ میں جہاد سے زیادہ محبوب وعزیز ہیں تو انتظار کرویہاں تک کہ خدا کا حکم آجائے اور خدا بدکاروں کی ہدایت نہیں کرتاہے۔

دوسری جگهارشادہ:

(وَ الَّذِينَ آمَنُوا أَشَدُّ حُباً لِلهِ)(١)

اور جولوگ ایمان لائے ہیں وہ خدا سے محبت میں شدید ہیں۔

•••••

(١) بقره:٥١٥

اوردعامیں وار دہواہے:

"اللهم اجعل حبك أحب الأشياء ل، و اجعل خشيتك أخوف الأشياءعند، واقطع عنحاجات الدنيا بالشوق الى لقائك"

اے اللہ! اپنی محبت کومیرے نزدیک تمام اشیاء کی محبت سے زیادہ کردے اور اپنی خشیت کو میرے نزدیک ہر چیز سے زیادہ خوفناک قرار دے اور اپنی ملاقات کے شوق کے ذریعہ دنیا کی حاجتوں کو مجھ سے برطرف کردے۔

دوسرے نکتہ کے بارے میں تو رسول صلی اللہ علیہ وآلہ اور ان کے اہل بیت سے وار دہونے والی بہت سے وار دہونے والی بہت سی حدیثوں میں نص وار دہوئی ہے۔ان ہی میں سے وہ حدیث بھی ہے جس کوامام محمد باقرنے رسول صلی اللہ علیہ وآلہ سے قال کیا ہے:

"ألا و احب في الله و ابغض في الله و أعطى في الله، و منع ف الله، فهو من أصفياء الله المؤمنين عند الله، ألا و أن المؤمنين ذا تحاباً في الله عز و جل، و تصافيا في الله كأنا كالجسدذا اشتكى أحدهما من جسده موضعا، وجد الآخر ألم ذلك الموضع"

دیکھو! جس نے خدا کے لئے محبت کی اور جس نے خدا کے لئے دشمنی کی اور خدا کے لئے دیا اور خدا کے لئے دیا اور خدا کے لئے دیا اور خدا کے لئے مثنی کیا تو وہ خدا کے برگزیدہ وہنتخب بندوں میں سے ہے جو خدا کے نز دیک مومن بیں اور دیکھو جب دومومن خدا کے لئے محبت کرتے ہیں اور خدا کے لئے ایک دوسرے سے خلوص رکھتے ہیں تو وہ دونوں ایک بدن کی مانند ہوجاتے ہیں اگر دونوں میں سے کسی کے بدن میں کہیں تکلیف اور در دہوتا ہے تو دوسراا پنے بدن میں اسی جگہ در دمحسوس کرتا ہے۔

محبت کی دو قسمیں ہیں، ایک سادہ اور ہلکی پھلکی محبت اور دوسری سوچ و سمجھ کر محبت کرنا میہ خدا کی محبت کے تحت ہوتی ہے، پہلی محبت کا تاریخ میں کوئی وقار نہیں اور نہ ہی انسان کی زندگی اور اس کی سرنوشت میں اس کا کوئی اثر ہوتا ہے کیونکہ وہ ایک قسم کی خواہش ہوتی ہے جوانسان کے اندر پیدا ہوجاتی ہے، ہاں وہ محبت جو خدا کی محبت کے تحت ہوتی ہے یہ وہی محبت ہے جس کو مودت اہل ہیت کے ذیل میں بیان کر چکے ہیں ان کی محبت دوسری ہی چیز ہے وہ سادہ محبت مودت اہل ہیت کے ذیل میں بیان کر چکے ہیں ان کی محبت دوسری ہی چیز ہے وہ سادہ محبت

نہیں ہے، یہالی محبت نہیں ہے جس کا انسان اپنی زندگی میں تجربہ کرتا ہے یہ وہ محبت ہے جوخدا کی محبت کے تحت ہوتی ہے، اس محبت کی علامتیں اور خصائیں مشہوراور نما یاں ہیں۔
اس محبت کی پہلی خصلت یہ ہے کہ یہ تبری سے جدانہیں ہوتی ہے ہر محبت کے ساتھ کچھ عداوت و بغض بھی ہوتا ہے اور ہر تولا کے ساتھ تبری اونخض بھی ہوتا ہے اور ہر تولا کے ساتھ تبری ہوتا ہے اور ہوتولا کے ساتھ تبری ہوتا ہے اور جوحبت عداوت و بغض کے ساتھ جمع ہوتی ہے وہ سادہ اور ہلی پھلی محبت ہے۔
ایک شخص امیر المومنین کی خدمت میں حاضر ہوا اور کہنے لگا: میں آپ سے بھی محبت کرتا ہوں اور آپ کے مخالف و مدمقابل سے بھی محبت کرتا ہوں۔ آپ نے فرمایا: اس صورت میں تم کا نے ہو (تمہیں آ دھا نظر آتا ہے ) یاتم اندھے ہو یاد کھتے ہو ۔ زیارت میں وار دہوا ہے اسموال لکھ ولا ولیا گکھ و مبغض لا عدا اٹکھ و معا دلھھ ۔ اسموال لکھ ولا ولیا گکھ و مبغض لا عدا اٹکھ و معا دلھھ ۔ اسموال کو شنوں سے نفرت کرتا میں آور ان کا دُمن ہوں ۔

اس محبت کی دوسری خصلت: بیر محبت لوگول کی محبت کے تحت ہوتی ہے بالکل ایسے ہی جیسے پہلی محبت خدا کی محبت کرنے کا دائر ہوسیع ہوتا ہے اس محبت خدا کی محبت کے تحت ہوتی ہے کیونکہ راہ خدامیس محبت کرنے کا دائر ہوسیع ہوتا ہے اس میں خود اہل بیت سے بھی محبت ہوتی ہے اور ان کے دوستوں سے بھی محبت ہوتی ہے۔

"موال لكم ولأوليائكم"

یم مکن نہیں ہے کہ انسان کسی سے خدا کے لئے محبت کرے اور اس سے محبت نہ کرے کہ جس سے محبوب خدا کے لئے محبت کرتا ہے۔ اس محبت کی تیسری خصلت: پیجنگ وصلح کے موقعہ پڑملی صورت اختیار کرلیتی ہے ، "سلمہ لیدن سالیہ کھرو حرب لیدن جارب کھر"

چوتھی خصلت: محبت خدا کے لئے ہوتی ہے اور عداوت بھی خدا کے لئے ہوتی ہے ، یہ دونوں ا جماعی لگاؤ کا کامل نقشہ کھینچتے ہیں۔

## اثباتوابطال

اہل بیت سے محبت کرنے میں بیرواجب ہے کہ ہم ان کی ثقافت اور ان کے معارف سے دفاع کریں، جس کا انہوں نے اثبات کیا ہے اس کا ہمیں اثبات کرنا چاہئے اور جس کا انہوں نے ابطال کرنا چاہئے کیونکہ تاریخ اہل بیت میں ثقافتی اور علمی روایتوں پر دشمنوں نے ہر چیز سے زیادہ حملے کئے ہیں چنانچے فقہائے اہل بیت اور ان کے محتارف وثقافت، ان کی فقر اور ان کی اسلام شاسی سے دفاع کیا ہے۔

اس دائرہ میں اثبات وابطال بھی ہے جو کہ جہاد و جنگ اور سلح قطع تعلقی کے میدان میں ہوتا ہے، زیارت جامعہ میں آیا ہے:

"سلم لمن سالمكم وحرب لمن حاربكم، محقق لما حققتهم، مبطل ما أبطلتم".

جس ہے آپ کی صلح ہوگی میں اس سے کے کروں گا اور جس سے آپ کی قطع تعلقی ہوگی میرا

اس سے کوئی تعلق نہیں ہوگا۔ جوآپ نے ثابت کیا ہے میں اسی کو ثابت کروں گا اور جس کوآپ نے باطل قرار دونگا۔ نے باطل قرار دونگا۔

# ميراثوانتظار

کوئی زمانہ ایسانہیں تھاجس میں ولاء نہ رہی ہوا وریہ ستقبل میں بھی رہے گی، تاریخ کے آغاز سے، حضرت آ دم اور حضرت نوح سے لے کر، تاریخ کی انتہاء تک ولاء رہے گی یہاں تک کہ آل محمصلی اللہ علیہ وآلہ میں سے حضرت مہدی عجل اللہ تعالی فرجہ الشریف ظہور فرما کیں گے اور زمین کو عدل وانصاف سے پر کریں گے اور زمین کو ظالموں کے تسلط سے آزاد کرالیں گے تاکہ خدا کا وہ وعدہ پورا ہوجائے جواس نے توریت وزبور میں کیا ہے۔

(وَلَقَد كَتَبُنَا فِي الزَّبُورِ مِن بَعدِ النِّكرِأَنَّ الأَرضَ يَرِثُهَا عِبَادِة الصَّالِحُونَ)(١)

(۱)انبياء:٥٠١

ہم نے توریت کے بعدز بور میں بیلھ دیا ہے کہ زمین خدا کی ہے ہم اس کواپنے نیک بندوں کو عطا کریں گے۔

یہ توریت وزبور میں خدا کا وعدہ ہے اور تاریخ میں ہے کہ اہل بیت نے انبیاءاور صالحین سے میراث یائی ہے۔ میراث یائی ہے،ان سے نماز وذکر، زکواۃ ، حج اور خدا کی طرف بلانے کی میراث یائی ہے۔ زیارت امام حسین ( زیارت وارث) میں اس علمی و ثقافتی اور جہادی میراث کوامام حسین سے مخصوص کیا گیا ہے جو کہ آپ کوانبیاء سے ملی ہے، بیزیارت تہذیبی اور علمی مفاہیم کی حامل ہے۔

"السلام عليك يا وارث آدم صفوة الله، السلام عليك يا وارث نوح نب الله، السلام عليك يا وارث براهيم خليل الله، السلام عليك يا وارث براهيم خليل الله، السلام عليك يا وارث موسى كليم الله، السلام عليك يا وارث عيسى روح الله"

اح آدم كوارث آپ پرسلام، الني فدا نوح كوارث آپ پرسلام، الضليل فدا ابرائيم كوارث آپ پرسلام، الكيم فدا مولى كوارث آپ پرسلام الدوح فدا عيسى كوارث آپ پرسلام

یہ میراث طول تاریخ میں آ دم ونوح سے لے کررسول صلی اللہ علیہ وآلہ خدااورعلی مرتضٰیٰ تک حاری رہی۔

امام حسین نے کر بلا میں روز عاشورہ اس علمی ، ثقافتی ، تہذیبی اور جہادی میراث کومجسم کر دیا ، ولایت کی تاریخ بہت عمیق ہے، تاریخ میں اس کی جڑیں گہری ہیں ، اہل بیت نے انبیاء سے نیک وطویل راستہ میراث میں پایا ہے اور ہم نے ان سے ان کی میراث پائی ہے۔ ہم نے ان سے نماز ، روزہ ، حج ، زکو ق ، نیکیوں کی ہدایت کرنا ، برائیوں سے روکنا ، جہاد ، خدا کی طرف بلانا ، اوران سے ذکر واخلاص اور توحید کے تمام اقدار کی میراث پائی ہے ، چنا نچہ ہم خدا کے اس قول ( فُکلَّفُ مِن بَعد ہِم خلف اُضَاعُوا الصَّلاة ) پس ان کے بعد وہ لوگ

جانشین ہوئے جنہوں نے نماز کوضائع کر دیا، ہم نماز کی حفاظت کرتے ہیں اوراسے قائم
کرتے ہیں، لوگوں کو اس کی طرف بلاتے ہیں، بالکل اس طرح جیسا کہ پہلے ہمارے
بزرگوں نے حفاظت کی ہے، انشاء اللہ ہم ان لوگوں میں قرار پائیں جوخدا کے اس قول پر عمل
کرتے ہیں: (وَاَمُراُهلک بِالصَّلاةِ وَاصْطِرِ عَکَیْهَا) اپنے خاندان والوں کونماز کا حکم دواورخود
بھی ادا کرتے رہو۔ چنانچہ ہم اپنے معاشرہ اوراپنے خاندان میں خدا کی اس عظیم میراث کی
حفاظت کرتے ہیں کہ جس کو ہم نے اپنے بزرگوں سے نسلاً بعد نسل میراث میں پایا ہے۔
یہ طول تاریخ میں ولاء کا سلسلہ اورز مانۂ آئندہ میں ولایت کا سلسلہ ہے، جس کے لئے ہم
آل محصلی اللہ علیہ وآلہ میں سے امام مہدی کے ظہور کے منتظر ہیں اوران کے ظہور کے ساتھ
کشائش وکا میا بی کے منتظر ہیں اور اس عالمی انقلاب کے منتظر ہیں جس کی خدا نے ہمیں اپنی

(وَلَقَد كَتَبْنَا فِي الزَّبُورِ مِن بَعدِ النِّكرِ أَنَّ الأَرضَ يَرِثُهَا عِبَادِيَ الصَّالِحُونَ)

ہم نے توریت کے بعد زبور میں بیلکھ دیا ہے کہ زمین کی میراث صالح بند ہے پائیں گے۔ انتظار کے معنی منفی وسلبی نہیں ہیں جیسا کہ لوگ چاند وسورج گہن لگنے کا انتظار کرتے ہیں بلکہ انتظار کے معنی مثبت ہیں جیسا کہ انتظار سے متعلق حدیثوں سے مجھے میں آتا ہے، اور وہ سیاسی، ثقافتی اور عملی تیاری تا کہ ظہور مہدی اور روئے زمین پر آنے والے عظیم انقلاب کے لئے راہ ہموار کریں۔ انتظار کے معنی اس مثبت مفہوم کے لحاظ سے، نیک باتوں کا حکم دینا، بری باتوں سے روکنا، خدا کی طرف بلانا، ظالموں سے جہاد کرنا، کلمۃ اللہ کو بلند کرنا اور روئے زمین پر خدائی تہذیب و ثقافت کونشر کرنا، نماز قائم کرنا اور بہت سی چیزیں ہیں جو کا کنات میں آنے والے انقلاب کی راہ ہموار کرتی ہیں۔

یہ ہے ولاء کامستقبل اس کی طرف زیارت جامعہ میں اشارہ کیا گیا ہے، منتظر

"لأمركم مرتقبلدولتكمحتى يحيى الله تعالى دينه بكم، ويرد كم في أيامه، ويظهر كم لعدله، ويمكنكم في أرضه".

آپ کے امر کا منتظر ہوں ، آپ کی حکومت کی طرف آنکھ لگائے ہوئے ہوں یہاں تک کہ خدا آپ کے ذریعہ اپنے دین کو زندہ کر دے اور آپ کو اپنے زمانہ میں واپس لائے اور اپنی عدل کے لئے آپ کو غالب کر دے اور اپنی زمین پر آپ کو قدرت عطا کر دے۔ آخری لفظ سورہ قصص کی ابتدائی آیتوں کی طرف اشارہ ہے:

(وَ نُرِيدُ أَن نَمُنَّ عَلَىٰ الَّذِينَ اسْتُضْعِفُوا فِي الأَرضِ وَ نَجِعَلَهُم أَمُّلَةً، وَ نَجِعَلَهُمُ الوَارِثِينَ، وَنُمَكِّنَ لَهُم فِي الأَرضِ)

ہم چاہتے ہیں کہان لوگوں پراحسان کریں جن کوز مین پر کمزور کردیا گیاہے اورانہیں امام بنا ئیں اورانہیں وارث قرار دیں اور زمین پرانہیں قدرت عطا کر دیں۔

اور بیا نظار عمل، جد و جہد، صبر و مقاومت، تغمیر، دین خدا کے لئے زمین ہموار کرنے کی کوشش، روئے زمین پرحکومت خدا کے قائم کرنے کے لئے لوگوں کو حاضر کرنے کی صورت

میں ظاہر ہوتا ہے نیز:

لوگوں کو خدا کی طرف دعوت دیں، نیک باتوں کا حکم دیں، بری باتوں سے روکیں، باطل سے جنگ کریں اور کفر کے سرغناؤں سے جہاد کریں۔

اب ہم آپ کے سامنے دعائے ند بہ کے کچھ جملے پیش کرتے ہیں، جس کو پڑھ کرمونین اپنے امام کے فراق اوران کی کشائش کے انتظار میں آہ وزاری کرتے ہیں۔

"أين بقية الله التي لا تخلومن العترة الهادية؟

کہاں ہے وہ بقیۃ اللہ جس سے ہدایت کرنے والی عترت رسول صلی اللہ علیہ وآلہ سے دنیا خالی نہیں ہوسکتی۔

أين المعتالقطع دابر الظلمة؟

کہاں ہےوہ جس کوظلم کی جڑکا ٹنے کے لئے مہیا کیا گیا ہے۔

أين المنتظر لاقامة الامت و العوج؛ اين المرتجى لازالة الجور و العدوان؟

کہاں ہے وہ جس کا نظار کجی نکالنے اور انحراف کو درست کرنے کے لئے کیا جارہا ہے۔کہاں ہے وہ جس سے ظلم وجور کو دفع کرنے کی امیدیں کی جارہی ہیں۔

أين المدخر لتجديد الفرائض و السنن؟

کہاں ہےوہ جس کوفرائض وسنن کی تجدید کے لئے ذخیرہ کیا گیا ہے۔ . . . ا

أين المتخذ (١) لعادة الملّة والشريعة؟

کہاں ہےوہ جس کو مذہب وشریعت کولوٹانے کے لئے منتخب کیا گیاہے۔

(۱)اکٹرنسخوں میں ( اُین اُمتحیّر ) آیا ہے.

أين المؤمّل لأحياء الكتاب وحدوده؟

کہاں ہےوہ کہ جس سے کتاب خدااوراس کے حدودکوزندہ کرنے کی امید ہے۔

أين محى معالم الدين وأهله؟

کہاں ہے دین اور دینداروں کوزندگی دینے والا۔

أين قاصم شوكة المعتدين؟

کہاں ہےستمگا روں کی کمرتوڑنے والا۔

أين هادم أبنية الشرك والنفاق؟

کہاں ہے شرک ونفاق کی بنیادیں اکھاڑنے والا۔

أين مبيد أهل الفسوق والعصيان والطغيان؟

کہاں ہے فاسق وعاصی اورسرکشوں کو ہلاک کرنے والا۔

أين قاطع حبائل الكنب والفتراء؟

کہاں ہے جھوٹ وافتراء کی رسیوں کو کاٹنے والا۔

أين مبيد العتاة و المردة، و مستأصل أهل الفساد والتّضليل و اللحاد؛

کہاں ہے اختلاف کی شاخیں تراشنے والا، کہاں ہے انحراف وخوا ہشات کے آثار کومٹانے والا، کہاں ہے سرکشوں اور باغیوں کو ہلاک کرنے والا، کہاں ہے عناد والحاد و گمراہی کے سرغناؤں کو جڑسے اکھاڑنے والا۔

أين معزّ الأولياء ومنلّ الأعداء؟

کہاں ہے دوستوں کوعزت دینے والا اور دشمنوں کو ذلیل کرنے والا۔

أين جامع الكلمة على التقوى؟

کہاں ہےسب کوتقوے پرجمع کرنے والا۔

أين بأب الله الذى منه يؤتى؟

کہاں ہےوہ باب خدا کہ جس سے اس کی بارگاہ میں حاضر ہوا جا تاہے۔

أين صاحب يوم الفتح وناشر راية الهدىئ

کہاں ہے چہرۂ خدا کہ جس کی طرف دوست رخ کرتے ہیں، کہاں ہے وہ سبب جوز مین و

آسان كااتصال قائم كرتائي، كهال معود جوروز فتح كاما لك اورير حجم بدايت كالهرافي والا.

أين مؤلف شمل الصلاح و الرضا؟

کہاں ہےوہ جونیکی ورضا کے منتشر اجزا کوجمع کرنے والاہے۔

أين الطالب بذحول الأنبياء وأبناء الأنبياء

کہاں ہےا نبیاءاوراولا دانبیاء کےخون کابدلہ لینے والا۔

أين الطالب بدم المقتول بكربلا؟

کہاں ہے شہید کربلا کے خون کا مطالبہ کرنے والا۔

أين المنصور على من اعتدى عليه و افترى ؟

کہاں ہےوہ کہ جس کی ہرظالم اورافتر اپرداز کے مقابلہ میں مدد کی جائے گی۔

أين المضطر الذي يجاب اذا دعي؟

کہاں ہےوہ مضطر کہ جس کی دعامتجاب ہےخواہ جب بھی کرے۔

أين صدر الخلائق ذو البرو التقوى؟

کہاں ہے ساری مخلوقات کا سربراہ، صاحب صلاح وتقویٰ۔

أين ابن النبيّ المصطفى و ابن علّ المرتضى و ابن خديجة الغراء و ابن فأطمة الكبرى؛

کہاں ہے فرزندرسول مصطفی، پسرعلی مرتضٰی ،نو رنظرخدیجہاورلخت جگر فاطمہ۔(۱)

انتظار، آہ وزاری، نالہ وشیون اورامر بالمعروف، نہی عن المنکر، اورامام مہدی کے ظہور وقیام اور آپ کی کشائش کے لئے زمین ہموار کرنے کے لئے ظالموں سے جہاد کی نہایت کوشش کے ساتھ ملا ہوا ہے۔

یہ بین اور آہ وزاری مونین کے دلوں کو کام وکوشش، قیام وانقلاب، ثابت قدمی و مقاومت ، محاذ لینے، جہاد کرنے ، اسلام کی طرف بلانے ، بنانے بگاڑنے اور امام زمانہ کے ظہور اور آپ کی آفاقی حکومت کے قیام و شکیل کے لئے زمین ہموار کرتی ہے کہ جس کا خدانے اپنی کتاب میں وعدہ کیا ہے:

(وَلَقَدُ كُتَبِنَا فِي الزَّ بُورِ مِن بَعدِ الذِّكرِ )

اس میں شک نہیں ہے کہ امام مہدی کا ظہوراس نسل کے گزرجانے کے بعد ہوگا جوآپ کے ظہور وقیام کے لئے زمین ہموار کرے گی کیونکہ اس سلسلہ میں اسلامی نصوص تواتر کی حد تک پہنچی ہوئی ہیں، یہی وہ نسل ہے کہ امام مہدی کے ظہور وقیام کے لئے زمین ہموار کرے گی، اس صورت میں انتظار کے بیمعنی ہوں گے کہ امر بالمعروف، کوشش وممل میں جلدی اور تیزی کے ساتھ دزمین ہموار کی جائے۔

حیسا کہ ہم پہلے بھی کہہ چکے ہیں، ولاء میراث اورانتظار ہی ہے، میراث ہمیں انبیاء وصالحین کے راستہ پر چلنے کی ترغیب کرتی ہے اورانتظار ہمیں امید کی اس درخشاں کرن کو کھولنے پر ابھارتی ہے کہ جس کوخدا ہمارے لئے مستقبل میں کھولے گا۔

لیکن اس امید کے لئے واجب ہے کہ وہ ہمیشہ کوشش وجانفشانی اور تگ ودو سے متصل ہو، یہا ں تک کہ خدا کے اذن سے بیوعدہ پورا ہوجائے ، انتظار وامید علامات کا نام نہیں ہے۔

•••••

(۱) دعائے ندبہ

#### زيارت

## زياس تولاء كامظهر إوس اسكرآثار مين سعيد:

زیارت ایک واضح حالت ہے جو ہماری اہل بیت سے محبت کے لئے مشہور ہے ہم اس کی یابندی کرتے ہیں ،اس کی طرف دعوت دیتے ہیں، ولاء کے دائرہ میں زیارت کی ایک تہذیب و ثقافت ہے،اس کے کچھ آ داب ہیں، کچھ نصوص ہیں جن کی تلاوت کرتے ہیں میہ ولاء کے ثقافتی افکار ومفاہیم سے معمور ہیں اور زندگی میں اس کاایک اثر ہے۔ زیارت کی غرض ، تاریخ میں صالح و ہدایت سے مالا مال راستہ کے ذریعہ عضوی و ثقافتی استحکام ہے۔ہم اس کارواں کا جز ہیں جو توحید، اخلاص، تقویٰ، نماز، جہاد، زکواۃ، امر بالمعروف، ذكر، شكرا ورصبر وتوت كے اقدار سے مالا مال ہے۔ ہم اس مبارك راسته يا قافله كا جزلا يتجز اہيں كەجس كاسلسلة تاریخ میں اہل بیت سے لیكرا نبیاء كی تحریک تک بھیلا ہواہے، آ دم سے نوح وابراہیم اورموسیٰ وغیسیٰ وغیرہ تک ہے ، ہم اس راستہ کا جز ہیں اوراس تاریخی جنگ وکشکش کا جزہیں جواس کے راستہ کے ہر مرحلہ میں اسلام وجاہلیت اور توحید وشرک کے درمیان ہوتی رہی ہیں،ہم اس شجرطیبہ کا جز ہیں کہ جس کی جڑیں تاریخ کی گہرائیوں میں اتری ہوئی ہیں۔

ہم اس شجر کی شاخیں ہیں،اس درخت سے ہمیں نسبت ہے،اس کی ہمیں حفاظت کرنا چاہئے:

(أَلَم تَرَ كَيفَ ضَرَبَ اللهُ مَثَلاً كَلِمَةً طَيِّبَةً، كَشَجَرَةٍ طَيِّبَةٍ، أَصلُهَا ثَابِت وَ فَرعُهَا فِي السَّمَاء)

کیاتم نے غور نہیں کیا کہ خدانے پاک کلمہ کی مثال پاک درخت سے دی ہے، اس کی جڑ ثابت و محکم ہے اور اس کی شاخیں آسانوں میں ہیں۔

اس درخت سے ہمارارشتہ ہے، اس کے بارے میں ہمیں اپنے ضمیر و وجدان اور عقل و دل میں غور کرنا چاہئے اور جب ہمیں اس شجر طیبہ اور تاریخ کے اس مبارک خاندان سے نسبت کا گہراا حساس ہوگا تو اس تناسب سے چیلنج کے مقابلہ میں ہماری قوت، صبر وصلابت زیادہ ہوگ اور خوفنا کے راستوں اور لغزشگا ہوں جوراہ زندگی میں ہمارے سامنے آتی ہیں، ان کے خلاف ہمارے اندر ثبات واستقلال میں اضافہ ہوتا ہے۔

## زياس تاس استحكام كالهم عامل بي

زیارت سے ایک قوی پر شفقت فضا پیدا ہوتی ہے جس میں اس مبارک خاندان اور تاریخ کے اس صالح راستہ سے تہذیبی ، ثقافتی اور تحرک کی نسبت کی تاکید کی گئی ہے۔
رسول خدا ، امیر المونین ، فاطمہ زہرا ، حسن وحسین ، تمام اہل ہیت ، انبیاء ، اولیاء خدا اور صالح مونین کے لئے جوزیار تیں اہل ہیت سے قل ہوئی ہیں وہ اس تہذیبی اور ثقافتی میراث سے معمور ہیں اور اس راستہ پر چلنے اور اس مبارک خاندان سے نسبت اور ان کے دشمنوں اور ان سے جنگ کرنے والوں سے اعلانِ برائت کے مفہوم سے بھری ہوئی ہیں۔

اہل بیت کے شیعہ میں نے اپنی کتاب الدعا عند اہل البیت کی آخری فصل میں زیارت کے بارے میں ایک تحقیق پیش کی ہے، لہذا ہم نے جوبات وہاں بیان کی ہے اسی پراکتفاء کرتے ہیں یہاں اس کی تکرار نہیں کریں گے۔

## مكتب الهلبيت سے منسوب ہونے کے طریقے

اب ہم اس بحث کے آخری نقطہ کو بیان کرتے ہیں اور بیولاء و برائت اور اس کے حصول کے طریقوں کی بلندی ہے۔ طریقوں کی بلندی ہے۔

بیشک ولاء ومیراث - تولی و تبرّیٰ - انسان کے لئے معراج ہیں، تولی و تبریٰ کے ذریعہ انسان خدا تک پہنچ جا تا ہے اوراس کی رضا حاصل کرلیتا ہے۔

تولا وتبریٰ کے بغیرانسان خدا کا تقرّ باوراس کی رضا حاصل نہیں کرسکتا۔

ذیل میں ہم تولی وتبریٰ کی بلندی کے بارے میں ائمہ اہل بیت سے وارد ہونے والی بعض حدیثوں کا ذکر کررہے ہیں۔

## دنيا وآخرت ميں محمد وآل محمد صلى الله عليه وآله كے ہمراه

عبداللہ بن ولید سے روایت ہے کہ انہوں نے کہا: مروان کے زمانہ میں ہم امام جعفر صادق کی خدمت میں حاضر ہوئے آپ نے دریافت کیا: آپ لوگ کون ہیں؟ ہم نے کہا: اہل کوفہ ہیں، آپ نے فرمایا: اہل کوفہ ہمیں سب سے زیادہ دوست رکھتے ہیں خصوصاً بیگروہ، بیشک خدانے تمہاری اس چیز کی طرف را ہنمائی کی ہے جس سے لوگ جاہل ہیں، تم نے ہم سے دوس کی جبکہ دوسروں نے ہم سے عداوت کی، تم نے ہماری

خالفت کی ،تم نے ہماری تصدیق کی ،لوگوں نے ہمیں جھٹلا یا ،خدا تہہیں اس طرح زندہ رکھے جس طرح ہمیں موت دیا ہے ، میں جس طرح ہمیں موت دیا ہے ، میں شاہد ہوں میرے باپ کہتے تھے۔تم میں سے کسی شخص اور اس چیز کے درمیان کوئی فاصلہ نہیں ہے کہ جس کے ذریعہ آنکھ ٹھٹڈی ہوتی ہے یا جس پر غبطہ کیا جاتا ہے مگریہ کہ اس کانفس نہیں ہے کہ جس کے ذریعہ آنکھ ٹھٹڈی ہوتی ہے یا جس پر غبطہ کیا جاتا ہے مگریہ کہ اس کانفس بہاں تک پہنچ جاتا ہے ۔اور آپ نے اپنے ہاتھ سے اپنے حلق کی طرف اشارہ فرمایا: خداوندعالم نے اپنی کتاب میں ارشا دفر مایا:

"وَلَقَداأرسَلنَارُسُلاً مِن قَبلِكَ وَجَعَلنَالَهُم أَزْوَاجاً وَذُرِّيَّةً"

و نحن ذرية رسول الله د (۱)

اور ہم نے آپ سے پہلے بھی رسول بھیج ہیں ان کے لئے بھی ہم نے بیو یاں اور ذریت قرار دی تھی اور ہم رسول صلی اللہ علیہ وآلہ کی ذریت ہیں۔

زیارت معروفهٔ عاشوره میں ہے:

"واحینا همیا همه و آل همه و امتنا همات همه و آل همه الا المحمد" همین محمد و آل محمد و

خداان پر ڪرم ڪر تاهي رسول الله سے روایت ہے که آپ صلی الله علیه وآله نے فرمایا:

•••••

(١) بحارالانوار: چه ٦ ص ٢ - ٢١ ح ٢ ٣

"يقول الله عزّ و جلّ لشيعتى و شيعة أهل بيت يوم القيامة هلمّ يا عبادى لى لأنشر عليكم كرامتي، فقداً وذيتم في الدنيا".

روز قیامت خداوند عالم میرے اور میرے اہل بیت کے شیعوں سے فر مائیگا، میرے بندو! میرے پاس جلدی آؤ تا کہ میں تمہیں اپنے کرم سے سر فراز کروں، یقینا تمہیں دنیا میں اذیت دی گئی ہے۔(۱)

وههمسے اوس همرسول صلى الله عليه وآله سے تمسل م كهتے ہيں امام جعفر صادق سے روایت ہے كہ آپ نے فرمایا: میرے والد فرمایا كرتے تھے:

"ان شیعتنا آخلون بحجزتنا، و نحن آخلون بحجزة نبینا، و نبینا آخل بحجزة الله" ـ (۱)

ہمارے شیعوں نے ہمارا دامن ،ہم نے رسول کا دامن اور رسول صلی اللہ علیہ وآلہ نے خدا کا دامن تھام رکھاہے ،مجلسی لکھتے ہیں:

"اخنات بحجز الرهان"

كامطلب يدب كه مين خداسة وابسته مول - (٣)

امام جعفرصادق سے منقول ہے کہ آپ نے فرمایا:

"اذا كأن يوم القيامة أخذرسول الله بحجزة ربه (اعتصم به) و أخذعل

بحجزةرسول الله الم أخنا بحجزة على وأخنا شيعتنا بحجزتنا، فأين ترون يوردنا رسول الله ال

- (۱) بحارالانوار: چه ۶ ص ۱۹ ح ۲ عیون اخبارالرضا سے مختلف ہے، ج۲ ص. ۶
  - (۲) بحار الانوار: ج٥٦ ص ، ٣٦٠ ٦ محاس ١٨٣
    - (٣) بحارالانوار: ج٥٦ ص.٣

جب قیامت کا دن ہوگا تو رسول صلی اللہ علیہ وآلہ، خدا سے لولگا ئیں گے اور علی رسول کے دامن سے وابستہ ہوں گے اور ہم علی کا دامن تھام لیس گے اور ہمارے شیعہ ہمارے دامن سے وابستہ ہوں گے پس دیکھنا کہ رسول صلی اللہ علیہ وآلہ ہمیں کہاں پہنچا ئیں گے۔(۱) علی بن الحسین سے روایت ہے کہ آپ نے فرما یا: ورع واجتہا دکا زیادہ حقداروہ ہے جوخدا کیلئے محبت کرتا ہے اور خدا کیلئے راضی ہوتا ہے اوصیاءاوران کا اتباع کرنے والا ہے کیاتم اس بات سے خوش نہیں ہو کہ اگر آسان سے کوئی خوفناک چیز ظاہر ہوتو ہر گروہ اپنی پناہ کی طرف دوڑتا ہے اورتم ہماری طرف پناہ لیتے ہواور ہم اپنے نبی صلی اللہ علیہ وآلہ کی پناہ لیتے ہیں، ہم دوڑتا ہے اورتم کو نبی کے دامن کو قام لیتے ہیں، ہم اپنے نبی کے دامن کو قام لیتے ہیں اور ہمارے شیعہ ہمارے دامن سے وابستہ ہوجاتے ہیں۔

(۱) بحارالانوار: ج۸۶ ص. ۳ح۲۶ محاس ۱۸۳

## جوچيزخداانهيںآخ*رتمينعطاڪري*گا

جابر بن عبداللد انصاری سے روایت ہے کہ انہوں نے کہا: ایک روز میں رسول صلی اللہ علیہ وآلہ کی خدمت میں حاضر تھا آپ صلی اللہ علیہ وآلہ کی خدمت میں حاضر تھا آپ صلی اللہ علیہ وآلہ کی خدمت میں حاضر تھا آپ صلی اللہ علیہ والہ علی بن ابی عرض کی: اے اللہ کے رسول صلی اللہ علیہ وآلہ ضرور دیجئے ،فر مایا: یہ جریل ہیں جو خدا کی طرف سے بیخ برلائے ہیں کہ اس نے تہارے شیعوں اور محبول کو نوصلتیں عطاکی ہیں:

۱\_موت کے وقت ، نرمی وشفقت

۲ \_وحشت وتنهائی میں،انس

۳-تاریکی میں نور

٤ \_خوف وخطر کے وقت امن

٥ ـ اعمال تولتے وقت وافر حصه

٦ ـ صراط سے گزرنا

٧ ـ تمام لوگوں سے پہلے جنت میں داخل ہونا

۸ و۹ - ان کے نور کاان کے سامنے اور دائیں طرف چمکنا

على بن ابي طالب سے روايت ہے كه آپ نے فرمايا:

ہماری ولایت کے قائل لوگ روزِ قیامت اپنی قبروں سے اس حال میں اٹھیں گے کہان کے

چہرے درخثال ہوں گے،ان کی شرم گا ہیں چھپی ہوئی ہوں گی،ان کے دل مطمئن ہوں گے،
سختیاں ان سے برطرف کر دی جائیں گی، ان کے وارد ہونے کوآسان کر دیا جائیگا،لوگ
خوف زدہ ہوں گےلیکن انہیں کوئی خوف نہیں ہوگا،لوگ رنجیدہ ہوں گےلیکن انہیں کوئی غم
نہیں ہوگا۔(۱)

ابن عباس سے روایت ہمیکہ انہوں نے کہا: میں نے رسول صلی اللہ علیہ وآلہ سے خدا کے اس قول (وَ السَّا بِقُونَ السَّا بِقُونَ اُولٰئِکَ الْمُقَرَّ بُونَ فِ جُنَّاتِ النَّعِيمِ) کے معنی دریافت کئے تو آپ نے فرمایا: جریل نے کہا ہے کہ وہ علی اوران کے شیعہ بیں وہی جنت کی طرف سبقت کرنے والے بیں اور وہ خدا سے اس کرامت کے ذریعہ قریب ہوں گے جو خدا نے انہیں عطا کیا ہے۔ (۲)

.....

(۱) بحارالانوار: ۲۸۶ ص ۲۵ ۲۵ (۲) بحارالانوار: ۲۸۶ ص ۲۰ ۳۳ ۳۳

## ہماس مےساتھاوس ہممیںسے

امام رضا سے روایت ہے کہ آپ نے فرمایا: رسول صلی اللہ علیہ وآلہ نے فرمایا: میں اوریہ یعنی علی ان دو انگلیوں کی مانند ایک ساتھ ہوں گے اور اپنی دونوں انگلیوں کو متصل کر لیا، اور ہمارے شیعہ ہمارے ساتھ رہیں گے اور اس طرح و شخص بھی ہمارے ساتھ رہے گاجس نے کسی مظلوم کی مدد کی ہوگی۔(۱)

عمر بن یزید سے روایت ہے کہ اس نے کہا: امام جعفر صادق فرماتے ہیں۔اے یزید کے بیٹے! خدا کی قسم تم ہم اہل بیت میں سے ہو، راوی کہتا ہے، قربان جاؤں! میں آل محمد میں سے ہوں؟ فرمایا: ہاں خدا کی قسم انہیں میں سے ہو۔ کیا تم نے خدا کا یہ تول نہیں پڑھا ہے:

انَّ أُولَىٰ النَّاسِ بِبرَ اهِيمَ لَلَّذِينَ اتَّبَعُوهُ وَهٰذَا النَّبِي)(٢)ياخدا كايه قول نهي پڙها (فَمَن تَبعَنِي فَنَّهُ مِنِّي) ـ (٢)

ابراہیم سے کمحق ہونے کے وہ لوگ زیادہ حقدار ہیں کہ جنہوں نے ان کا اور اس نبی کا اتباع کیا۔ پھرجس نے میراا تباع کیاوہ مجھ سے ہے۔

امام جعفرصادق سے روایت ہے کہ آپ نے فرمایا:

ہمارے شیعہ ہمارا جز ہیں، انہیں وہی چیز ممگین کرتی ہے جو ہمیں رنجیدہ کرتی ہے اور انہیں اس چیز سے مسرت ہوتی ہے جس سے ہمیں مسرت ہوتی ہے پھرا گران میں سے کوئی ہمیں چاہتا ہے تواسے چاہئے کہان کے پاس جائے کیوں کہ وہ اس کے ذریعہ ہم سے وابستہ ہے۔(٤)

(١) بحارالانوار: ج٨٦ ص١٩ عيون اخبار الرضا: ج٢ ص٨٥ امالي طويي: ج١ص٠٧

(۲) آل عمران: ۲۸

(٣)ابراہیم:۳٦

(٤) بحار الانوار: ح ٦٨ ص ٢ ٢ امالي طوسي: ج١ ص ٥٠ ٣

امام جعفر صادق سے روایت ہے کہ آپ نے فرمایا: جس نے آل محمر صلی اللہ علیہ وآلہ سے محبت کی اوران کواس طرح تمام لوگوں پر مقدم کیا جس طرح خدانے انہیں رسول صلی اللہ علیہ وآلہ کی قرابت کے سبب سب پر مقدم کیا ہے تو وہ آل محمر صلی اللہ علیہ وآلہ سے ہے کہ اسے آل محمد سے نسبت ہے، وہ ان سے تولا رکھتا ہے اور ان کا اتباع کرتا ہے خدا وند عالم نے اپنی کتاب میں اسی طرح حکم فرمایا ہے:

(وَمَن يَّتَوَلَّهُ مِنكُم فَنَّهُ مِنهُمُ)(١)

## فلاحوكاميابي

جابر بن یزید سے انہوں نے امام محمد باقر سے اور آپ نے زوجہ رسول صلی اللہ علیہ وآلہ ام سلمہ سے روایت کی ہے کہ انہوں نے کہا: میں نے رسول صلی اللہ علیہ وآلہ سے سنا ہے:
ان علیہ اور شیعته همه الفائزون ' (۲)
علی اور ان کے شیعہ کا میاب ہیں۔

## تولى و تبرى كے سبب شهيدوں ميں شركت

معتصم کے ماموں ریان بن شبیب سے سیح حدیث میں آیا ہے کہ انہوں نے کہا: میں پہلی محرم کو ابوالحن امام رضا کی خدمت میں حاضر ہوا آپ نے -ایک طویل حدیث کے بعد-مجھ سے فرمایا: اے شبیب کے بیٹے اگر تم کسی چیز پر رونا چا ہوتو حسین بن علی بن ابی طالب پر روؤ کیونکہ انہیں بے دردی سے ذرح کیا گیا ہے اور ان کے اہل بیت سے ایسے اٹھارہ مرقتل ہوئے ہیں جن کی مثال روئے زمین پر نہیں ہے۔

•••••

(۱) بحارالانوار: ج ۸۸ ص ۳ تفسیرعیا ثی: ج۲ ص ۲۲

(۲)ارشاد: بیروایت ہم پہلے سیوطی کی درمنثور نے قل کر چکے ہیں.

اے شبیب کے بیٹے اگرتم جنت میں بنے ہوئے کل میں نبی صلی اللہ علیہ وآلہ کے ساتھ رہنا چاہتے ہوتو قاتلان حسین پرلعنت کرو۔

اے شہیب کے بیٹے اگرتم یہ چاہتے ہو کہ تم کواں شخص کے برابر ثواب ملے جوامام حسین کے ساتھ شہید ہوئے ہیں تو جب بھی تمہیں حسین کی یاد آئے تو بہ کہنا:

"ياليتني كنت معهم فافوز فوزاً عظياً".

اے شبیب کے بیٹے اگرتم جنت کے بلند در جوں میں ہمارے ساتھ رہنا چاہتے ہوتو ہمارے غم میں غم میں غم میں خوشی میں خوشی میں خوشی منا وَاور ہماری دوستی وولایت سے تمسک رکھو کیونکہ اگر

کوئی شخص پتھر سے محبت کرے گاتو قیامت کے روز خدااسے اس کے ساتھ محشور کرے گا۔ (۱)

بیحدیث صحیح ہے،اس چیز پرانسان کو گھہر جانا چاہئے اورا گراس حدیث کی سند صحیح بھی نہ ہوتو ہم اس کوایک قسم کے مبالغہ پرحمل کریں گے جو کہ مرسل وضعیف حدیثوں میں عام طور پر پایا جاتا ہے۔

آپ كى مامنے ہم حديث كاايك عجيب فقره چر پڑھتے ہيں:

"يابن شبيب أن سرّك أن يكون لك من الثواب مثلها لمن استشهد مع الحسين، فقل متى ما ذكرته: (يا ليتن كنت معهم فأفوز فوزاً عظماً)".

اے شہیب کے بیٹے اگرتم اس شخص کے برابر تواب حاصل کرنا چاہتے ہوکہ جوامام حسین کے ساتھ شہید ہوا ہے تو جب تم انہیں یاد کروتو یہ کہو: اے کاش میں ان کے ساتھ ہوتا اور عظیم کامیانی سے ہمکنار ہوتا۔

(۱) امالی صدوق: ۲۷ مجلس ۲۷

بیشک جب بیآرزو سچی اور حقیقی ہوگی اور امام حسین اور آپ کے اصحاب کے فعل سے خوشی اور بنی امیہ اور ان کے طرف داروں سے ناراضگی کے ساتھ ہوگی تو سچی ہوگی اور راضی و ناراضگی کی تمنا کرنے والے کو، امام حسین کے محبول میں قرار دے گی اور اسے ان لوگوں کے ثواب میں شریک قرار دے گی جوآپ کے ساتھ شہید ہوئے ہیں نتیجہ میں نیت خداوند کے نزدیک عمل میں برل جائیگی اور جب نیت صحیح اور عزم محکم ہوگا تو خدا کے نزدیک قیامت کے دن کہی نیت عمل سے ملحق ہوجائیگی ، یہ نیت وعمل کے درمیان لگاؤ میں عجیب ترین انقلاب ہے اور نیت کے عمل سے بدل جانے میں اجروثواب ہے ، اور بیایک قانون ونظام ہے ، بالکل ایسے ہی جیسے مادہ طاقت میں بدل جائے فزکس میں اس کا نظام وقانون ہے ، یہ ایجاب وسلب اور اثبات ونفی میں عجب قانون ہے ایسے ہی اجروثواب میں ہے۔

جس طرح نیک عمل کی نیت صاحب نیت کوصالحین کے ثواب میں شریک کر دیتی ہے، اسی طرح ظلم کرنے کی نیت یا ظالم کے عمل سے خوش ہونا انسان کوعذاب وظلم میں شریک کر دیتا ہے۔

محمد بن الارقط کہتے ہیں: میں مدینہ میں امام جعفر صادق کی خدمت میں حاضر ہوا۔ آپ نے فرمایا:

كياتم كوفه \_\_ آئے ہو؟ عرض كى: ہاں!

فر مایا:تم حسین کے قاتلوں کود <u>نک</u>ھتے ہوگ۔

میں نے عرض کیا: میں قربان ان میں سے میں نے کسی کونہیں دیکھا ہے۔

فر مایا: اگرتم ان کے قاتل کنہیں دیکھتے تو کیافتل کے ذمہ دار کو بھی نہیں دیکھتے ؟

كياتم نے خدا كا قول نہيں سنا: (قَد جَاءَ كُم رُسُل مِن قبلي بِالنَّيِّنَاتِ وَبِالَّذِي كُلُّمُ فَلِمُ فَكُنَّمُوهُم ن كُتُم صَادِقِينَ ) (١) ان لوگوں نے کسی رسول کوتل کیا تھا کہ جن کے درمیان محمصلی اللہ علیہ وآلہ رہتے تھے جبکہ آپ صلی اللہ علیہ وآلہ رہتے تھے جبکہ آپ صلی اللہ علیہ وآلہ کے اورعیسیٰ کے درمیان کوئی رسول نہیں تھا یہاں بیاوگ رسول کے تل سے راضی تھے اس لئے ان کوقاتل وظالم کا نام دیا گیا ہے۔

آیتوں میں سے جس آیت کی طرف امام جعفر صادق نے اشارہ فرمایا ہے وہ ہے سورہ آل عمران کی ۱۸۳ ویں آیت:

(ٱلَّذِينَ قَالُوا تَّاللَّهَ عَهَدَالِينَا لاَّ نُوْمِنَ بِرَسُولٍ حَتَّى يَأْتِينَا بِقُربَانٍ تَأْكُلُهُ النَّارُ قُل قَد جَاءً كُم رُسُلُ مِن قَبِلِي بِالبَيِّنَاتِ وَ بِالَّذِي قُلتُم فَلِمَ قَتَلتُهُوهُمِن كُنتُم صَادِقِينَ)

جولوگ بیہ کہتے ہیں کہ ہم سے خدانے بیع مہدلیا ہے کہ سی رسول صلی اللہ علیہ وآلہ پراس وقت تک ایمان نہیں لائیں گے جب تک کہ ہمارے سامنے الیی قربانی پیش نہ کر دے کہ جس کوآگ کھا جائے، رسول صلی اللہ علیہ وآلہ آپ ان سے کہہ دیجئے مجھ سے پہلے بھی واضح دلیوں اور تمہاری مطلوب قربانی کے ساتھ تمہارے پاس رسول آئے تھے اگر تم سے ہوتو پھر تم نے انہیں کیوں قتل کردیا؟

ال میں شک نہیں ہے کہ اس آیت

(فَلِمَ قَتَلتُهُوهُم ن كُنتُم صَادِقِين)

میں رسول صلی اللہ علیہ وآلہ کے معاصر یہودی مخاطب ہیں اور اس میں بھی شک نہیں ہے کہ ان یہودیوں نے کسی رسول صلی اللہ علیہ وآلہ کو قتل نہیں کیا تھا اور ان یہودیوں اور ان قاتلوں کے درمیان چهسوسال کا فاصلہ ہے لیکن قرآن اس کے باوجود حقیقت میں ان کی طرف قتل کی نسبت دیتا ہے۔ اور بینسبت مجازی طریقہ سے نہیں جیسے: (قساً لُواالقَرُ مَیَّةً)

(۱) آل عمران: ۱۸۳

قتل کی اس نسبت کی کوئی تو جیہ وتفسیر بھی نہیں ہے سوائے یہ کہ ہم اس قاعدہ کلیہ کو جانتے ہیں کہ نیت کے لحاظ سے راضی و نا راض ہونے سے نیت عمل سے بدل جاتی ہے۔

بیٹک سچی نیت وآرز واور صدافت پر مبنی رضا و ناراضگی عمل کی قیت رکھتی ہے اور اس نیت کے حامل کی طرف عمل کی نسبت دینا صحیح ہے ، اس نے خلوص کے ساتھ اس کی تمنا کی تھی اور خلوص کے ساتھ اس سے خوش ہوا تھا جیسا کہ کتاب خدامیں وار د ہوا ہے۔

سیدرضی نے بہج البلاغہ میں روایت کی ہے:

جب خدانے آپ کوجمل والوں پر فتح عطا کی تو آپ کے کسی صحابی نے آپ کی خدمت میں عرض کی میں اس بات کو دوست رکھتا تھا کہ میر افلاں بھائی موجود ہوتا اور وہ آپ کی اس فتح کو د مکھ لیتا جوخدانے آپ کے دشمنوں پر آپ کوعطافر مائی ہے۔

فرمایا: کیاتمهارا بھائی ہمیں دوست رکھتا ہے؟

اس نے کہا: ہاں

فر مایا: وہ ہمارے پاس موجودتھا، وہ تنہائہیں تھا، ہمارے اس تشکر میں وہ بھی موجود تھے جو ابھی مردوں کے صلب اورعورتوں کے رحموں میں ہیں،عنقریب زمانہ انہیں ظاہر کرے گا اور

ان سے ایمان کوتقویت ملے گی۔

یہ قانون اور سنت الہی ہمیں صالحین کے اعمال میں شریک کردیتی ہے اور ثواب میں ہمیں ان سے ملحق کردیتی ہے اور ثواب میں ہمیں ان کے ملحق کردیتی ہے اس اعتبار سے ہم انبیاء، اولیاء اور صالحین کے اعمال میں شریک ہیں، کیونکہ ہم نے ان اعمال کی نیت کی تھی اور اس سے راضی تھے اور اس کو دوست رکھتے تھے اور سے اس کی تمنا کرتے تھے، جیسا کہ اس کے برعکس بھی تھے ہے۔

پس جو شخص ظالموں کے اعمال سے راضی ہوگا اور انکے ظلم وجور اور برے اعمال سے خوش ہوگا اور ان کی تمنا کرتا ہوگا ان کی نیت رکھتا ہوگا اور ان سے دفاع کرتا ہوگا تو خدا اسے انہیں کے ساتھ محشور کرے گا اگر چہوہ وہاں موجود بھی نہیں تھا اور اس کو انہیں کا عذاب دیا جائےگا۔

بیروایت جو وارد ہوئی ہے کہ آل محرصلی اللہ علیہ وآلہ سے حضرت مہدی ظہور فرمائیں گے تو حسین کے قاتلوں کو قل کریں گے ان سب کو جمع کریں گے اور انہیں ان سے الحق کریں گے اور قل کر یں گے اور قل کر دیں گے اس کے معنی ہے ہیں کہ امام مہدی اس شخص کو قل کریں گے ، جوامام حسین کے قاتلوں کو دوست رکھتا ہے ، تا کہ ان کے رجس وظلم سے زمین کو یاک کر دیں۔

زیارت امام حسین ، جو کہ زیارت وارث کے نام سے مشہور ہے ، میں اس قانون کی دقیق تشخیص ہوئی ہے۔ جوامام حسین کے قاتلوں اوران پرظلم کرنے والوں اوران کے قل سے خوش ہونے والوں پرلعنت کرتا ہے۔

زیارت کے جملے یہ ہیں: \* \* لعن اللّٰہ اُمة قتلتكم ولعن اللّٰہ اُمة ظلمتكم ، ولعن اللّٰہ اُمة سمعت بذلك فرضیت به \* \* خدالعنت کرےاں گروہ پرجس نے آپ کوتل کیا، خدالعنت کرےاں گروہ پرجس نے آپ پرظلم کیا، خدالعنت کرےاں گروہ پرجس نے بیسب کچھ سنااوراس سے راضی ہوا۔ اس میں پہلاگروہ تل کاذ مہدارہے۔

دوسرے گروہ نے پہلے گروہ کی تائیدوتقویت کی ہے۔

تیسرا گروہ وہ ہے جول حسین سے خوش ہوا، بیگروہ پہلے گروہ سے زیادہ بڑا ہے۔

اس کا حلقہ تاریخ وجغرافیہ سے زیادہ وسیع ہے۔

مجھے یہاں مناسب معلوم ہوتا ہے کہ اس گفتگو کوعطیہ عوفی کی اس روایت پرختم کر دوں جو انہوں نے جلیل القدر صحابی جابر بن عبداللہ انصاری سے کی ہے، جب جابر نے سانحہ کر بلا کے بعدامام حسین کی قبر کی زیارت کی۔

بشارت مصطفیٰ میں عطیہ عوفی سے روایت ہے کہ انہوں نے کہا:

میں جابر بن عبداللہ انصاری کے ساتھ قبر حسین بن علی بن ابی طالب کی زیارت کیلئے گیا، جب ہم کر بلا پہنچ تو جابر فرات پر گئے اور خسل بجالائے پھرایک چادر کولنگی کی طرح با ندھ لیا اور دوسری کو اوڑ ھ لیا ایک خوشبو کی تھیلی نکالی اور اس کو اپنے بدن پر ملا اور قدم قدم پر ذکرِ خدا کر تے ہوئے چلے جب قبر حسین کے قریب پہنچ تو انہوں نے مجھ سے کہا کہ مجھے قبر سے مس کر وتو میں نے ان پر پانی چھڑکا کر وتو میں نے ان پر پانی چھڑکا جب وہ ہو تر میں آئے تو تین مرتبہ کہا: یا حسین! دوست، دوست کا جواب نہیں دیتا؟ جب وہ ہو تی کے جب کہ آپ کو پس گردن سے ذرح کیا گیا ہے آپ کے سرکو پھر کہا: آپ کیسے جواب دیں گے جب کہ آپ کو پس گردن سے ذرح کیا گیا ہے آپ کے سرکو

بدن سے جدا کر دیا گیاہے۔اے سیداننہین کے بیٹے،اے سیدالمومنین کے فرزند،اے حلیف تقویٰ کے پسر، ہدایت کی نسل اور اے خامس آل عبا ،اے سید النقباء کے لخت جگر، اے فاطمہ صلی اللہ علیہ وآلہ کے نورنظر، آپ ایسے کیوں نہ ہوں، جب کہ آپ کوسید المرسلین نے کھانا کھلایا، سید امتقین کے سابہ میں تربیت ہوئی، ایمان کا دودھ پلایا گیا، اسلام کے ذریعہ دودھ بڑھائی ہوئی آپ زندگی میں بھی طیب وطاہر رہے اور موت کے بعد بھی یاک و یا کیزہ رہے لیکن آپ کے فراق میں مومنوں کے دلوں کوسکون نہیں ہے اور آپ نے جوراستہ اختیار کیااس کی شکایت نہیں کی جاسکتی،آپ پرخدا کاسلام اوراس کی رضا ہو۔ آپ نے وہی راستہ اختیار کیا جس کوآپ کے بھائی بھٹی بن زکریا نے اختیار کیا تھا۔ پھر جابر بن عبداللہ انصاری نے قبر کے چاروں طرف دیکھااور کہا: سلام ہوتم پراےروحو! کہ جو بارگاہ امام حسین میں پہنچیں اور میں نے اپنا سامان سفرا تار دیا۔ میں گواہی دیتا ہوں کہ آپ نے نماز قائم کی زکواۃ ادا کی ، نیکی کا حکم دیا ، برائیوں سے روکا ، آپ نے ملحدوں سے جہاد کیا اور آخری سانس تک خدا کی عبادت کی جشم اس ذات کی جس نے محمہ صلی اللہ علیہ وآلہ کوخق کے ساتھ نبی صلی اللہ علیہ وآلہ بنا کر بھیجا، یقینا ہم بھی اس چیز میں آپ کے شریک ہیں جس میں آپ داخل ہوئے ہیں۔

عوفی نے کہا: میں نے کہا: کیے! نہ ہم کسی وادی میں اتر ہے نہ کسی پہاڑ پر چڑھے اور نہ ہم نے تلوار چلائی اور ظالموں نے ان کے سروبدن میں جدائی کردی، ان کی اولا دکویتیم کردیا اور ان کی بیویوں کو بیوہ کردیا۔

جابر نے کہا: اے عطیہ! میں نے اپنے حبیب رسول صلی اللہ علیہ وآلہ سے سنا ہے کہ فرماتے سے: جو شخص کسی قوم سے محبت کرتا ہے وہ اس کے ساتھ محشور ہوگا اور جو شخص کسی قوم کے عمل کو دوست رکھتا ہے اس کواس کے عمل میں شریک کیا جائیگا۔ قسم اس ذات کی جس نے حق کے ساتھ محمد کو نبی صلی اللہ علیہ وآلہ بنا کر بھیجا میری نیت اور میر سے ساتھ یول کی نیت وہی راستہ ہے جس سے امام حسین اور انکے اصحاب گزرے ہیں مجھے کو فیول کے گھروں کی طرف لے چلو۔

ہم راستہ طے کررہے تھے کہ جابر نے کہا: اے عطیہ! کیا میں تمہیں وصیت کروں؟ میں سمجھتا ہوں کہ اس سفر کے بعدتم سے میری ملاقات نہیں ہوگی، دیکھو، ان لوگوں سے محبت کرنا جوآل محرصلی اللہ علیہ وآلہ سے محبت کرتے ہیں اور ان لوگوں کو شمن سمجھنا جوآل محرصلی اللہ علیہ وآلہ کو شمن سمجھتے ہیں خواہ کتنے ہی نماز اور روزہ دار ہوں، محمہ صلی اللہ علیہ وآلہ وآل محرصلی اللہ علیہ وآلہ وآل محبت کی وجہ وآلہ کے محب کے رفیق بن جاؤ، کیونکہ اگر کسی گناہ میں لغزش ہوجا کیگی تو ان کی محبت کی وجہ سے وہ سے محب کے رفیق بن جاؤ، کیونکہ اگر کسی گناہ میں اور ان کا دشمن جہنم میں جائےگا۔

#### استدراك والحاق

### الملبيتكونهيل

اس گفتگو کے آخر میں مناسب معلوم ہوتا ہے کہ پچھ سوال پیش کئے جائیں جو کہ گذشتہ بحث سے پیدا ہوتے ہیں۔

اوروہ بیر کہ اہل بیت کون ہیں کہ جن کوسیاسی امامت اور فقہ وثقافت کی مرجعیت رسول صلی اللہ علیہ وآلہ سے قیامت تک کیلئے میراث ملی ہے؟

## وارث سمجھتے ہیں اور رسول صلی اللہ علیہ وآلہ کے بعدیہی معصوم ہیں۔

## س سول کے باس ہامام ہوں گے

رسول صلی اللہ علیہ وآلہ سے ایسے محے طریقوں سے کہ جن میں شک نہیں کیا جا سکتا یہ بیان ہوا ہے کہ رسول بلا کے بعد امامت راشدہ بارہ امیروں میں منحصر ہوگی اور وہ سب قریش سے ہوں گے اور یہ روایتیں محمہ بن اساعیل بخاری کے نزد یک صحیح ہیں۔(۱) اور مسلم بن حجاج نیشا پوری نے بھی اپنی صحیح میں (۲) تر مذی نے اپنی صحیح میں۔(۳) عالم نے متدرک نیشا پوری نے بھی اپنی صحیح میں (۲) تر مذی نے اپنی صحیح میں در شامات پر اور بہت سے حدیث نبوی کے اصحیحین (٤) اور احمہ بن خبیل نے مند میں متعدد مقامات پر اور بہت سے حدیث نبوی کے حفاظ نے بھی ان حدیثوں کو قبل کیا ہے اور تاریخ اسلام میں ہمیں ایسے بارہ عادل امام وامیر نہیں ملتے ہیں کہ جوایک دوسرے کے بعد ہوئے ہیں:

یہ امرختم نہیں ہوگا یہاں تک کہان کی تعداد کمل ہوجائیگی اور دین ایسے ہی قائم رہے گا، یہاں تک کہان میں سے بارہ ہول گے، ان کی تعداد اتنی ہی ہوگی کہ جتنی بنی اسرائیل کے نقباء کی تعداد تھی اس کے علاوہ اور بھی صحیح روایتیں وار دہوئی ہیں۔

میں کہتا ہوں کہ تاریخ اسلام میں اس واضح صفت کے حامل ہمیں بارہ امام وامیر، ائمہ اہل ہیت کے ان مشہور بارہ اماموں کے علاوہ نہیں ملتے ہیں کہ جن کی امامت سے شیعیان اہل ہیت وابستہ ہیں، اگر ہم ان کی امامت کا انکار کر دیں تو رسول صلی اللہ علیہ وآلہ کی حدیث صحیح نہیں رہے گی اور اس کا کوئی مصداق نہیں ملے گا اور الیی بات قبلہ کی طرف رخ کر کے نماز

## پڑھنے والانہیں کھے گا۔

#### آيت تطهيس

ہماری اس بات کا دوسرا ثبوت سورۂ احزاب کی آیت تطہیر ہے: ( اِنَّمَا یُرِیدُ اللّٰهُ ْلِیُذِهِبَ عَنَکُمُ الرِّجْسَ اَهلَ النَبیتِ وَیُطَیِّرُ کُم تَطْہِیرً ا ) ( ہ )

#### •••••

- (۱) صحیح بخاری: کتابالاحکام
- (۲) صحیح مسلم: کتاب الامارة: ج۲۲ ص۲۰۶۱ شرح نووی طبع ۱۹۷۲
  - (٣) صحیح ترمذی: ج۷ص ۳۰ کتاب الفتن
  - (٤) متدرك الصحيحين: ج٤ ص١٠ ٥ (٥) احزاب: ٣٣

اہل بیت خدا کا بس بیارادہ ہے کہ تم کو ہررجس سے پاک رکھے اورایسے پاک رکھے جیسا کہ پاک رکھنے کاحق ہے۔

اس میں مسلمانوں کے درمیان کوئی اختلاف نہیں ہے کہ رسول صلی اللہ علیہ وآلہ نے علی ، فاطمہ ﷺ ،حسن وحسین کو کساء کے نیچے جمع کیاان کے علاوہ کسی غیر کوآنے کی اجازت نہیں دی ، توبیآیت: (اِنَّمَا یُریدُ اللہ) نازل ہوئی۔(۱)

رسول صلی الله علیه وآله کی حدیثیں اس بات پر دلالت کر رہی ہیں که رسول نظر نے انہیں کو اہل بیت قرار دیا ہے، چنانچہ آیت تطهیر کے نزول کے وقت آی صلی الله علیه وآله نے حضرت علی، فاطمه ،حسن وحسين كي طرف اشاره كرك فرماياتها

: "اللهم هولاء أهل بيتى، فأذهب عنهم الرّجس وطهر هم تطهيرً"
الاللهم هولاء أهل بيت بين، ان سرجس كوكثافت كودورر كهاوران كواس طرح پاك
ركه جيسے پاكر كھنے كاحق ہے۔ ام سلمہ نے كہا: اے اللہ! كے رسول صلى الله عليه وآله ميں بھى
ان ميں سے ہول ۔ توآپ نے فرما يا: تم اپنى جگه پر رہو، تم خير پر ہو۔ (٢)

جوروایتیں اہل بیت کو پنج تن پاک میں محدود و منحصر کرتی ہیں ان کے غیر کوئییں ، ان روایات میں بہت سی صحیح بھی ہیں ، ان میں چون و چرا کی گنجائش نہیں ہے ، ان کوتر مذی ، طہاوی ، ابن اثیر جزری نے اور حاکم نے متدرک میں اور سیوطی نے در منثور میں بہت سے طریقوں سے نقل کیا ہے ، یہ صحیح روایات ان اہل بیت کی تعیین و تشخیص میں ہیں جن کے بارے میں مسلمانوں کے در میان کوئی اختلاف نہیں ہے کہ جن کورسول صلی اللہ علیہ وآلہ نے کساء کے مسلمانوں کے در میان کوئی اختلاف نہیں ہے کہ جن کورسول صلی اللہ علیہ وآلہ نے کساء کے مینے جمع کیا تھا۔

اس کے بعدرسول صلی اللہ علیہ وآلہ جب صبح کی نماز کیلئے نکلتے تو فاطمہ زہرا کے دروازہ پر جاتے اور فرماتے تھے:

(۱) صحیح مسلم، کتاب فضائل الصحابه، باب فضائل الحسن والحسین، مشدرک الصحیحین: ۳ سنن بیهتی: ۲۹۲ وغیره

(۲) محیح تر مذی:۲۰۹۲

"الصلوة يا أهل البيت، (إنَّمَا يُرِينُ االله لِيُنهِبَ عَنكُمُ الرِّجسَ آهلَ البَيدِ وَيُطَهِّرَكُم تَطهِيرًا)" ـ (١)

سیوطی نے اپنی کتاب در منثور میں اس آیت: (وَ أَمُر اَهلَکَ بِالصَّلَوْ وَ) کی تفسیر کے سلسلہ میں ابوسعید خدری سے روایت کی ہے کہ انہوں نے کہا: جب بیآیت: (إِنَّمَا يُرِيدُ اللهُ) نازل ہوئی تو حضرت رسالت مآب آٹھ ماہ تک نماز صبح سے پہلے حضرت علی کے دروازہ پر آتے اور کہتے تھے:

"الصلاةرحمكمرالله".

نماز، خداتم پررحم کرے:

(مُّمَا يُرِيلُ الله ولِيُنهِبَ عَنكُمُ الرِّجسَ آهلَ البَيتِ وَ يُطَهِّرَكُم تَطهيرًا)(٢)

اورآ پ صلی الله علیه وآله کے اس عمل کواصحاب دیکھرہے تھے۔

رسول صلی الله علیه وآله یه چاہتے تھے که وہ اہل بیت معین ہوجا نمیں کہ جن سے خدانے رجس کو دور رکھا اور ایسے پاک رکھا جیسا پاک رکھنے کا حق ہے، چنا نچہ جب ہمیں یہ معلوم ہوگیا کہ اہل بیت کون ہیں؟ اور ان سے خدانے رجس کو دور رکھا ہے اور اس طرح پاک رکھا ہے جس طرح پاک رکھنے کا حق ہے ، تو ہمیں یہ معلوم ہوجائیگا کہ اہل بیت کون ہیں اور امامت اور فقہی مرجعیت آخری زمانہ تک انہیں میں محدود رہی ، یہی پنجتن ہیں جن سے خدانے رجس کو دور رکھا ہے جیسا کہ قرآن گواہ ہے اور امامت اور فقہی و ہے جیسا کہ قرآن گواہ ہے اور امامت اور فقہی و

ثقافتی مرجعیت ان سے ہی متصل رہے گی ، جیسے زنجیر کی کڑیاں ایک دوسر ہے سے جڑی رہتی ہیں، امام سابق کی وصیت سے ، یہاں تک کداس کا سلسلہ پہلے امام حضرت علی تک پہنچ جائیگا۔ اس سے بارہ ائمہ معین ہوجاتے ہیں جن کے بارے میں رسول صلی اللہ علیہ وآلہ کی حدیث میں اشارہ ہوا ہے۔

•••••

(۱) شیح تر مذی: ۲۰۹۲

(۲) تفسیر درمنثو رمیں سورہ طا، آیت: ۱۳۲ کے ذیل میں .

# IN THE AGE OF INFORMATION IGNORANCE IS A CHOICE

"Wisdom is the lost property of the Believer, let him claim it wherever he finds it" Imam Ali (as)