

اہل تسنن اور شیع کے سیاسی نظریات محمد مسجد جامعى مترجم جنمير حسين بھاولپورى مجمع جهانی اہل بیت (ع)

فهرست كتاب مقدمهنا شر مقدمهمولف پهلي فصل: دورحاضرکی دینی تحریکیں دورحاضر کی دینی تحریکیں شیعہاور سی حضرات کے سیاسی افکار کے سرچشم مختلف نظريات دین قیادت شخصيات اور دانشوروں كى حكومت جوانوں کا میدان میں وارد ہون مشرقى سياسى محاذ (Bloc) ميں تبديلياں توسيع اورترقي كابرابراورخلاق نهرمون قدیمی وراثتوں کے بارے میں حساسیت گذشتة حقائق کی تلاش

صريح اور داضح فيصله كى قدرت كانه ہونا واقعهُ عاشوراك بالمقابل سكوت اختياركرنا یے تجربہ کی روشن میں نیاادراک سيدقطب كى راه گشائى سيدقطب كےنظريہ كی اہميت تاریخی تنقیدوں کی خط عبدالرزاق كاتاريخي تصور حاكم كي بەنسبت امل سنت كانظرىيە حكومت اورحاكم شيعوں كاموقف دونظريئے مقضاوقدر كامسكه قديم ايام ميں ميں اعراب کی خداشاس جبر کے رجحان کی تبلیغ تاریخی شواہد (نمونے) جعل جديث مرجئه کی فکر

انقلابی پوشیدہ توانا ئیوں کے مقامات انسان میں فیدا کاری کا جذبہ حاكم نظام كاطرز نفكر جديداعتر اضات شيعه كاموقف علمائ يشيع اورصفوي سلاطين شيعوں کی گوشتہ بنی اوراس کے نتائج دبا دٔاورنیٔ ضرورتیں اسلامی حکومت کی فکر خلافت كإخاتميه مغربي قوانين كانفوذ شريعت كى مطابقت چو فصل کے حوالے كتاب كيحربي اورفارسي منابع اورماً خذ كا تعارف کتاب کے مغربی (انگریزی) منابع اور ماخذ کا تعارف

مقدمهناشي یقینااہل ہیت (ع) کی وہ میراث جسےان کے مکتب نے ذخیرہ کیااوراس کے مانے والوں نے برباد ہونے سے بچایا، اسے ایک ایسے مکتب سے تعبیر کیا جاتا ہے جواسلامی معارف کے تمام اصول وفروع کوحاوی ہے۔لہٰذا اس مذہب کی ہمیشہ پیکوشش رہی ہے کہ ایسے افراد کی ترہیت کرے جواس کےصاف وشفاف چشمہ سے کچھ گھونٹ نوش کرسیکس اورامت اسلام یہ کو فیض پہنچانے کے لئےایسےا کابرعلا کو پیش کرے جواہل بیت (ع) کے نقش قدم پر گامزن رہتے ہوئے تمام اعتراضات نیز مختلف مذاہب کے مسائل اور اسلام کے داخلی اور خارجی گونا گوں مکا تب فکر کا بہتر سے بہتر جواب دیتے ہوئے،صدیوں کے اعتراضات کاحل پیش کریں۔ چنانچہ اسی مقصد کی تکمیل کے لئے اہل بیت (ع) کی تأسی میں مجمع جہانی اہل البیت (ع) نے اپنی ذمہ داری محسوس کی اور حریم رسالت نیز ان کے ایسے حقوق کے دفاع کرنے کے لئے پیش قدمی کی جن پرار باب فرق ومذا ہب نیز اسلام دشمن عناصر اعتر اضات کی بوچھار کررہے ہیں۔ بیر پنچ ہے کہ مکتب اہل ہیت (ع) ہمیشہ ہونے والے اعتراض کا جواب دیتااوراس کی ردیپیش کرتا آرہا ہے، اس کے علاوہ پیچی کوشش کرتا آرہا ہے کہ دشمن کے سامنے اپنے استقلال اور ثبات قدمی کا مظاہرہ کرے اور ہر دور میں اپنی مراد کو پہنچے۔ بیپیک علمائے اہل ہیت (ع) کی کتابوں میں موجود تجربے اپنی نوعیت میں بےنظیر اور انو کھے

ہیں کیونکہ بہایک ایسے علمی ذخیرے ہیں جن کی تائید عقل و برہان کرتی ہے۔ دوسری خصوصیت بیر ہے کہ نفسانی خواہشات سے دوررہ کر مذموم تعصب سے اجتناب کرتے ہوئے اینے فن میں متبحراور ماہر علما مفکرین اور دانشوروں کوایسے جالب انداز اور جاذب خطاب کے ذریعہ فکر ونظر کی دعوت دیتا ہے، جسے عقل اور فطرت سلیم قبول کرتی ہے۔ مجمع جہانی اہل البیت (ع) کی بھی یہی کوشش رہی ہے کہ حقیقت کے طالب افراد کے لئے اُخیس تالیفات اور بحثول سے حاصل شدہ بے نیاز تجربوں کے ذریعہ ایک نے مرحلہ کا آغاز کرے، گذشتہ ا کابر علمائے شیعہ کی تالیفات، تصنیفات اور تحقیقات نیز ان کے دیگر آثار کی بھی نشر واشاعت کرے تا کہ تق کے تشنہ افراد کے لئے بیہ تالیفات اور کتابیں ایک شیریں اورخوشگوارچشمہ کے مانند ثابت ہوں، مکتب اہل بیت (ع) نے جن حقائق کو بیان کیا ہے انھیں ایتما م آل محمد کے لئے آ شکار کریں، وہ بھی ایک ایسے دور میں جبکہ عقلیں منزل کمال تک پہونچ رہی ہوں اورانسان کوایک دوسرے کے ساتھ رابطہ بڑی تیزی اورآ سانی سے بڑھتا جارہا ہو۔ محترم قارئین سے امید ہے کہ وہ ہمیں اپنے قیمتی نظریات اور گرانفذرمشوروں سے نواز تے ہوئے تعمیری نظریات اور تنقید کا اظہار کریں گے۔ جس طرح ہم ان تمام اہمیت کے حامل مراکز ،علا، مؤفین اور مترجمین سے اسلام محمد ی 🛠 کی اصل تہذیب اور بنیادی ثقافت کے تحفظ کی درخواست کرتے ہیں۔ اسی طرح خداوند عالم کی بارگاہ میں التجا کرتے ہیں کہ وہ ہمارے اس قلیل عمل کو قبول کرتے ہوئے اپنی خاص عنایت کے زیر سامیہ اپنے خلیفہ حضرت مہدی (عجل اللہ تعالی فرجہ

الشريف) كااتباع كرنے كى روزافزوں تو فيق سےنوازے۔

اب ہم اس کتاب کے مؤلف جناب حمد مسجد جامعی اوراس کے مترجم جناب ضمیر حسین کے بے حد منون اور شکر گزار ہیں کہ انھوں نے اس کتاب کو تالیف اور ترجمہ کیا، اسی طرح ہم اپنے ان تمام ساتھیوں کے شکر گزار ہیں جنھوں نے اس انڑکی بحمیل میں حصہ لیا، بالخصوص ان حضرات کا جواس ادارہ ترجمہ میں کام کرتے اوراپنے فرائض کی ادائیگی میں ہمہ وفت کو شاں رہتے ہیں۔

11

ثقافتى اداره، مجمع جهانى امل البيت (ع)

مقد ملمولف آئندہ کی تاریخ اس بات کی نشاندہی کر ہے گی کہ موجودہ صدی کی ۲ ک کی اور ۲ ۸ ک کی دہائیاں ، اسلام اور مسلمانوں کے سیاسی افکار ونظریات کی تاریخ میں اہم ترین موڑ ہیں ، اب سیکہ میہ موڑ کس طرح کے مستقبل کی صورت میں سامنے آئے گا بیا یک الگ مسلہ ہے ؛ اہم بات ہیہ ہے کہ ایک بڑی تبدیلی آگئ ہے اور طرح طرح کے تجربات اسلامی دنیا میں بھی اور ہین الاقوامی سطح پر بھی اس تبدیلی کے پشت پناہ ہیں۔ ان نکات کو مدنظر رکھتے ہوئے سیکہا جا سکتا ہے کہ اسلام کا آنے والا زمانہ ، چا ہے ایک دین کے عنوان سے ہو یا ایک مستقبل تاریخی ثقافتی اور معاشرتی حقیقت کے عنوان سے ، پوری طرح یقینا موجودہ صورت حال سے وابستہ ہے اور میہ وجودہ صورت حال بھی اس دین کی گذشتہ تاریخ ، خاص طور سے اس کے دور چدید میں وارد ہونے کی کیفیت ، اس کی با ہی کی ک اور رڈمل ، نیز اس کی اپنی درونی توانا سے میں اور وسعتوں کا ہی نیچہ ہے۔ ان تین اسب ، خاص

طور سے آخری سبب کا موجودہ حالت کے وجود میں بڑا کر دارر ہا ہے اور رہے گا۔ یہاں، اہم بات سے ہے کہ ایک انقلاب آ فرین محرک کے عنوان سے خود اسلام کے بنیادی اور فیصلہ کن کر دار کو فراموش نہیں کرنا چاہئے۔ ایسے لوگ بہت ہیں جو خود اسلام کی ذاتی توانا ئیوں اور صلاحیتوں اور بالواسطہ یا بلاواسطہ اثرات پر توجہ دیئے بغیر تاریخ اسلام میں رونما ہونے

والے تغیرات اور موجود ہ اسلام کی تحقیق میں مشغول ہوجاتے ہیں اور اس کوایک ایسی تاریخی، ثقافتی اور معاشرتی حقیقت کے عنوان سے دیکھتے ہیں جو محض عصری تبدیلیوں پر مشتمل ہے، ایک ایس حقیقت کے عنوان سے نہیں دیکھتے مذکورہ خصوصیات کے علاوہ مستقل طور پرخوداپن فعاليت اورخلا قيت كالجمى حامل ہے۔حالانکہ ادیان الہی اور ان میں سرفہرست اسلام، میں ردنما ہونے والی تبدیلیوں کا اس آخری نکتہ کی طرف توجہ دیئے بغیر تحقیق وجایزہ ناممکن ہے۔ اس بات میں کہ دین، اپنے ماننے والوں کا ایمان واعتقاد ہونے اور ان ہی کے ذریعہ معاشرے میں وارد ہونے کے سبب اورخود تاریخی اور معاشرتی قوانین پرمشتمل ہے،کسی کو کوئی کلام نہیں ہے۔کلام تو اس میں ہے کہ آیا اس کی ما ورائے تاریخ کوئی حقیقت ہے یا نہیں ہے؟اگرہم بیہان لیں کہدین کی تاریخ سے ماوراایک مستقل حقیقت ہےاورایک طرح ے اسے تاریخ کا ایک حصہ بنادیا گیا ہے تو ہم کویہ ماننا پڑے گا کہ اس خصوصیت کی طرف توجه کئے بغیراس کوصرف ایک ایسے عامل کی حیثیت سے دیکھنا کہ جس کوتاریخ وجود میں لاتی ہو، ہم کوغلط نتائج کی طرف لے جائے گا،اب اگر ہم اس بات کو قبول کرتے ہیں تومنطق طور پر سے ہمیں بھی یہ قبول کر لینا جا ہے کہ دین کے تاریخ سے مادرا ہونے کا یہ عنصر بھی مختلف معاشرتی، فکری اور سیاسی حوادث کے مقابلے میں کار فرما رہا ہے اور اپنے اصول اور خصوصیات کے مطابق اس نے مختلف عکس العمل ظاہر کئے ہیں اور اس ردعمل کو جاننے کے لیے جس طرح سے تاریخی، معاشرتی ،اقتصادی اور ثقافتی حالات کا جاننا ضروری ہے ، اسی طرح اس عضر کی انقلاب آ فرین خصوصیتوں ، اس کی توانا ئیوں کے سرچشموں اور حالات کے

مطابق ڈھل جانے کی صلاحیتوں پربھی توجہ دینا ضروری ہے۔ ادھر دونتین دہائیوں کے دوران اسلامی حلقوں اور مسلمان نشین ملک میں حقیقی اسلام پسندی کی ایک نگ لہراکٹھی ہےجس نے شیعوں اور سُنیوں دونوں کو متا نژکیا ہے۔ان دونوں، خاص طور پر انقلاب اسلامی ایران کی کامیابی کے بعد اسلام پسندی کی بیاہر جب اپنے کمال تک پنچ گئی تھی، ایسالگ رہاتھا کہ بید دونوں (مکا تب فکر) ایک دوسرے کے مانند جدید دا قعات کے سلسله میں بھی رڈمل ظاہر کریں گے۔لیکن بعد میں جب احساسات کا بہطوفان ٹھنڈا پڑ گیا، تو معلوم ہوا کہ بیددنوں اپنے اپنے تاریخی تجربوں ،فقہی و کلامی اصولوں اورنفسیاتی و معاشرتی ڈ ھانچوں کے مطابق دوالگ الگ طریقوں سے نئے مرحلوں کو طے کریں گے اور بیفرق جس طرح دومختلف تاریخی تجربوں کا مرہون منت ہے، پھیک اسی طرح ددمختلف فقہمی اور کلامی نظام کابھی مرہون منت ہے۔اس رہ گز رمیں دونوں کی موجود ہصورت حال جو یہاں تک پہونچی ہےجد یدمرحلہ کےجس قدراینے تاریخی تجربے سے ہماہنگی رکھتی اسی قدراینے اعتقادی نظام اوراصولوں سے بھی ہما ہنگ ہے۔

14

موجودہ حالت کو پیچھنے کے لئے ضروری ہے کہ ان دونوں نکات کا پوری سیج پتی اور دقت کے ساتھ جائزہ لیا جائے؛ خاص طور سے میہ معلوم ہونا چاہئے کہ ان دونوں فرقوں نے اپنی جامعیت اور تمامیت کیساتھ اپنے پیروؤں میں دینی، ساجی اور روحانی ڈھانچہ کو کس طرح تشکیل دیا ہے اور ان میں سے ہرایک کے یہاں زمانہ کے تغیرات، دبا واور خود پر عائد شدہ فرائض سے مقابلہ کرنے کے تین وسائل اور قابلیتیں پائی جاتی ہیں؟ مین اور کھن خطر کہ

اہل تسنن اورتشیع کے سیاسی نظریات 15 موجودہ حالات کے شمچھنے میں بہتر مدد کر سکتا ہے،کسی حد تک آئندہ کے حالات کی بھی نشاند ہی كرسكتاب-

یہاں ہماری بحث کا مقصد نہ تو مناظرانہ اور اپنی اہمیت جتانا ہے کہ اسلام سے متعلق کونسا تجربہ اور کون سی تفسیر صحیح اور کوئسی غلط ہے، نہ ہی اختلاف آمیز مسائل کو چھیڑ نامقصود ہے کہ اسلامی اتحاد و بھائی چارگی میں خلل واقع ہو ؛ یقینی طور پر دونوں مکا تب فکر کے روحانی، تاریخی،اعتقادی اور فکری امتیازات کوغیر جانب داری کے ساتھ علمی پیرائے میں بیان کرنااور بتانا کہ ان امتیازات کے اسباب وعلل کیا تھے اور ان کے نتائج اور اثرات کیا یڑے؟ چونکہ زیادہ گہرائی سے صحیح شاخت میں مددگار ثابت ہوں گے،ان کے چھپانے سے کہیں زیادہ ،اخوت اور اتحاد کے استحکام میں معاون ثابت ہو سکتے ہیں۔ آج کی اس کھل ہوئی،مواصلاتی ذرائع سے بھری دنیا میں نہ تو ہی ممکن ہے اور نہ ہی مناسب ہے کہ حقیقتیں خصوصاً جہاں وہ دین کی قوتوں اور گہرائیوں کی حامل ہوں لوگوں سے چیمیائی جائیں ۔کسی بھی مکتب فکر کے مامنے والوں کی طرف سے اس کی حقیقت کا چھپایا جانا ہی اس بات کا سبب بنتا ہے گا کہ دوسرے افراداس کی تحریف شدہ شکل دنیا کے سامنے پیش کریں اوراپنے انداز میں اس کی تفسیر کریں۔

تفاہم، ہماہنگی ، ہمفکری اور ایک دوسرے کے تنیک ذمہ داریوں کا احساس اور نقد پر ساز مشتر کہ مسائل میں مشارکت اسی وقت ممکن ہوسکتی ہے جب دونوں اخلاص اور شجاعت کے ساتھ ایک دوسرے کو سمجھیں اور خود کو ایک دوسرے کے سامنے پیش کریں کہ ہیں۔ پیامور آج کی دنیا میں ایک دوسرے کو کھل کر سمجھنے کے علاوہ اور ایک دوسرے کے احتر ام کی رعایت کئے بغیر حاصل نہیں ہو سکتے۔

16

اس شناخت کا معمولی ترین نتیجہ میہ ہوگا کہ دونوں فریق ایک دوسرے سان کے محد وددسائل اور اصول ونظریات کے دائر وں سے زیادہ امیدیں اور تو قعات نہیں رکھیں گے، (افسوس کہ یہی وہ مشکل ہے مسلمان جس سے ہمیشہ روبر ور ہے ہیں اور آج بھی ہیں) انہیں معلوم ہونا چاہئے کہ وہ کون ہیں اور ان کے مد مقابل کون ہے؟ اور وہ کن مقاصد کو حاصل کرنا چاہتے ہیں اور ان کے مقاصد اور ان مقصد کی تحمیل کے بارے میں دونوں کے تصور اور نظریات ہیں۔

یہ کتاب جوآپ کے سامنے ہے اُن چارتقر یروں کی ذرا بحمیل وتفصیل کے ساتھ تر تیب شدہ شکل ہے جو ۱۹۸۷ء کے موسم خزاں میں عصر حاضر کے فن پاروں کے موزیم ہال میں کی گئ تھیں۔ اس زمانہ میں ان تقریروں کے اہتمام کا واحد مقصد میتھا کہ شیعوں اور سنیوں کے سیاسی افکار کے بنیا دی میدانوں پر کھل کے گفتگو کی جائے اور یہ بتایا جائے کہ یہ میدان کیوں اور کس طرح وجود میں آئے؟ کن اسباب وعوامل سے متاثر ہیں؟ کس طرح ان دونوں کے سیاسی افکار میں مؤثر ہوئے ہیں؟ اور یہ کہ ان دونوں طرز نظر نے موجودہ زمانے کے تیزی سے بد لتے ہوئے عجیب وغریب تغیرات نیز اس کی ضرورتوں اور تقاضوں کے مقابلہ میں کیا عمل ورڈمل ظاہر کیا ہے اور ظاہر کرر ہے ہیں۔ اور ایک آخری اور بنیا دی ہوں کہ مقابلہ میں کیا

ورسی دونوں فریق ایک دوسر ے کی صاف و شفاف اور حقیقی صورت کو بہتر طور پر بہچان لیں، ایک دوسر ے کی فقہمی اور کلامی حد بند یوں اور ضرورتوں کو نیز ایک دوسر ے کے تاریخی تجربوں اور اعتقادی ڈھانچوں کو اچھی طرح سبحھ لیں تا کہ ایک دوسر ے کی تو قعات اور امیدیں ان ہی اصول و معیارات اور قابلیتوں کے مطابق ہوں۔

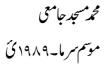
اس کے باوجود کہ بیان شدہ موضوعات ومباحث کا بڑی گرم جوثی سےاستقبال کیا گیا تھا،اس کے زیورتحریر سے آراستہ ہونے میں تاخیر ہوئی۔

یہاں جسبات کی یا ددہانی ضروری ہے وہ یہ کہ اس کتاب کی چاروں فصلیں ان بی تقریروں کے کور پرنظم وتر تیب دی گئی ہیں۔ اگر یہ کتاب مستقل طور پر ان تقریروں پر توجہ کئے بغیر مرتب کی جاتی تو اس کے ابواب قائم کرنے میں تبدیلی نظر آجاتی اور بہت تی بحثیں ایک مستقل باب کی شکل میں پیش کی جا تیں لیکن بعض اسباب وعوامل کہ جن میں سب سے اہم وقت کی تنگی مباحث کی وسعت اور دور حاضر کے مختلف مسائل کی پیچیدگی ہے کہ جن کے تحت یہ کا مہیں ہو سکا۔ بیدوا قعات اس طرح ، سبب بنے کہ حوالے زیا دہ اور بعض وقت طولانی ہو جائیں اور اس بات کے لئے ضروری ہو گھا کہ ہم اسپنے محتر مقار کی سے معذرت چاہیں۔ ہو کا مہیں ہو سکا۔ بیدوا قعات اس طرح ، سبب بنے کہ حوالے زیا دہ اور بعض وقت طولانی ہو جائیں اور اس بات کے لئے ضروری ہو گھا کہ ہم اسپنے محتر مقار کین سے معذرت چاہیں۔ اللہ جعفر سبحانی دام ظلہ کا شکر گذار ہوں ، جھوں نے اس کتاب کی نظم و تر تیب میں اپن الد جعفر سبحانی دام ظلہ کا شکر گذار ہوں ، جھوں نے اس کتاب کی نظم و تر تیب میں اپن ادارے کے تمام وسائل خصوصاً اس (ادارہ) کے کتب خانہ کو میرے اختیار میں دے دیا تھا اور میں نے پوری طرح اس سے استفادہ کیا، اسی طرح جناب بہاء الدین خرمشا ہی زیر

تو فیقا تہ کا شکر بیادا کرتا ہوں، جنھوں نے اس کتاب کی نظر ثانی کی ذمہ داری قبول کی اور جناب مصطفے تاج زادہ کاممنون ہوں جنھوں نے ان تقریروں کے انعقاد کے اہتمام میں بڑھ چڑھ کر حصہ لیا ہے۔

18

ای طرح لازم ہے کہ جناب محمد باقر ی لنگرانی صاحب کا شکر بیدادا کروں جنہوں نے ان تقریروں کے کیسٹوں کوزیورتح پر سے آ راستہ کرنے کی ذمہ داری قبول کی اور بیہ کتاب سب سے پہلے مرحلہ میں ان ہی کی زحمتوں ، مشقتوں اور انتقک کوششوں کی مرہون منت ہے ؛ اس طرح جناب علی رضا بہتی صاحب ، جناب کیومرث امیر کی صاحب ، جناب محمد باری دامت عز ہم اور دوسر بے بھا ئیوں کا بھی شکر بیدادا کرتا ہوں جن میں سے ہرایک نے الگ الگ اس کتاب کے منظر عام تک پہو نچنے میں لانے میں خاص اہتمام برتا ہے خدا ان سب کوان کی زحمتوں کا اجرعطا کر ہے۔



## پہلیفصل

دوبرحاضركي ديني تحريكيں

آخری دس سال کے دوران اسلامی دنیا، عالمی سطح پر سب سے زیادہ بے چینی کا شکار، خبروں میں پیش پیش رہی ہے اور بید مسئلہ صرف ایران تک محدود نہیں رہا ہے اور نہ ہے، بلکہ پوری اسلامی دنیا کا یہی حال ہے۔ اگر چہ اس مدت میں ایران اسلام پسندی کا مرکز، بلکہ اس تحریک کاروح رواں اور جوش وخروش کا محوررہا ہے۔

آن کل جس چیز کواسلام کے احیااور اسلامی اصول پیندی سے تعبیر کیا جارہا ہے، اس وقت اسلامی دنیا کے آخری مغربی حصے یعنی تیونساور مراکش تک اور مشرق میں اس کے آخری حصہ یعنی انڈونیشیا اور مسلمان نشین بسنیوں پر مشتمل فیلیاین تک پھیل چکی ہے۔ بے شک ان تمام اسلامی مما لک بلکہ مسلمان نشیں ان ملکوں میں بھی جہاں وہ ملک کی آبادی کی نسبت اقلیت میں ہوئے ہیں۔ اس سے قطع نظر کہ وہ مقامی با شندے ہیں یا غیر مقامی مہما جر، اس نئی اسلامی لہر سے متاثر کے اعتبار سے ان میں فرق پا یا جاتا ہے۔

البتہ یہ انقلابات اور بے چینیاں صرف ان آخری دس سالوں سے مخصوص نہیں ہیں۔ شایداسلامی دنیا میں موجودہ اضطراب اور بے چینی اس صدی کے دوران دنیا کے دوسرے

حصوں کے مقابلہ میں کچھزیادہ اورنسبۂ زیادہ سنجیدگی کے ساتھ ظاہر ہوتی ہے۔ کم سے کم بیتو کہاہی جاسکتا ہے کہ موجودہ ادیان کے درمیان، اسلام جس نے ایک دین کی حیثیت سے اور ایک تہذیب اور تدن کے عنوان سے، ایک مستقل تہذیب اور تدن خودخلق کی ہے اور اس کے حفاظت کی ذمہ داری بھی خوداینے کا ندھوں کے او پر اٹھارکھی ہے، دیگر تمام ادیان سے کہیں زیادہ اس دوران انقلابی ، ثابت قدم اور برسر پیکارر ہاہے۔کسی بھی دوسرے دین نے اس حد تک نئی تہذیب وتدن کی ہمہ گیرتوسیع پسندی کے خلاف اپنا رڈمل نہیں دکھایا ہے۔ اگر چیمکن ہے کہ انہوں نے ایک زمانہ میں کچھ عرصہ کے لئے سی مثبت یامنفی پہلو سے انقلابی اقدام اور مقابلہ سے کا م لیا ہو لیکن بالآخر یا تو انہوں نے اس تہذیب کے تسلط کو قبول کرلیا یا پھراس ایک طرح کی مفاہمت کے ساتھ صلح آمیز زندگی بسر کرنے کے لئے جھک گئے۔ یعنی اینے اصول اور معیارات کونظر انداز کرتے ہوئے خود کوموجودہ حالات کے سانچے میں ڈ ھال لیا۔ کیونکہ اس کےعلاوہ اپنے تحفظ کے لئے ان کے پاس نہ تو کوئی اور چارۂ کارتھااور نه بی وه کسی اورطرح سے اپنی اولا داور پیرووں کے انحراف کوروک سکتے تھے۔ (۱) مختف ادیان کے درمیان صرف اور صرف اسلام ایک ایسادین تھا جوابے اصول وقوانین اور مذہبی حقائق پر ثابت قدم رہ کرنگ تہذیب وتدن میں ضم نہیں ہوااوراس کے سامنے کھڑے ہو کر برابر سے مقابلہ کیا اور کم سے کم اپنی سرزمینوں میں ،اپنی حاکمیت اور بقا کی جنگ لڑتار ہا۔

20

وہ حکمرانی جونئ تہذیب وثقافت اوراس کے علم برداروں کے ذریعہ یا تو نا قابل قبول تھی یا پھر وہ اس کو محدود کردینا چاہتے تھے۔ اس آخری دہائی بلکہ صدی کے دوران اس دین کی

استقامت اور مقابلہ آرائی کے واقعات اورکوششوں کی داستانیں ان کے سیاسی اور معاشرتی وجود کے تحقق اور مجاہدت دمقابلے کے علاوہ اور پچھنہیں ہے اور یہ سب چیزیں خوداسی دین کی بدولت ہیں۔اس دین کی اندرونی ساخت کچھاس طرح کی ہے کہ وہ اپنے پیرووں کوخودا پنے آ پ کو ثابت کرنے اور غیروں کوٹھکرا دینے کی کوشش کرتے رہنے کی دعوت دیتا ہے۔ایک مسلمان جب تک مسلمان ہے اس کی ذمہ داری ہے کہ وہ اپنے دین کے اصول وقوانین کی یا بندی کرے۔ بیاس کے اعتقاد نیز اس کی اخروی فلاح ونجات اورد نیوی عزت دسر بلندی کا لا زمد ہے۔ بیایک دینی اوراعتقادی ضرورت اورایک نا قابل تبدیل فریضہ ہے۔ اگر چیمکن ہے کسی مختصر یا طویل زمانہ میں کسی سبب کے تحت مثلاً ضعف ایمان، یا پھر ساج اور معاشرہ کے نامناسب حالات کی بنا پراور عملی طور پر بیفریضہ انجام نہ پائے کیکن ہمیشہ کے لئے اس کو فراموش نہیں کیا جاسکتا۔ جب تک اسلام ہے اور مسلمان باقی ہے، یفریضہ بھی رہے گا اور اس بات کا احتمال پایا جاتا ہے کہ بیددین (یعنی دین اسلام) موجودہ حالات کےخلاف موقف ا پنائے اور صورت حال کواسلام سے ہما ہنگ کرنے کے ارادہ سے حالات کے خلاف اُٹھ کھڑاہو۔

مختصر میہ کہ اس دین کا ہر برگانہ چیز سے مقابلہ اور پیکار خوداس کی ذات اور حقیقت کی طرف پلٹتا ہے۔ میہ مقابلہ آرائی کسی وقتی ابال یا جوش وجذبات کا نتیجہ اور مختصر مدت میں ختم ہوجانے والی چیز نہیں ہے۔ اگر چہ مجموعی طور پر بیرونی اسباب وعوامل اس کے وجود وظہور، اور وجود و ظہور کی کیفیت میں اہم کردارر کھتے ہیں، کیکن اصل سبب خوداسی دین کے اندر موجود ہے

بیرونی اسباب وعوامل صرف حالات کوسز اوار و ہموار کرتے ہیں۔ تاریخ اسلام سنت و بدعت کے درمیان ایک مسلسل اور کبھی ختم نہ ہونے والی جنگ کی تاریخ ہے۔ تاریخ اسلام سنت کوقائم کرنے اور بدعت کوختم کرنے کی ایک مسلسل تلاش اورکوشش ہے۔ (۲) اب بہ بات اہمیت نہیں رکھتی کہ اس بدعت کی شکل اور اس کے پہلو کہا ہیں ۔ جب تک بدعت کا وجود رہے گا جنگ بھی جاری رہے گی اور یقینا بدعت کا سلسلہ بھی ختم ہونے والانہیں ہے لہٰذا قدرتی طور پر بیہ جنگ ومقابلہ بھی تبھی ختم ہونے والانہیں ہے، اگر چہ اس بات کا امکان یا یا جاتا ہے کہ بیہ مقابلہ گر ماگرم سیاسی انداز کا نہ ہو۔ مبارز ہ کی شکل کیا ہودر حقیقت حالات طے کرتے ہیں۔ لیکن اس کوایک اصول کے طور پر جاری رہنادین طئے کرتا ہے۔ (۳) اسلام کی پوری تاریخ خصوصاً آخری صدی اور دہائی کے دوران شیعہ اور سنی دونوں فرقوں میں ہم نے اس طرح کی جہادی کوششوں کا مشاہدہ کیا ہے۔ اسلامی احکام وقوانین کے نفاذ و استحکام اور اسلام کے علاوہ جو کچھ بھی ہے تمام چیز وں کوٹھکرا دینے کے سلسلے میں شیعوں اور سنیوں دونوں نے برابر سے ایک ہی انداز اور ایک ہی جذبے کے تحت جدوجہد کی ہے۔ در حقیقت اس مقابله آرائی کی بازگشت خود اسلام کی طرف ہے اور بیہ مقابلے دوطرح کے نہیں ہو سکتے یہی وجہ ہے ایران کی مانند مذہبی ملکوں کے مقابلے اور پرکار کی داستانیں دوسرے اسلامی مما لک مثلاً عراق، شام،مصراور یا کستان وغیرہ کے دا قعات سے بنیادی قشم کا فرق نہیں رکھتیں اور اسی لئے دور حاضر کی تاریخ نے ان داستانوں کو یکساں طور پر بیان کیا ہے۔(٤) لیکن ان سب کے باوجود قبول کرنا ہوگا کہ ان کے درمیان کچھ فرق بھی یائے

جاتے ہیں اورا گران کی طرف توجہ نہ دی جائے تو بہت سی مشکلات اور غلط فہمیاں پیدا ہو کتی ہیں۔اتحاد دیجیجتی کی کوششوں کی طرف موجودہ جھکا وّاس بات سے مانع رہا ہے کہ ان فرقوں کو صحیح طور سے سمجھااور جائزہ لیا جائے اور بیا یک بڑی مشکل ہے جوصرف اسی صورت میں حل ہوسکتی ہے کہ جب یوری غیر جانبداری اور جرأت د دلیری کے ساتھا سے روبر دہوا جائے۔ بد فرق ایک طرف توشیعه نشین اور سی نشین ممالک کے سیاسی، تاریخی، معاشرتی اور اقتصادی لحاظ سے مختلف حالات اور امتیازات سے تعلق رکھتے ہیں اور دوسری طرف اس نے ان دونوں مکا تب فکر کے اعتقادی خصوصیات ہیں اور ان خصوصیات نے معاشرتی مذہبی اور اعتقادی عمارت بنانے میں اپنے معتقدین کے درمیان جو کردارادا کیا ہے ان سے تعلق رکھتا ہے۔اور بیہ بات بڑی اہمیت کی حامل ہے۔مسّلہ صرف یہٰ ہیں ہے کہ ان دونوں فرقوں کا اسلام اور دینی عقائد کے بارے میں سوچنے اور شبچھنے کا انداز ددطرح کا ہے۔ بلکہ اس سے زیادہ اہم ہیہ ہے کہ بیدد نوں اپنی اپنی دیں فہنمی اور عقائد کی روشن میں پوری تاریخ کے دوران میں دوطرح کی مختلف خصوصیات سے متاثر ہوکر پروان چڑ ھے ہیں۔ دوالگ الگ ثقافتی، سیاسی اور معاشرتی ماحول میں زندگی بسر کی ہے ہیں لہٰذا ان کی نفسیات اور مذہبی شخصیت، افکارونظریات اور مذہبی جذبات اوراحساسات بھی دوطرح کے ہیں۔(ہ) اب چونکهان کے نظری عقائد کی خصوصیات کا تحقیقی جائز ہ اسلامی تحریک کی موجودہ صورت حال کو ذ را گہرائی سے بہتر طور پر سمجھنے میں مدد کر سکتا ہے،ان دونوں ( شیعہ اور اہل سنت ) کے سیاسی افکار کی تحقیق بہت زیادہ اہمیت کی حامل بےلہذاتم ہید کے طور پر ہم اس کو بیان کرر ہے ہیں۔(٦)

شیعه او م سنی حضر ات کے سیاسی افت کا م چاہے شری اسی افت کا م سے سر چشم پہلے ہمیں بید کیھنا ہوگا کہ بیاصول و اسباب، چاہے تاریخی ہوں، یافقہ می اور کلامی (شیعوں اور سنیوں کی اور مذہبی سیاسی سوجھ بوجھ کی تشکیل میں کس طرح موثر ہوئے ہیں اور کیوں اس طرح وجود میں آئے ہیں؟ اور اس طرز تفکر نے ان کی گذشتہ اور موجودہ دینی سیاسی تغیرات کی تاریخ پر کیا اثر ڈالے ہیں اور ڈال رہے ہیں؟ آیا ان دونوں کی سیاسی اور معاشرتی حتی ثقافتی تبریلیوں کا سفر جہاں دین و مذہب کے ساتھ آمیزش اور طررا وَ ہوا ہے، کیساں رہا ہے یا دونوں میں فرق پایا جاتا ہے اور اگر فرق رہا ہے تو بیفرق کس حد تک سیاست اور دین کے دائرے میں دونوں کے نظریاتی بنیا دوں اور دونوں کے باہمی رابطہ کی کیفیتوں سے متافر رہا ہے؟ نیز بیر کہ اس فہم نے دونوں مذہب کے مانے والوں کے معاشرتی اور معنوی ڈھانچہ پر کیا اثر ڈالا ہے؟

اس موضوع کی گہرائی کے ساتھ تحقیق صرف اس لئے اہم نہیں ہے کہ اس کی روشن میں اہل تشیع اور اہل سنت کے ماضی کو بہتر طور پر سمجھا جا سکتا ہے بلکہ اس سے زیادہ اہم ہیہ ہے کہ اس پر توجہ دیئے بغیر اسلامی تحریک کی موجودہ حالت کو صحیح طور پر سمجھا نہیں جا سکتا۔ اگر چر ممکن ہے کہ موجودہ اسلامی تحریک، شیعہ اور سن علاقوں میں یا کم سے کم بعض علاقوں میں یکساں طور پر احاطہ کئے ہوئے ہو، لیکن اس سے اگر ریہ بچھ لیا جائے کہ یہتحریک ایک ہی جیسے مقد مات اور بنیادی نظریات سے وجود میں آئی، بچھولی جولی اور آگے بڑھی ہے تو سے غلط ہے۔ سیا سی

معانثرتی اور اقتصادی حالات کی تا ثیر نیز ان دونوں مذاہب کے پیر دوں کے کم وبیش مشتر کہ سامراجی تجربات اور تاریخی ماحول موجودہ حالات وجود میں لانے میں اس قدر قومی اور فیصلہ کن رہے ہیں کہ کسی متشکلہ امر کے آغاز میں ہی ان دونوں مکا تب کی اعتقادی خصوصیات اور سیاسی ، مذہبی عمارت کی اہمیت کو دوطرح سے اسلامی تحریک کے ملی تعیین میں صاف طور پر پر کھا جاسکتا ہے۔

البتداس کا بی مطلب نہیں ہے کہ مختلف میدانوں منجملہ سیاسی افکار کے دائرے میں ان دونوں کے بہت سے مشتر کات کو نظر اندار کردیا جائے۔ مسئلہ بیہ ہے کہ دونوں میں باہمی شبا، توں بلکہ بہت سارے مشتر کات کے باوجود باریک قسم کے اہم فرق پائے جاتے ہیں۔ ایسے فرق اور امتیازات جن کو آج کے پیچیدہ حالات نے اور زیادہ بہتر طور پر نمایاں کردیا ہے۔ ان باریک اور ذہن سے چسل جانے والے فرقوں سے غیر جانبدار انہ تیج واقفیت جس قدر گہری ہوگی اتنا ہی ایک دوسر کے کی شناخت میں مددگار ہوگی اور باہمی مشکلات و بدگمانیوں کو زائل کرد ہے گی۔لہذا ضرور کی ہے کہ ان کو پیش کر کے ان کے بارے میں بحث کی جائے نہ ہی کہ ان کو پوشیدہ رکھا جائے۔

حقیقت ہیہ ہے کہ شیعہ اور سی ، خصوصاً سیاسی نظریات میں بالکل دوطرح کے مختلف مکا تب ہیں اور سیاسی و مذہبی تحریک ، ان دونوں معا شروں میں دوطرح سے وجود میں آئی ہے۔ کیا ایسانہیں ہے کہ ہرایک معاشرتی اور سیاسی تحریک خود اپنے حلقے میں موجود ساجی اور نفسیاتی حقیقتوں ، تاریخی تجربوں اور اعتقادوں سے متاثر ہوتی ہے اب جبکہ میہ ثابت ہے کہ حقیقتیں

مختلف ہیں تو فطری طور پرتحریک کوبھی متاثر کردیں گی۔ایک شیعہ اور ایک سی کے مذہبی نفسات بھی مختلف ہیں اوران دونوں کے دینی دمعا شرتی ڈھانچہ میں بھی فرق یا یا جاتا ہے اور جب اییا ہے تونتیجہ بھی خواہ نخواہ اس فرق سے ضرور متاثر ہوگا۔ (۷) بطورنمونیا یران میں عام طور پر اہل سنت کے پہاں دینی اور سیاسی رہبری کا نہ ہونا عصر حاضر کی اسلامی تحریک میں ایک بڑی کمزوری تمجھی جاتی ہے۔جبکہ بیۃ نقیدی پہلوشیعوں اورسنیوں کے درمیان ایک بے جامواز نہ کی دین ہے اور ناقدین نے اس نکتہ کونظر انداز کر دیا ہے کہ بد خصوصیات دونوں کی فقہی، کلامی عمارت، روایتی تاریخ نیز نفسیاتی اور معاشرتی ڈ ھانچہ سے متا تر ہے۔ایسی بنیادیں اورضر ورتیں اصولی طور پر اہل سنت کے یہاں نہیں یائی جاتیں جبکہ شیعہ،شیعہ ہونے کی حیثیت سے، نہ بیر کہ وہ ایرانی ہے یا موجودہ زمانہ میں زندگی بسر کررہا ہے،اپنے دینی لزوم کے تحت، نہ صرف رہبری کو قبول کرتا ہے بلکہ خود رہبر تربیت کرتا رہا ہے اور بیضرورت اورلز وم اہل سنت کے یہاں نہیں ہے۔ نہ تو ان کے یہاں اس طرح کا کوئی نظریاتی سرچشمہ پایا جاتا ہےاور نہ ہی ان کے یہاں کوئی تاریخی تجربہ رہا ہے؛ نہ تو ان کی معنوی اور مذہبی عمارت اس طرح کے ستون پر کھڑی اور بلند ہوئی ہے کہ وہ ہرمسکلہ میں اپنے مرجع دینی کی طرف رجوع کریں اور نہ ہی ان کے مذہبی معاشرہ کا ڈھانچہ اس طرح کا ہے کہ کسی ایسے خص کواپنے فیصلوں میں آخری نقطۂ اقتد ارقر اردیں۔

مختلف نظريات اس بحث کی اہمیت کے پیش نظر کہ جس کی بیرحامل ہے بہتر ہے ہم پہلے کتاب الفکر السیاسی الشيعي کے مؤلف علامہ محمد جواد مغذیہ کی بصیرت افروز تنقید کا ایک حصبہ یہاں یرفش کردیں۔ علامہ موصوف اپنی کتاب الشیعہ والحا کمون میں تحریر فرماتے ہیں: جمہور اہل سنت حاکم جائر کی اطاعت اوراس کےظلم وجور پرصبر کرنے کو داجب جانتے ہیں اور اس کےخلاف خروج کی اجازت نہیں دیتے ،لیکن شیعہ ظلم اور برائی کے خلاف انقلاب اور مقابلے کو واجب جانتے ہیں۔ شیعیت اس مسلہ میں سنیت کی مخالف ہے اور اس نے اس کا مقابلہ کیا ہے۔ اکثر اہل سنت کی نظر میں کسی ظالم وجابر حاکم کے خلاف خروج دین اور اسلام سے خروج ہے اور شیعوں کی نظر میں اس طرح کا خروج عین دین ہے اس کے برخلاف ظلم پر صبر کرنا دین سے خروج شار ہوگا۔اوراسی مقام پر احمد امین اوران کی مانند دوسروں کے اس قول کی شچی اور صحیح علت سمجھ میں آتی ہے جو کہتے ہیں: شیعیت ہراس فرد کے لئے جواسلام کی نابودی کا دریے ہوا یک سائباں ہے کیونکہ احمد امین اوران کے بزرگوں کی نظر میں، اسلام ایک حاکم کے وجود میں، چاہے ظالم ہویا عادل ،مجسم ہوتا ہے لہٰذا ہر وہ څخص جواس کے مقابلہ میں قیام کرے اسلام سے خارج ہوجا تا ہے۔لیکن شیعوں کی نظر میں خود حاکم ظالم ہے اور وہ اسلام سے خارج ہے...اسی بنا پر بیہ بات تعجب آ ورنہیں ہونی چاہئے کہ وہ (احمدامین) ایک شیعہ کوا گر نابود کرنے والے سے تعبیر کریں۔ جی ہاں! یقدینا شدیعہ گمراہی اور برائی کونا بود کرنے والے ہیں۔ ید<sup>ح</sup>سن بصری تھے جو کہا کرتے تھے: بنی امیہ کی اطاعت واجب ہے اگر چیہ وہ ظلم وستم ہی

کیوں نہ کریں...خدا کی قسم ان کے ذریعہ جو بھلائی سامنے آئی ہے وہ ان کی برائی سے کہیں زیادہ ہے۔ اس کے بعد وہ اپنے بیان میں مزید اضافہ کرتے ہیں: شیعوں کے ائمہ، فقتہا اور ادبانے ہمیشہ حکام جور کے خلاف قیام کیا ہے اور ان کی مدد اور تعاون کو گناہ اور معصیت میں قرار دیا ہے۔ اس لئے کہ شیع اپنی حقیقت اور ما ہیت کے لحاظ سے باطل کے خلاف قیام اور استفتامت کا حامی ہے اور وہ حق کی برقر اری کے لئے ایژار کا حکم دیتا ہے اور بیہ محقول نہیں ہے کہ صاحبان قوت و اقتد ار اس بات سے غافل رہے ہوں، یہی سبب ہے کہ وہ حکام جور شیعوں کو آزار واذیت میں مبتلا رکھتے تھے اور ہر جگہ ان کا بیچچھا کیا کرتے تھے۔ انہوں نے علمائے سوء کو خرید لیا اور دونوں ( حکام جور اور علمائے سوئ) نے ل کر طئے کرلیا کہ خدا ور سول حقاف مونین اور ان کو تی دون کی میں میں ان کے تو کہ ان کا کی حکم اور اس کے محاد اور سول

28

خلاف، اس دین سے کہ جس کی وہ تفسیر کرتے تھے، فتو کی دیا کرتے تھے۔ (۸) جواد مغذیہ کی ہی بات خود اپنے مذہب کے سلسلے میں شیعوں کے عمومی تصویر کو بیان کرتی ہے اور اسی طرح اہل سنت اور ان کے علما کے سوء کے بارے میں ان کے خیال کی ترجمان اور بیر بیان اگر چہا پنی حد تک صحیح ہے کیکن ہیکامل اور عکمل نہیں ہے؛ حقیقت کا ایک حصہ ہے نہ کہ پوری حقیقت؛ دیکھنا ہوگا کہ کیوں بیہ ایسے اور وہ ویسے ہیں؟ آیا بیصورت صرف شخصی اور اخلاقی دلاک کا نتیجہ ہے یا مسلہ اس سے زیادہ گہر ااور باریک ہے۔ ان دونوں مکا تب فکر اعتقادی، فکری، معاشرتی اور تاریخی فیصلوں میں کن بنیا دوں پڑمل کیا ہے اور ان کے لزومات

اور پابندیاں کیارہی ہیں؟ کیونکہ وہ سہر حال اپنے اعتقادی فقہی اور کلامی حدود سے باہر قدم نہیں نکال سکتے بتھے۔جوشخص اپنے اصول وضوابط اور اعتقادی ذمہ داریوں کے تحت اپنے قدم اٹھا تاہے نہ فقط بیر کہ وہ خص سرزنش کے قابل نہیں ہے، بلکہ اگر وہ اس کا م کواخلاص اور حسن نیت کے ساتھانجام دے تو وہ قابل ستائش اور تعریف بھی ہے۔ اگرکوئی اعتراض اور تنقید بھی ہوتو اسے بھی آ زادی کے ساتھ ہونا چاہئے نہ بیہ کہ خاص اصول ( قواعد ) ادرمعیار کوقبول کر کے اس کی یابندی کی جائے ادرا سی طرح اصول ادر فرائض سے دست بردار ہوکرتو قع رکھناایک بے کل اور بے جاتو قع کےعلاوہ کچھاور نہیں ہے۔ مغذیہ کے بیانات نقل کرنے کے بعد (نقاد) تنقید کرنے والا اس طرح تنقید کرتا ہے: بغیر اس کے ہم اس بارے میں تعصب سے کام لیں اور تعصب کی آگ بھڑ کا <sup>ع</sup>یں استاد مغذیہ کی قدر دانی اور شکر بیدادا کرتے ہوئے ہمیں بید کہنا چاہئے کہ ہم ان کے اس تجزبید کی موافقت نہیں کر سکتے ۔ان کی احساساتی اور خاص روش پرتوجہ کئے بغیرایک عام انسان بیدا حساس کرتا ہے کہ شیعہ اور اہل سنت کا حکام کے ساتھ سلوک اور برتا ؤبنیا دی طور پر دوطرح کا رہا ہے۔ اس طرح پنج براکرم کی رحلت کے بعد بید دونوں حکام کی حاکمیت کے تحت دومختلف حالات میں زندگی بسرکیا کرتے تھے۔

اس کے بعدوہ اس طرح اضافہ کرتا ہے: وہ نظریات جو فقہائے عظام سے صادر ہوتے تھے وہ کوئی شخصی اور ذاتی مسئلہ نہیں تھا، بلکہ وہ عام مسائل سے متعلق تھا کسی فقیہ سے صادر ہونے والافتو کی اس کی شخصیت اور ذات سے مخصوص نہیں تھا، بلکہ ان کے مانے والے اور پیرو ک

کرنے والوں، مریدوں اور مقلدوں کو بھی شامل ہوتا تھا۔ لہذا کسی بھی مسلہ کی اس طرح تحقیق و تجزیب بیں کرنا چاہئے۔ ان کے بیان میں ایک بہت بڑا اشتباہ اور غلط نہی ہوگئی ہے جس پر کوئی ایک بھی محقق ان کی موافقت نہیں کر سکتا، اگر چہ یہ نظریہ کچھ ایسے حقائق اور مطالب پر بھی مشتمل ہے۔ بیچنچ ہے کہ میں اپنے موقف اور نظریہ کے بیان میں شجاع اور صاف گوہونا چاہئے ، لیکن اس کے حدود اربعہ کو فرامو شنہیں کرنا چاہئے۔ بیان میں صراحت صرف ایک وسیلہ کی حیثیت رکھتی ہے نہ ہے کہ یہی ہمار ااصلی مقصد ہے لہذا اس صورت میں ہم نے اپنے مقصد کو وسیلہ پر قربان کردیا ہے۔ لیکن اس کے برخلاف موقف یہ ہے کہ ظالم حاکم ہے متعلق شیعوں کا موقف ہی ہے جس کی بازگشت ایک عمین اور گہر ے معیار کی طرف ہو تی ہے اس کی بنیا دائمہ معصومین (ع) کا حکام کے ساتھ سلوک اور رو سے ہے اور شیعہ ان (ائمہ معصومین (ع)) کے تابع ہیں۔(ہ)

30

پھر بھی میہ مسئلہ کا ایک رخ ہے۔ اور اس کا دوسرا رخ خود عوام ہی کی طرف پلٹتا ہے۔ مسئلہ صرف بینہیں ہے کہ اہل سنت کی فقہی وکلامی عمارت نیز اہل سنت کا اجماع اور تاریخی تجربہ ان کے علما کے متعلق ان کے سیاسی اور معاشرتی میدانوں میں ہمیشہ ان کے علما کی کار کردگی اور فعالیت میں رکاوٹ پیدا کی ہے۔ اور ایسا بھی ہے کہ اہل سنت کے علما کی ایسی محدودیت نے اس پوری تاریخ میں عوام کی سطح امید کو بھی محدود بنادیا ہے۔ ایک مذہبی عالم کے بارے میں ان کی فکر اور سوچ بھی شیعوں سے بہت زیادہ مختلف ہے اور شیعوں کا اپنے علما کے بارے میں سوچنے میں فرق کے ساتھ ساتھ ان (شیعہ واہل سنت) کی (اپنے علما کے ساتھ) تو قع بھی

ایک دوسرے سے بہت مختلف ہیں۔ اہل سنت کے درمیان ان کامذہبی عالم و ڈخص ہے جو با تقویٰ انسان ہوا وراسی کے ساتھ ساتھ وہ اسلامی علوم میں خاص مہارت کا بھی حامل ہے اور اسی لئے وہ اپنے دینی مسائل میں اس (عالم دین) کی طرف رجوع کرتے ہیں۔(۱۰)

لیکن شیعہ نقطہ نظر سے ان کا عالم ان معیاروں سے کہیں اونچا ہے وہ لوگوں کے امن وامان کا مرکز اور ان کی پناہ گاہ ہے۔ نہ صرف بیر کہ وہ لوگ دینی مسائل میں اس کی طرف رجوع کرتے ہیں بلکہا پنے ذاتی امور میں بھی اس کی طرف رجوع کرتے ہیں یہاں تک کہ وہ لوگ اینے سیاسی ، سماجی اور معاشرہ کے مختلف مسائل میں بھی اس سے کسب تکلیف کرتے ہیں اور یپاییا کیوں ہے؟ اس فرق اورا ختلاف کو فقط معاشرتی دائرہ میں تلاش نہیں کرنا چاہئے۔ایک طرح سے اس اختلاف کا اہم جز ساج اور معاشرہ ہے اور وہ اس کے اعتقادی اور نظری (Ideologic) اسباب کے تحت سے مشیعوں کے نز دیک اجتہا دکے دروازہ کا کھلا ہونا اور زندہ مجتہد کی تقلید کا واجب ہونا، بالکل درست اہل سنت کے برخلاف ہے، بداہم ترین دلیلوں میں سے ایک دلیل ہے۔اس کے لازم اور ضروری ہونے کا فطری اور منطقی نتیجہ بیہ ہے کہلوگوں پرضروری ہے کہ دہلوگ اپنے جدید مسائل میں (حوادث واقعہ ) چاہے جس قشم کا نیا مسّله ہواور وہ جس موضوع سے بھی متعلق ہو، دینی ضرورت کے تحت زندہ مجتہد کی طرف رجوع کریں اوراپنے جواب کواس سے حاصل کریں اوراس کے ذاتی نظریہ کومعلوم کریں اس لئے کہ یہی (یعنی اس سے سوال کرنا) اور اس کی اطاعت کے داجب ہونے کے لئے

معتبر اور قابل قبول ہے۔ اور ایک سی عالم کی حیثیت ، فتو کی فقل کرنے والے سے زیادہ نہیں ہے، (اس عالم سے چار مجتہدوں میں سے کسی ایک مجتہد کا نظریہ معلوم کرنا) اور وہ فتو کی بھی ایسا فتو کی جوایک ہزار سال سے بھی زیادہ سابقہ رکھتا ہے۔ (اس کے مقابلہ میں ) ایک شیعہ عالم اپنی نظر بیان کرتا ہے یا کم از کم کسی زندہ مجتہد کے نظریہ کو بیان کرتا ہے۔ نفسیاتی اور ذاتی اعتبار سے بھی وہ شخص جو اجتہاد اور مقام فتو کی تک پہو پنج گیا ہواور جس کی روحی اور ذاتی حیثیت جوزیادہ سے زیادہ فتو کی کے آخری مرحلہ تک پنج پائی ہوان کا باہم مقایسہ نیں کیا چا سکتا اور ان میں بہت زیادہ فتو کی کے آخری مرحلہ تک پنج پائی ہوان کا باہم مقایسہ نہیں کیا چا سکتا اور ان میں بہت زیادہ فتو کی کے آخری مرحلہ تک پنچ پائی ہوان کا باہم مقایسہ نہیں کیا اینا جواب پانے کے لئے دو مختلف عالموں سے رجوع کرتے ہیں۔ اگر بیو فرق ماضی میں اسلامی مراکز خصوصاً اسلامی مما لک کے مذہبی معاشرہ کے بند ہونے کے سبب اور معاشرتی ثقافتی اور اقتصادی حالات کے بدلا و میں سستی کی بنا پر کھل کر سامنے آنے کا موقع نہیں تھا،

اس مقام پرنکتہ ہیہ ہے کہ بیدنفاوت اور فرق کوئی نئی بات نہیں ہے بیدایسا فرق ہے کہ کم و میش ہیہ دونوں مذہبوں کی ابتدا سے چلا آ رہا ہے البتہ موجودہ دور میں پر دۂ خفاء سے نکل کر سیاسی عرصہ میں معاشرتی بچلی حاصل کر لی ہے۔

اس سے قطع نظر کداہل سنت کے اپنے بہت سے ایسے امور ہیں جن میں وہ لوگ حاکم کو بیر ق دیتے ہیں اور تمام امور میں اسی کی طرف رجوع کرتے ہیں ،لیکن شیعہ فقہ میں ان تمام امور میں فقیہ کی طرف رجوع کیا جاتا ہے۔ یہ موضوع صرف سیاسی حیثیت کا حامل نہیں ہے۔ اس

کی معاشرتی حیثیت به درجه با بہت ہی قو ی اور بہت ہی زیادہ اہمیت کی حامل ہے اورالی صورت میں شدیعہ عالم بھی اپنے کو ضروری اختیارات کا حامل سمجھتا ہے اور لوگ بھی اپنے تمام امور میں اس (مجتهد جامع الشرائط) کی طرف رجوع کرتے ہیں۔ لہذا شدیعہ عالم بھی اپنے آپ کو واجب الا تباع سمجھتا ہے اور لوگ بھی اس کی اطاعت کو ایک دینی فریضہ بچھ کر قبول کرتے ہیں۔ ایسے مسائل اہل سنت کا معاشرہ اور ان کی تاریخ نے کبھی بھی ایسا تجربہ نہیں کیا ہے اور نہ ہی وہ ایسے تجربہ حاصل کرنے پر قادر ہیں اور بہت بعید ہے کہ وہ (اہل سنت ) آئندہ کبھی اس بات کا تجربہ کر پائیں۔ (۱۱)

33

دینی قیادت د ینی مرجعیت کامفہوم اور مجتهد جامع الشرائط کی اطاعت کا واجب ہونا دقیق طور پر شیعہ فقہ اور علم کلام کے معیار سے وجود میں آیا ہے۔ بیہ موازین اور معیار جس طرح سے کہ مجتهدین کر ام کوان کے بلندو بالا مقام پر پہنچا تا ہے، لوگوں کو بھی ان (مجتهدین کر ام) کی اطاعت پر آمادہ کرتا ہے۔ بات صرف اتنی سی نہیں ہے کہ شیعہ حضرات اپنے روز مرہ بیش آنے والے مسائل میں مجتهدین کر ام کی طرف رجوع کرتے ہیں۔ بنیا دی طور پر مذہب تشیع کی (شیعہ ) بناوٹ اسطے پیش کریں۔ پھر بھی مسئلہ رینہیں ہے کہ شیعہ علما اپنے تہم پلہ سی علما کے مقابلہ میں جنگ طلب اور شجاع ترین رہے ہیں، بلکہ مسئلہ اس بات میں ہے کہ انھوں نے شیعوں کے نظری

معیارکومضبوط کرنے والی حتی ایسی خصوصیات کے موجداور بانی ہیں۔(۱۲) ایک شدیعہ عالم اپنے عقاید پر بھروسہ کرتے ہوئے بغیر کسی شک وشہبہ اور کسی خوف و ہراس ایک حکومت کے مقابلہ میں ایسے مقامات پر جہاں وہ ضروری شمجھے قیام کرے ہے اورلوگوں کواس قیام کی طرف دعوت دے لیکن اس کے مقابلہ میں ایک سی عالم اپنے عقاید کے کون *سے حصو*ل پرتکیہ کر کے ایسا**ا قدام کرے۔ بی**سیج ہے کہ پنی فقہ اور کلام میں بھی خالم حاکم اور بادشاہ کے مقابلہ استقامت جس کووہ جائزیا پھرلز وم کا قائل ہوا بسے مقابلہ کے پچھنمونے ملتے ہیں لیکن اولاً یہ نمونے معارضہ اور ٹکراؤ (یعنی اس کے مقابلہ میں مخالف قول) سے دوچار ہیں۔ یعنی بہت سے مقامات پر اہل سنت کے درمیان بہت زیادہ مثالیں اور بہت ہی معتبرا قوال اس فکر کے مد مقابل موجود ہیں (اہل سنت کے نز دیک)۔ (۱۳) دوسرے بیر کہ کم از کم ہم بیصراحت اور قاطعیت کے ساتھ کہہ سکتے ہیں کہ جوقطعی نصوص (یعنی قرآنی دلیلیں اور روایات ائمه ) شیعه فقه اور کلام میں موجود ہیں وہ سی فقه اور کلام میں ہر گز اس صراحت و قاطعیت کے ساتھ نہیں یائی جاتی ہیں اور اصل نکتہ یہی ہے۔ایسے حالات میں کس طرح ایسے علما کے میدان میں آنے کی توقع کر سکتے ہیں جواپنے اعتقادی وکلامی اور فقہی مسائل میں ذمہ داری کو قبول کر کے یا بندی بھی کریں اور عین اسی عالم میں وہ ایسی جنگ طلب خصوصیات کے بھی ما لک ہوں۔

اس نقطۂ نظر سے بیہ سکل<sup>ش</sup>خصی اور ذاتی مسکلہ نہیں ہو گا اور صرف شیعہ اور سی علما کی ذاتی خصلتوں پرختم نہیں ہوتا ہے۔ بلکہ بیران دونوں کے فقہی اور کلامی ڈھانچہ کا لب لباب ہے جس کے

سب ان کے عالموں اور مانے والوں کواہم سیاسی مسائل میں اور اس کے مقابلہ میں اپناا پنا مسلک اختیار کرنے میں ان لوگوں کی دوطرح سے پر درش اور تربیت کی ہے۔فطری طور پر اس فکری اور نظری معیار کواس پوری طولانی مدت میں معاشرتی اور سیاسی بنیا دوں اوران کے مذہبی رجحان کی ممارت کواپنی خصوصیات کے مطابق مشخکم اور استوار کر کے ملی طور پر شدیعہ حضرات اہل سنت والجماعت اوران دومذہبوں کے علما کودومختلف تاریخی ،معاشرتی ،فکری اور اعتقادی میدان میں لاکرکھڑا کردیا ہے۔(۱٤) اگرہم یہ چاہیں کہان دونوں (شیعہاور تن) کے فرق کی طرف توجہ دیئے بغیران کے بارے میں ملاحظہ کر سکتے ہیں تو یہ بہت بڑی غلطی ہوگی البتہ میمکن ہے کہ اہل سنت کے فعال جوانوں کا ایک مذہبی اور دیندار گروہ احزاب اسلامی کےاپسے مجموعہ میں (اسلامی گروہ ) جمع ہوکرکسی ایک شخص کو سیاسی اور مذہبی ریاست کی کرسی پر بٹھادیں کیکن ہیے بہت سخت ہے کہ ایسا قدم اس لحاظ سے کہ دینی بنیا داور اس کے لز وم سے عاری رہے اور اور ایسی تو فیق حاصل کر کے اس کی بقاء کے ضامن ہوجائے اور ایسے سخت حقائق سے مقابلہ کرنے میں خود درہم برہم نہ ہو۔ اس سے قطع نظر ایسے محدود اقدام کو تمام معاشرہ اور سماج میں نفاذنہیں کیا جاسکتا۔ کیونکہ ہر معاشرہ اپنی خصوصیات کے اعتبار سے ترقی کے راستہ پر گامزن ہوجا تا ہے نہ کہ کسی خاص گروہ کے منشااور جاہت کی بنیاد پر کہ جس طرح وه چاہیں معاشرہ کواس ڈ گر پرلگادیں۔(۱۰) سہر حال یہاں پران اختلاف اور فرق کی کامل توضیح دینا ہمارا مقصد نہیں ہے۔ بلکہ اس مقام یراس نکتہ کی طرف توجہ دلا نامقصود ہے کہ بید دونوں مذہبوں کے حامل لوگ موجود ہیں اوران

دونوں مذہبوں کی جڑیں تاریخ کی گہرائیوں میں پائی جاتی ہیں۔ (ان کے بارے میں قضاوت کرنے سے پہلے ) بیرلازم ہے کہ علمی اور بغیر کسی پیش داوری اور پہلے سے فیصلہ کئے ہوئے ان کو پہچانا جائے تا کہ ہم نتیجہ کے طور پر ایک دوسرے کی بہتر پیچان کر سکیں اور اپنے اینے اعتقادی خصوصیات سے زیادہ ایک دوسرے سے توقع نہ رکھیں اور ہرایک کی وسعت کا لحاظ رکھیں۔اس لئے کہالیی مشکلیں خصوصاًان آخری سالوں میں موجود رہی ہیں۔ یہ معلوم کرنے کے لئے کہ شیعہ حضرات اور اہل سنت کی سیاسی افکار کی موجود ہ اسلامی تحریک یرکیا اثریڑا ہے،اس تحریک کی خصوصیات کو داضح وآ شکار ہونی چاہئیں۔البتہ اس بارے میں بہت کچھ کہا اور ککھا جاچکا ہے۔ بلاشک وشہبہ ان آخری دس سالوں کے دوران (۱) بین الاقوامی سطح پراس تحریک کے برابر (۱) لوگوں کے افکار اور نظریات کی توجہ کا مرکز نہیں بن یا یا اورا پنی طرف جذب نہیں کریا یا ہے۔البتہ اس مقام پر تحلیل وتجزیہ یا تکرار مقصود نہیں ہے بلکه موجوده زمانه میں تاریخی اور معاشرتی پس منظر میں یوری تیسری دنیا جس کا ایک حصه اسلامی دنیا ہے اس کے بارے میں چھان بین مقصود ہے۔

اپ موقف سے او پرا کھر کرسو چنا اور جامع رویہ نگاہ سے، موجودہ اسلامی تحریک دور جدید کی تاریخ کا پیش خیمہ (طلیعہ) ہے جو تقریباً تمام تیسری دنیا پر چھا گیا ہے۔ اگر چہ اس تاریخی دورہ ظہور کے نمو نے تیسری دنیا میں یکسال طور پر نہیں ہیں، لیکن جزوی طور پر ساری دنیا میں سے پایا جاتا ہے؛ اور اسلامی دنیا میں کچھ خاص اسباب کی بنا پر زیادہ قدرت کے ساتھ ظاہر ہوئی ہے۔ اگر چہ اسلامی دنیا میں بھی تاریخی حالات کے اعتبار سے اور دین نفوذ کی گہرائی اور گیرائی

کے تحت نیز اقتصادی تکنیکی ومعاشرتی اور خلاقیت کے معیار کے اعتبار سے نیز سیاسی حجم کے بدلاؤ کے اعتبار سے، اس موج کی قدرت اور قوت مختلف ہے۔لیکن اس بات سے بھی انکار نہیں کیا جاسکتا ہے کہ اس کی دسعت ہر جگہ موجود ہے اور بیتمام اشیا پر اثر انداز ہوا ہے۔اب دیکھنا بیہ ہوگا کہ اس کا نتیجہ کیا ہوتا ہے؟

جس وقت سے تیسری دنیا کے مما لک عصر جدید میں وارد ہوئے ہیں، حالا نکہ ان کے ورود کی کیفیت علاقوں کے اختلاف کے اعتبار سے بہت زیادہ مختلف تھی، ایک جدید تاریخی دور کا آغاز ہو گیا جو کم وہیش ، ٦ ئ کی دہائی کے آخر میں اور ، ٧ ئ کی دہائی کے شروع تک بہ ( دور ) باقی رہا۔ اس زمانہ کے بعدایک دوسرا دور شروع ہوا، جواز کم تہذیب وثقافت، پاس اور معاشرتی لحاظ سے ان کی طرف جھاؤ کا آغاز ہوجا تا ہے۔ جوابینے پہلے والے دور سے بہت زیادہ اہم فرق کا حامل ہے۔البتہ بیفطری بات ہے کہ اس آخری دور میں تمام مما لک میں شروعات اور ابتدا کی تاریخ ایک نہیں ہے۔ تاریخی ، اقتصادی اور سیاسی خصوصیات کے اعتبار سے ان تمام ممالک میں جلدی اور دیر سے بلکہ آخری دورہ میں شدت اور ضعف کے ساتھ شروع ہوتا ہے۔ ۲۰ کی کی دہائی کے آغاز سے لے کر ۷۰ کی دہائی کے آخراور ۰۸ ک کی دہائی کے شروع تک عموماً تیسری دنیا کی حکومتوں میں موجودہ اضطراب اور بے چینیاں بالخصوص اسلامی دنیا میں اس دور جدید کی سیاسی علامتوں کے عنوان سے رونما ہوئی ہیں۔(۱۲) جو یا تو یکسراور کا ملاً اس تاریخی دورہ کی تخلیق ہیں یاان خصوصیات کی زیرا ثر قرار يائى ہيں۔

37

جس وقت سے تیسری دنیا والوں نے اس جدید تاریخ اور تدن کے ساتھ وارد ہوئے ہیں، اب چاہے استعار کے راستہ کواختیا رکیا ہواور چاہے زمانہ کے عمومی حالات اور فطری طور بغیر کسی سامراجی سیاست کو بروئے کارلائے ہوئے اس کا م کوانجام دیا ہو، وہاں پر تاریخ کے نے دورکا آغاز ہوجا تا ہے۔وہ لوگ اس سے پہلے وہ اپنے گذشتہ طریقہ پر زندگی بسر کرتے تھے۔ اس طرح ان کی چین، جایان سے لے کر ہندوستان، ایران، مصر اور تمام افریقی ممالک اس دورجدید کی لپیٹ میں آ گئے اور جنوبی امریکہ سے ممالک کچھ تاریخی اسباب و عوامل اورمکی آیا دی کی بنا پر ہماری اس بحث میں داخل نہیں ہیں۔ یعنی ہماری اس بحث سے خود بخو د خارج ہو گئے ہیں۔گفتگوان مما لک کے اس گروہ کے بارے میں ہے جوخودا پن ایک تاریخ اور مستقل تہذیب وتدن کے حامل تھے اور اس کے مطابق اپنی زندگی بسر کررہے تصحاوراجا نک اس نئی دنیا کے روبرو ہوئے توان میں تغیر اور تبدیلی پیدا ہوگئی اور اس طرح ے ان لوگوں نے ایک نئے دور م**یں قد**م رکھ دیا۔ بغیر اس کے کہ بیہ تاریخی صالحہ جنو بی امریک کے مانندلوگوں کا جوق درجوق ہجرت کرنا، جو ثقافت اور تدن کے لحاظ سے وہاں کے مقامی لوگوں سے بہت زیادہ فرق رکھتے تھے، اس کوقطع کردیا جائے اورطرح طرح کی تبدیلیاں ان یر کمیل ہوجائیں۔(لیعنی ان کے چاہت کےخلاف ان پر لا ددی جائیں)۔(۱۷) ان سرزمینوں پر اس موجود تغیر و تبدل اور تبدیلی سے پہلے ان کی اپنی ذاتی تاریخی وثقافتی خصوصیات ایک حدود اربعہ میں تھیں لیکن جس وقت سے اس ( نٹی تہذیب ) سے روبرو ہوئے اور آ ہت ہ آ ہت ہ اپنے اندر گیرائی اور وسعت پیدا کر لی تو ایک نے دور کا آغاز ہونا

اہل تسنن اور تشیع کے سیاسی نظریات 39 شروع ہوگیا۔ بیدور کچھ خصوصیات کا ما لک تھاجو ہماری بحث سے متعلق ہیں ان میں سے چند اہم خصوصیتوں کی طرف اشارہ کریں گے۔

شخصياتاومردانشومر**وں**کىحكومت اس دور کی اہم خصوصیت بیتھی کہ دانشور اور پڑ ھالکھا طبقہ جن کے ہاتھوں میں زمام حکومت اوراقتدارتھا، وہ طبقہ جدید تہذیب وثقافت سے اچھا خاصا متاثر تھا۔ باوجود اس کے کہ تبھی اس طبقہ ( دانشور اور شخصیات ) کی تاثیر بہت ہی عمیق اور گہری اور کبھی تاثیر قبول کرنے میں والہانہاندازاختیارکرلیتی اوراپنے آپ کوبھول جانے اور سرمست ہونے کی حد تک پنچ دیتی تھی، اس کے برخلاف عوام کی اکثریت نے ۲۰ کی و ۷۰ تکی دہائی کی ابتدا میں ، مختلف معاشرتی واقتصادی حالات کے تیزیا ست اور مدھم بدلا ؤ کے اعتبار سے سماج کے بسیط اور محدود ہونے اور حسب منشابراہ راست یورے طور پر اس نئی تہذیب کے اثر کوقبول نہیں کیا تھا۔وہ لوگ اپنے روایتی اور قدیمی ماحول پر خاص طرز پر اپنی قدیمی روایت جوان کے پہلے والوں سے ان کومیراث کے طور پر ملی تھی اسی کے مطابق اپنی زندگی بسر کرر ہے تھے۔ ان کے مقدسات وہی قدیم مقدسات اوران کے زندگی گذارنے کا طریقہ، ان کی چاہتیں اور ان کا مثالیه کردارا در نمونه عمل (Idial ) سب کچھ قد یمی طور طریقه پرتھیں۔ اگر چه تہذیب نو کے بعض عناصر، چاہےان دانشوروں ، روثن فکر اور پڑ ھے لکھے طبقہ کے ذریعہ یا وہ لوگ اپنی زندگی میں روز مرہ کی ضروریات کو یورا کرنے اورتکنیکی چیزوں (Technologic) کے

روز افزوں دباؤ کے تحت ان کی زندگی کا جز بن گئے تھے، لیکن وہ مجموعی حیثیت سے اتن مقدار میں اثر انداز ہو کر حالات میں تبدیلی لانے پر قادر نہیں تھے۔ معاشرتی، مذہبی، ثقافتی اورا قتصادی بنیادیں یا توبالکل ویسے ہی اپنی ہی قدیمی شکل میں باقی تھیں اوریا ان میں جدید انقلاب کی روشنی میں اس حد تک تبدیلی نہیں آئی تھی کہ ان کی قدیمی روایات، رسم و رواج اوران کی بنیادیں بالکل نابود ہوجا سیں۔( ۱۸

بیة تاریخ کا تیسرا موڑیا دور تیسری دنیا اورا سی طرح اسلامی مما لک میں بھی دوا ہم خصوصیات کا حامل ہے۔ایک تو وہی خصوصیت ہے جسے سابقاً بیان کیا گیا ہے۔ یعنی دانشور، روشن فکر اور پڑھے لکھے طبقہ میں گہری تا ثیراور جن کے ہاتھوں میں ان کے معاشرہ کی زمام حکومت تھی ان لوگوں کا جدید تہذیب سے بے حد متاثر ہونا اور کم وہیش اپنی قدیمی تہذیب اور روایات سے دورہوجانا (البتہ افراد، حالات اوران کے علاقوں کے اعتبار سے اس تا ثیر میں فرق یا یا جاتا تھا) مذہب وثقافت اور قدیمی وراثتوں اوررسومات عوام الناس کے ذریعہ ہمیشہ باقی اورزندہ رہیں۔ دوسری خصوصیت بیٹھی کہتمام معاشرہ پر جونظام حاکم تھااس پر بغیرکسی اختلاف اور نزاع کے قہر برساتے ہوئے اپنے مقدس نظام کو صمم ارادہ والے نظام اور ساج کے کلی نظام پر تہذیب نوکومسلط کردیا تھا،البتہ بیتسلط اور قبضہ بھی ان دانشوروں کے ذریعہ وجود میں آیا۔ جو لوگ نئی تہذیب سے بہت زیادہ متاثر تھے بیغلیہ اور اقتد ارا یک طرف سے ان دانشوروں اورشخصات کے پختہ اعتقاد راسخ سے متعلق تھا جونگی تہذیب کی مطلق برتر کی کے معتقد اور قائل یتھے۔ (۱۹) اور دوسری طرف سے ان عوام سے متعلق تھا جن کوشمنی طور پر وہ عوام الناس

اقرار کرر ہے تھے کہ اگر ایک خاص ما حول میں قد یمی روایات کے مطابق اپنے معاشرے میں زندگی بسر کرر ہے تھے، لیکن وہ ایک طرح سے اس نئی تہذیب کی بالا دستی اور برتر کی کا یقین رکھ نے تھے۔ ایک ایسا اعتماد اور اطمینان کم سے کم واضح طور پر تہذیب کی بدنسبت مخالفت کا اعلان نہ کرنے کے ذریعہ حاصل ہوا۔ اگر چہ بعض لوگوں نے خود جوش ، وقتی اور ناپائیدار مخالف بھی کی جواس نئی تہذیب کے خلاف دیکھنے میں آئی ہیں، لیکن یہ مخالف منظم نظام کے تحت ، دائمی ، پائیدار سوچ سمجھے نظام کے تحت نہیں تھیں۔ بے شک اس دوران تہذیب نو کو تسلط بخشنے میں استعماری طاقتوں اور سا مراج نے بھی بنیاد می کر دار ادا کیا ہے۔(۲۰)

41

اجمالی طور پر اس تاریخی دور کی بی فطرت عموماً تمام تیسر کی دنیا کے ممالک اور اسلامی دنیا کے ملکوں کی دور حاضر کی تاریخ بھی یہی رہی ہے۔عوام الناس کی اکثریت اور ان سے متعلق تہذیب و ثقافت موجودہ پُر کار، فعّال، سیاسی، معاشرتی اور تہذیب تدن کے ساتھ موجود رہی ہے۔اس جد ید تر طرز کے مالک دانشور اور نخبرگان، ہی حاکم مطلق تھے۔ایک ایسی حاکمیت جو تاریخ جد ید میں وارد ہونے سے پہلے جو کہ ظالمانہ حاکمیت کی اساس پر قائم تھی۔ صرف فرق یوتھا کی بیلوگ اپنی حکومت کو ظاہر کی طور پر نگ ) (Modern اور سنو ار سے ہوا کی ان کا واحد ہدف اور مقصد بید تھا کہ معاشرہ کو اس سمت کے جائیں جو ان کے لئے اہمیت اور ان کی ہدف اور مقصد بید تھا کہ معاشرہ کو اس سمت سے جائیں جو ان کے لئے اہمیت اور ان کی خصوصیات کی طرف رہنمائی کرتا تھا اور بیرتمام چیزیں ظاہر کی طور پر تمام لوگوں کی رضا مند ک

کے سبب انجام پاتا تھا کم از کم قدیم وراشوں کے ور شد داروں اور اس کی حفاظت کرنے دالے محافظین سے سکوت اور خاموشی کی بنا پر انجام تک پہنچتا تھا۔ (۲۱) البتہ ہیہ ہر گز اس معنی میں نہیں تھا کہ تہذیب و ثقافت اور گز شتہ میر اٹ یکسر فر اموش کر دی گئی تھیں اور نئی تہذیب کے دلدادہ اور جدت پیند دانشور حکام اس کی طرف توجہ ہیں کر رہے تھے۔ ایسا ہر گز نہیں تھا بلکہ کہ تھی کبھی قدیم وراشوں کی حفاظت کی تاکید بھی کی جاتی تھی۔ بلکہ مسلہ ہیتھا کہ نئے اور ان نہیں تحا کہ مسلہ ہیتھا کہ سلہ ہیتھا کہ سلہ ہیتھا کہ سلہ ہیتھا کہ اور ان کے اہمیت کے حامل نظام اور تہذیب نوکی کیفیت پر غور وقکر کے بعد اس کے بارے میں خوب چھان بین اور قضاوت کی جاتی تھی۔ لہذا اس کی حقیقت سے بہت کم اور جو عام لوگوں کے درمیان موجودتھی، شاہت اور کیسانیت پائی جاتی تھی۔ گزشتہ زمانے کی ایسی تصویر اس ثقافت اور (نئی تہذیب کے علمبر دار) حکام وقت یعنی دانشوروں کے ساتھ سازگار اور ہم ثقافت اور (نئی تہذیب کے علمبر دار) حکام وقت یعنی دانشوروں کے ساتھ سازگار اور ہم میں میں میں موجودتھی ، شاہت اور کیسانیت پائی جاتی تھی۔ گزشتہ زمانے کی ایسی تصویر اس

42

د قیق طور پراس کے تحت سبب عوام اپنی فعالیت کے اعتبار سے سیاسی اور معاشرتی زندگی میں فعال تھے۔ وہ لوگ ایسا وسیلہ تھے جو صاحبان قدرت اور معاشرہ کے جاہ طلب لوگوں کی خدمت میں آجاتے تھے، البتہ ہر دوفکریں جدیدیت کی علمبر دار اور جدت پسندی کے عنوان سے ساج میں جانے جاتے تھے۔ اور عوام الناس اپنی کوئی خاص نظر نہیں رکھتے تھے اور کبھی کبھی بے توجہی اور خوف وحراس کے ساتھ حوادث پر نظر رکھتے تھے نہ تو وہ لوگ عقلی اور فکری اعتبار سے اس حد تک پہنچہ ہوئے تھے کہ وہ لوگ جدید اور نے نظریات کو جاص کر ایس اور نہ

ہی اس بات کی قدرت رکھتے تھے کہ تہذیب نو سے مقابلہ کریں اور ان کی بلا منازعہ نگ تہذیب تدن اور اس کی دعوت دینے والوں اور ان کے حامیوں جو کہ اس کے معاشرہ پر حاکم تھے اس کے مقابلہ میں آواز اُٹھاسکیں۔تدن نو، اس کی دعوت دینے والوں اور ان کے حامیوں کے زرق برق نے لوگوں کی آنکھوں کو خیرہ کردیا تھا۔ پہنچی اسی کے سبب ہے اس تاریخی دورہ کے سیاسی ،معاشرتی بدلا وُ،تغیرات اکثر ان حکام ( داشمندوں اور مفکروں ) کے ذریعہ جو کہ موجودہ حاکم نظام کےخلاف سوچتے ہیں اکثر حکام یاجداگا نہ سونچ رکھنے والے شخصیت جا کم نظام کے ذریعہ اپنی موجودگی کو ثابت کردیتے تھے،البتہ اس کوفر اموش نہیں کرنا چاہئے کہ اس میں جو ہری اور حقیقی فرق نہیں یا یا جاتا تھا (یعنی بنیا دی و اساسی مخالفت نہیں تھی) کیونکہ ہر دو طبقہ صاحبان اقتدار (حاکم) اور چاہے ان کے سیاسی مخالف کہ ان میں کے اکثر سب کے سب طرز نو کی حامل شخصیات تھیں وہ لوگ Modernity) جدت پسندی اورجد يدتدن كومثاليه كردار بنان يس بابهم مشترك تصداختلاف ياتو قدرت كحصول کے بارے میں یاانداز اور سلیقہ کے بارے میں تھا۔ بعد والے دورہ کے بالکل برخلاف جو تغیراور تبدیلی کونه توبه گروه ایسانها جوملی طور پرجوده لوگ ہیں جواس کو وجود بخشتے ہیں۔(۲۳) جیسا کہ ہم بیان کر چکے ہیں کہ اس دورہ کے سیاسی اور معاشرتی یہاں تک کہ فکری اور ثقافتی انقلاب مغرب پرست جدت پیند دانشوروں کے ذریعہ وجود میں آتا ہے۔ عام لوگ انقلابوں اورایپنی معاشرتی زندگی میں ایک کنارہ ہوجاتے ہیں اورلوگ پالا پر واہی کے ساتھ د نیا کے حوادث کا نظارہ کرنے پر چُپّی سادھ لیتے ہیں یاان کے ذریعہ اس نٹی تہذیب کو ستحکم کیا

43

جاتا ہے۔ اہم بات میہ ہے کہ وہ لوگ سہر حال اس سے متاثر اور اس کے تابع ہیں نہ میہ کہ وہ خود فعال، سرنوشت ساز اور صاحب ارادہ بھی نہیں ہیں۔ اس مدت میں بھی قدرت دانشوروں اور شخصیات کے ہاتھ میں ہی تھی اور ان کے سیاسی قائدین، جو حکام وقت کے مخالف تھے وہ بھی انہیں دانشوروں میں سے شھے۔ گو یا سیاسی اور معا شرقی فعالیت اور انژکوقبول نہ کرنے کی صلاحیت عوام الناس کی عملی زندگی کے حالات سے زیادہ وسیع پیانہ پر وجود میں آتی تھی۔

44

جوانوںکامیدان میں واہر دہونا اقتصادی اور معاشرتی حالات کا تیزی سے بدلنا اور سیاسی ثقافتی دباؤ کا بڑھ جانا ، ہ کی کی د ہائی کی ابتدااوراس کے بعد،ایک دوسر ہے تاریخی دور کے وجود میں آنے کے حالات ہموار ہوئے، جو زیر بحث ہیں۔ ایک ایسا دور جوفکری اور ثقافتی رجحان اور اسی طرح معاشرتی ضروریات، سیاسی اقتضا اور اس کے نظام رہبری کے لحاظ سے پہلے والے دور سے مختلف اور جدا ہے۔ تیزی کے ساتھ اقتصادی صنعتی اور تکنیکی تبدیلی کا آنا (Technologic ) قدیم معاشرون كالمنحصرا درمحد ودبهوجانا بلكه تقريباً ان تحارى مراكز كابند بوجانايه چيزين عام لوگوں کی اندرونی خواہشات کو چکنا چور کردیتی ہیں۔ان کے معاشرہ کو بنداورانحصار سے بچنے کے جد يدعلم وفكراور فلسفہ سے روبر دكرديتى ہے۔جيسا كہان (عام لوگوں) كواپنى قديم تہذيب کی باواسطه یا بلا واسطه توجین و تحقیر اور ذلت ان کی قدیمی وراشتوں، رسم رواح اوردین و مذہب کے مقابلہ میں حساس اور ناراض کردیتا اور تیوریوں پر بل آنے لگتے ہیں۔عام لوگوں کا بڑے شہروں میں آباد ہونا، وہاں کی آبادی کا بڑھنا، گروہی مواصلاتی نظام میں وسعت، تعلیم وتربیت کا عام ہوجانا، طبقاتی تضاد اور مخالفت کی زیادتی، ایسے اداروں میں سستی اور کندی کا آجانا بلکہ ان کا درہم برہم ہوجانا (ایسے ادارے) جو معاشر میں کسی شخص یا فرد کی مقام ومنزلت اوراس کی شخصیت بنانے میں اساسی کردارادا کرتے ہیں، (بی تمام چیزیں) ایک نئیصورت حال کوجنم دیتی ہیں اور آخر کا رخاہری اعتبار سے روثن فکروں کی تحدد پسندانہ

اہل تسنن اورتشیع کے سامی نظریات 46 حکومت جس کے پائے ثبات میں تزلز ل ممکن نہیں ہے اور حاکم کی فکر اور آرز و نیز اسکی جدت يېندې کالباس پېنې بيں۔(۲٤) اب بیر که لوگوں کی قلبی خواہش س طرح منتقل ہو کرختم ہوئی اور دوسرے دور کا کس طرح آغاز ہوااور معاشرتی اور ثقافتی حالات اور اس کا مطلق العنان تصرف کس طرح نابود ہوگی اورا پیا رجحان اور بقلجی میلان قاعدہ کیوں کر وجود میں آیا اور بقلبی میلان علاقوں اور معاشرہ کے کس حصہ میں زیادہ قوی اور متحکم تھا؟ بدایسے مسائل ہیں جن کی الگ سے مفصل بحث کی ضرورت ہے۔اس مقام پر جو چیز اہمیت کی حامل ہے وہ بیر ہے کہ بید دورہ (اس صدی کے ) دوتین گذشته د بائیوں ۔۔ شروع ہوا،البتہ جیسا کہ ہم بیان کر چکے ہیں کہ شدت دضعف (کمی وزیادتی) نقدم و تاخرتمام علاقوں میں اس کی علامتیں اور نشانیاں گذشتہ دہائی کے درمیان ظاہر ہو گئیں اور اس دور کی اہم خصوصیت حقیقت کی تلاش اور صرف اپنے آپ کواہمیت دینا ہے۔ دوسری عبارت میں بیر کہا جائے کہ اس ( دور ) کا اصلی مقصد قومی، ملی، دینی، نسلی، لسانی اصالت اورحقائق کی طرف پلٹنا ہے، بیہ چیزیں تاریخی اور ثقافتی امتیازات ہیں یہاں تک کہ اگر تجزیه طلی اورتو ژپھوڑ کاسبب بنے۔(۲۵)

ایسے دورہ کی پیدایش کے مظاہر کو تیسری دنیا کے بہت سے ممالک میں تلاش کہ کیاجا سکتا ہے۔تیسری دنیا کے بہت سے ممالک کے معاشرتی اور سیاسی اضطراب اور ناامنی، بیداس مقام پران کے معاشرتی، سیاسی اور ثقافتی حالات کی طرف پلٹتا ہے اور اکثر اسی دور جدید کی پیدائش کا سبب ہے،اس صدی کی آخری دہائی کی اسلامی تحریک کو بھی ان طبقہ

ہندیوں کے اندرجگہ دے سکتے ہیں۔(۲۶) دورہ جدید پہلے والے دورہ کے مقابلہ میں اہم تفاوت (فرق) کا حامل ہے۔اس کی فطرت اور حقیقت کے اعتبار سے ہو یا اس کے معاشرتی اور ثقافتی حالات کے اعتبار سے اور یا اس کے مقاصدادراس کی طرف جھا وًاورر جحانات (قلبی لگاؤ) کے اعتبار سے ہو۔ پہلے دورہ کی پیدائش نٹی ثقافت اور تدن کے ملاب کا نتیجہ ہے اور گذشتہ تاریخی رہ گذر سے اُلٹے یا وَں واپس پلٹ آنے اور معاشرہ کونٹی تہذیب سے ہم آ ہنگ کرنے کی یور کی کوشش ، اس مقام پر صاحبان قدرت اور حکام نے کم سے کم نتظمین ( حکومت کے نتظمین ) سے متعلق ہوتا، اس طرح كاتفا يبال اس كے مقابل ايك عكس العمل سامنے آيا ہے ايسے آنکھ بند كر كے اثر قبول کرنے والے ملاب کے مقابلہ میں بغیر کسی قید وشرط تابع ہونے اور اپنے آپ کوان کی فکر کے مطابق ڈھال لینے کے علاوہ کچھنہیں سوچتے ہیں۔ وہ چاہتے ہیں کہ (معاشرہ) اپنی اصالت اور قدیمی حقائق کی طرف لوٹ جائیں۔اگر چہ اس ہدف تک پہنچنے کے لئے انہیں بھاری قیمت ہی کیوں نہادا کرنی پڑے۔ وہاں پر قدرت اور حکومت کی باگ ڈور مغرب یرست دانشوروں کے ہاتھوں میں تھی اور وہاں کے لوگ عملی طور پر میدان سے دور تھے، وہ دور سے ان کی سیاست بازیوں کا نظارہ کررہے تھے اور یہاں پر حکومت اور اقتدار ان جوانوں کے ہاتھ میں ہے جود ورجد ید کے معیار سے اپنا منھ موڑ ہے ہوئے ہیں۔اورلوگوں کی اکثریت (عوام الناس) بطور فعال سیاسی اور معاشرتی زندگی میں وارد ہوگئی ہے۔ ان دو تاریخی مرحلوں کے آپس میں بہت زیادہ اختلافات کے باوجود، دوسرے مرحلے کی

47

پیدائش پہلے مرحلے کی حاکمیت کا فطر کی اور منطقی نتیجہ ہے۔ جدید تمدن نے تیسر کی دنیا میں داخل ہوتے ہی، اس طرح آنکھوں کوخیرہ کردیا تھا کہ کسی شخص میں بھی اس سے مقابلہ اور ظر لینے کی ہمت تک باقی نہیں رہ گئی تھی۔ ایک مختصر سا گروہ اسی (جدید تمدن) میں ضم ہو گیا اور لوگوں کی اکثریت کسی شدید عکس العمل کے بغیر تما شائی بنی رہی اور اس کے مقابلہ میں سکوت اختیار کرلیا۔ لیکن بیان کی آخری تسلیم اور خود سپر دگی کے معنی میں نہیں تھی کہ انہوں نے اپن تپ کو ان کے حوالہ کردیا ہو (خصوصاً ان علاقوں میں جہاں کے رہنے والے روشن اور درخشاں تہذیب و ثقافت کے وارث اور مالک شے۔) گویا ان پر ایک قسم کا سکتہ (ب ہو ثی) طاری ہو گیا تھا اور بیات (اس صدی کے) آخری دو تین دہائیوں تک اسی ہو تی میں باقی رہی اور ان لوگوں کا اس حالت سے خارج نہ ہونا دوسر نے ورانی مرحلہ کا چیں خیمہ تھی۔

48

بہر حال یہ بھی لا زم تھا کہ ایک مدت گذرجاتی اور حالات میں بدلا وَاور انقلابات رونما ہوتے اور تجربے حاصل ہوجاتے اور اس کے ساتھ جس میں واقعیت کے خلاف نا مطلوب حالات سے کر لینا پڑتا اور موجودہ حاکم کے مقابلہ میں قیام کی جرائت و جسارت پیدا ہوجاتی ، تا کہ اتنا بڑا تغیر وتحول پیدا ہوجائے لیکن حقیقت سے ہے کہ تیسری دنیا کے بہت سے مما لک کے بڑے بڑے اقتصادی اور معاشرتی انقلاب ، اقتصادی اور معاشرتی تبدیلیاں دوسرے تاریخی مرحلہ کو وجود بخشے اور ظہور میں لانے کے لئے بہترین حالات فراہم کرنے والی رہی ہیں۔قد کی معاشرہ کا تربیت یا فتہ جوان بہت ہی کم اور ضروری خصوصیات سے محروم تھا جو قدرت ، ثقافت

وتدن اورموجودہ نظام حاکم کے مقابلہ کے لئے قیام کر سکے۔اس کا امکان پایا جاتا ہے کہ ایمان میں استحکام اور پختگی اور دینی مسائل میں تعصب اس کواس اقدام پر اجمارے اور بیر کوئی اقدام کر بیٹھے، کیکن بیدا قدام ایک بڑے حاد نہ اور تحریک کو وجود میں نہیں لاسکتا ہے اور ایک جدید تاریخی دوره کواینے ساتھ نہیں لاسکتا ۔ بعنوان مثال سکھوں کی تحریک جو ۸ م ء کی دہائی کےادائل سےاب تک اپنی مرکز کی حکومت کے مقابلہ میں سخت استیقامت کے ساتھ مقابلہ کرتی رہی ہے، سکھون کی تحریک سب سے زیادہ ان آخری دہائیوں میں ہندوستانی معاشرہ کے بہت بڑ تغیرات کی مرہون منت رہی ہے، نیز ہندوستانی قدرت مندلوگوں کے دستورالعمل بنانے کی کیفیت کی بھی مرہون منت ہے۔ بے شک اگر بجز اس آخری سبب کے علاوہ تمام اسباب موجود ہوتے توبنیا دی طور پرالیں تحریک وجود ہی میں نہیں آتی یا کم از کم ايسے حدودار بعہ اوراس میں اتنی استقامت اور شدت پيدانہ ہوتی (۲۷) موجودہ اسلامی تحریک بھی مندرجہ بالا نکات کی طرف توجہ دیتے ہوئے جائزہ لینے کے قابل ہےاوردینی اور سیاسی علامت کے عنوان سے اسلامی دنیا کا ہیدوسرا تاریخی مرحلہ ہے۔اگر چیہ بہتحریک، تیسری دنیا کی غیر اسلامی حکومتوں میں اس کے مشابہ دوسری سیاسی تحریکوں سے

49

مقایسہاورمواز نہ میں میتحریک وسیع اور کافی عمیق ( و گہری) ہے،البتہ میڈصوصیات اسلام اور اسلامی تدن کی طرف پلٹتی ہیں۔

دین اسلام مورداعتقا ددین ہونے اور اسلامی تمدن اور ثقافت کے عنوان سے قابل فخر شان و شوکت والی میراث ہے، جواور عین اسی عالم میں مسلما نوں کی موجودہ تاریخی حقیقت بنانے

کے اعتبار سے طرح موجودہ مسلمانوں کو سنوار نے والی ہے، اسلامی معاشروں کا جدید تدن ے روبروہوتے ہی، اسلامی تدن لگا تارکسی نہ کسی طرح سے نکتہ چینی کا مرکز تنقید اور حملہ کی آماج گاہ حتیٰ مورد تجاوز قراریایا ہے۔اگر چیہ سلمانوں نے بھی موجودہ تقاضوں کے تحت ان کے حملوں کا مقابلہ کر کے عکس العمل ظاہر کیا ہے <sup>ا</sup>لیکن بی<sup>ع</sup>لس العمل کبھی بھی اس حد تک نہیں پہنچا کہ مغرب پرست حکام جواسلامی مراکز پر قابض تھےان کے افکاراوران کی حکومت اور اقتدارکوختم کریائیں۔اورا گربھی ایسے مواقع پیش بھی آئے ہیں تو وہ بہت ہی محد دداور بے اہمیت اور سطحی یتھےاور زیادہ تربیہ حالات دینی پختگی ،استحکام اور اس میں بہت زیادہ پابندی سے وجود میں آتی تھی نہ کہ فکر میں بلندی، مطلوبہ معاشرتی اور ثقافتی پختگی اور بالیدگی کے استعال اورضح سوجھ بوجھ کے سبب وجود میں آئی ہو۔ دلچیپ بات بیر ہے کہ مغرب (مغرب یرستی) اس مدت میں اسی طرح اپنا یورے اقتدار کے ساتھ ان کے اتہامات کے مقابلہ میں اپنا قبضہ اور تسلط جمائے ہوا تھاحتیٰ کہ اسلام کا دفاع بھی انھیں کی مدد کا محتاج اور نیاز مند تھا۔ان کی دلیلوں کا لب لباب اس طرح تھا کہ اسلام تبھی حق ہوسکتا ہے جب وہ اگر مغربی تدن اور جدید تدن کے معیار کے مطابق اور موافق ہوای لئے کہ اسلام در اصل انہیں (مغربی تمدن) کی طرح ہے بلکہ وہ ہو بہ ہووہ ی ہے۔ اس مدت میں ساری کوششیں صرف اس بات یر کی جارہی تھیں کہ اسلام کے ایسا کوئی نیا تہدن کھوج نکالیں اور اس طرح سے انہیں کی حقانیت ثابت ہوجائے۔(۲۸)

میرحالات تقریباً ۶۰ ء کی دہائی تک جاری اور برقرار رہے۔لیکن وہ تمام اسباب <sup>ج</sup>ن کا ذکر

طوالت کا باعث ہے، اس بات کا سبب بنا کہ مسلمانوں اور خاص طور پر جوان طبقہ اور طلبا (Students) تیسری دنیا کے اپنے ہم عمر سائفیوں کی طرح، شدت وسرعت کے ساتھ، دوسرا راستہ اختیار کرلیں۔ اس طرح دوسرے مرحلے کا آغاز ہوگیا۔ جن مما لک میں اقتصادی، معاشرتی نیز ثقافتی، فکری اور مذہبی اور ثقافتی تغیرات میں تیزی و گہرائی زیادہ پائی جاتی تھی ان مما لک میں ایمان اور اسلامی تہذیب و ثقافت پرزیادہ ہجوم اور حملہ تھا اور اس پر مستقل دباؤ بنا ہوا تھا ان علاقوں میں اسلام بہت جلدی نما یاں ہوا اور طاقتو راور عیت تر ہو گیا اور اخصی مما لک کے ذریعہ دوسرے علاق میں اس کی لپیٹ میں آ گئے البتہ معاشرتی، وفکری دو بنی رجحان اور اس کے حمالات کے اعتبار سے س حد تک اس جدید مرحلہ سے ساز گار ہو کر زیر اثر قرار پا گئے۔

مشرقىسياسىمحاذ ((Blocميں تبديلياں

یہاں پر مناسب ہے کہ مشرقی سیاسی محاذ (Bloc) کی موجودہ تبدیلیوں کوجوو ہاں کے ساکن لوگوں، خاندانوں اور ملتوں کی مذہبی، دینی، قومی اور ثقافتی حقائق اور اسباب کا اثر قبول کئے ہوئے ہیں ان کے بارے میں اشارہ کیا جائے۔ اگر چہ اس میں شک نہیں کہ اس (Bloc) سیاسی محاذ نے بہت سی مختلف دلیلوں ( دلاکل ) اور اسباب کے ذریعہ تیسری دنیا کودینی وملی اور ثقافتی اصالت کی طرف لگا کر، ان کی اصالت اور حقائق کی طرف تھینچ لے سمجن ہے، لیکن سے بات بھی قابل انکار نہیں ہے کہ سے دونوں موجودہ زمانہ میں اپنے مقاصد کو

پانے کے لئے کم وہیش ایک ہی مقصد کے حصول میں لگے ہوئے ہیں۔ ایک دوسرے سے مشابہت رکھتے ہیں اور ظن غالب کی بنا پر اپنے ہدف تک پہنچنے میں کا میابی کے لئے ایک دوسرے کی تحریک ہرایک اپنے لئے راستہ کھوج نکا لنے کا سب بنی ہے۔ اس بلاک Bloc) (میں رہنے والے بعض قومی ونسلی اور خاندانی گروہ کی خود مختاری اور انفرادیت کی خواہش کبھی اس حد تک پہنچ جاتی ہے کہ بلاشک وشہہ اصالت اور حقیقت پر ستی اور انفرادیت کی لہر تیسری د نیا والوں میں تحریک کی آگھنر وردوڑا دے گی۔ اب ہمیں بید یکھنا ہوگا کہ بات کیا ہے اور دہ کیسے وجود میں آئی ہے؟

52

جیسا کہ تیسری دنیا کے موجودہ انقلابات اور تبدیلیاں عموماً ایک جدید تاریخی دورہ کے سبب ان ممالک کی تاریخ میں وجود میں آئی ہے، ان پیوستہ سالوں میں مشرقی سیاسی محاذ (بلاک) کے بہت عظیم اور بہت سریع اور تیز تغیرات کے بھی جدید تاریخی مظاہر میں سے ایک مظہر جس کا آغاز ایک مدت سے ہو چکا ہے اور دہ اسی طرح باقی ہے اور باقی رہے گا۔ ان دونوں دوروں میں جو بنیادی اور اساسی فرق پایا جاتا ہے وہ اسی میں ہے کہ پہلے تاریخی دورہ کا تعلق تیسری د نیا سے ہاور اس کی تاریخ مختلف اسباب وعوامل کے زیر ان ہے جن میں سے اکثر نظامی، کا موجودہ اور آخری دور اگر چہ وہ موجودہ زمانہ میں میں میں باقی رہے گی ہیں سے اکثر نظامی، کا موجودہ اور آخری دور اگر چہ وہ موجودہ زمانہ میں مشرقی بلوک (bloc) میں ہے اکبری نی کہ اور سنعتی اور غیر تین کے پیدائش کے پچھا سباب وعوامل ہین الاقو می دلائل اور وجو ہات کے حامل ہیں اور سنعتی اور غیر تین تی تی تبدیلیاں (چاہو می دلائل اور وجو ہات کے حامل ہیں

ٹکنولوجی ہو) ستر اورائتی کی دہائیوں میں ترقی یافتہ ممالک سے متعلق ہے۔ (۳۰) دوسرااس لحاظ سے ہے کہ بیخیمہ (مشرقی بلاک) بین الاقوامی سطح کے دوبڑ سے سیاسی حصہ داروں میں سے ایک رہا ہے، لہذا اس کے محصلہ نتائج اس کے ملکی حدود سے بہت زیادہ وسیع اور بہت گہری حدود تک پہونچ جائے گا اور موجودہ دور کی پوری تاریخ میں ایک بہت بڑی گہری اور عمین تبدیلی پر ہی تمام ہوگی۔

53

ہم حال سب سے زیادہ اہم اس دور کی خصوصیات کا حاصل کرنا ہے اور بیر کہ کیوں اور کس طرح بیہ دور رونما ہوا ہے،؟ جیسا کہ ہم نے بیان کیا ہے کہ اس دور کی پیدائش میں مختلف اسباب اورعوامل ذخیل اور شریک رہے ہیں۔ یہاں پر اس دوران جائزہ لینے کا مقصد وہاں پر اس حد تک ہے کہ ثقافت حقائق، ثقافت کے اپنے عام مفہوم کی طرف پلٹتے ہیں

یہ کہ بیخصوصیات کیا ہیں؟ اوراس کے پیدائش کے اسباب اور عوامل کون کون سے ہیں؟ اس کت کے واضح اور آ شکار ہونے کالا زمہ ہے کہ تہذیب وتمدن اوراس کی نئی تاریخ کا آغاز کس طرح ہوا؟ اوران مما لک میں (اس سے مراد وہ مما لک ہیں جنہوں نے بعد میں مشرقی خیمہ (Bloc) کو ڈھوند ھونکالا) اس کی تخلیق میں ان کا کوئی حصہ نہیں رہا ہے ( مشرقی بلوک ) ان مما لک میں کس طرح اپنے قدم جما کر وہاں پر ڈٹ گیا اور کس طرح ان مما لک میں جذب ہوکر اس نے اپنا کا مشروع کیا؟ اور کیا کیا تغیر ات اس نے پیدا کئے؟ اور قد کی تہذیوں، ثقافتوں ، تدنوں اور قومی ولسانی اور دینی و مذہبی ور اشتوں اور محمومی طور پر بیہ کہا جائے کہ جو

کے ساتھ اس (مشرقی بلاک) کا کیا روبید رہا ہے؟ اور اس سے بھی زیادہ اہم بیر ہے کہ اس معاشرہ پر جاکم طاقت (حکومت) نے اس بارے میں کیا موقف اختیار کیا؟ اور کس طرح اس نے صنعتی، اقتصادی اور معاشرتی میدان میں ان کودسعت دے کرتر قی کے راستہ پر گامزن كرديا؟ آخركارآيا قديمي تهذيب وثقافت كوبالكل نظرا ندازكرديا اورنئي تهذيب ثقافت اور اس کی ضروریات اور جاہتوں کے علاوہ بالکل کچھ نہ سوچا اور یا مقامی تہذیب وثقافت کے پھلنے چھولنے کے لئے کوئی موقع نہیں چھوڑ ااورا ہے دشمنی کی نگاہ سے نہیں دیکھا۔ (۳۱) اس ( نکتہ ) پات کا جائزہ لیناز مانۂ حال اور آئندہ کے بہت سے تغیرات کی بنیاد کو واضح اور آ شکار کرتا ہے۔اگرچہ شرقی سیاسی محاذ (Bloc) کے بہت زیادہ محسوس اسباب وعوامل جو اکثر سیاسی،اقتصادی او صنعتی حیثیت کے حامل تھے وہ تبدیلیاں شروع ہو گئیں کمیکن مسَلہ بیہ ہے کہ پیخولات اور تبدیلیاں قاعد تأبدلا وَلانے والی یوشیدہ صلاحیتیں ایک اعتبار سے ان تبديليوں كا سبب بنى بيں، اس كواپنے فطرى راستوں پر قرار يا جانا جاہے تھا۔ البتہ ان راستوں میں سے ایک بہترین راستہ اورطریقہ حقیقت طلی اور قعہ یمی روایتی رسم ورواج پرلگا دینے کا راستہ تھا۔ اکثر اُاسی سونچ کے زیرنظر اور اس کے ماتحت ہے کہ تغیرات اورتحولات، اس مقام پرلوگوں ہے متعلق ہیں اورکھل کر سامنے آجاتے ہیں اورقو ی احتمال کی بنا پر بیر ماتحتی بھی موجودہ سیاسی اور معاشرتی تغیرات وتحولات میں خود ہی مؤثر سہم (حصبہ ) کی حیثیت رکھتا ہے، سنتقبل میں بھی بیا پنی اہمیت کواسی طرح محفوظ رکھے گا۔

اس سے بھی زیادہ واضح انداز میں بھی کہا جاسکتا ہے کہ جدید تدن نے شروع میں جنوبی یورپ

کے پچھ علاقوں اور اس کے بعد مغربی یورپ میں وجود میں آئے اور پھر اپنے پیر جمالئے وہاں پر میہ پچلا پھولا اور پر وان چڑھا۔ میہ تمدن فطری طور پر طرح طرح کے تغیر ات اور تحولات کا محصول اور شمرہ تھا کہ عام طور پر مغربی یورپ کے ممالک کورنسانس کے بعد میں آنے والی صد یوں پر محیط ہو گئے تھے۔ (یعنی ان پر پوری طرح مسلط ہو گئے) لہذا اس کے علاوہ کہ ان علاقوں میں انہوں نے اپنے مختلف تاریخی مراحل کو گذارا تھا، اپنے آپ کوان سرز مینوں کے تاریخی، سیاسی اور معاشرتی حالات کے مطابق ڈھال لیا تھا اور موجودہ حالات کو بھی اپنے لئے ساز گارا ور ہما ہنگ بنالیا تھا۔ میہ تمدن (تھرن نو) اسی درخت کا ایک پھل ہے اور میدونوں باہم کامل ساز گاری اور فعالیت میں دونوں ایک دوسرے کے آمنے سامنے اور مد مقابل تھے۔

توسيعاوس تر قری ڪابس ابس اور خلاق نام ہونا لیکن بیر تناسب اور باہم سازگاری وہم آہنگی جو مغربی یورپ میں موجود تھی اور دوسرے علاقوں میں ہرگز ایسانہیں تھا منجملہ مشرقی یورپ اور روس اگر چہ مشرقی یوروپ کے بعض مما لک مثل یو گوسلا دی (چک اسلوا کی)، مشرقی جرمنی اور ایک حد تک مجارستان ولہستان گذشتہ اور موجودہ صدی میں کمیونسٹوں کے قبضہ سے پہلے یا تو وہ خود مغربی یورپ سے وابستہ تھ یا پھر کم سے کم اس کے ثقافتی مراکز سے وابستہ تھے یابلا واسطہ اور تدریجی طور پر اس سے متاثر ہور ہے تھے، لیکن حقیقت ہیہ ہے کہ دوسرے مشرقی یورپی مما لک نہ ان (مغربی اہل سنن اورشیج سے سیای نظریات ممالک) کے جغرافیائی مراکز سے کوئی تعلق تھا اور نہ ہی ان کے ثقافتی مراکز سے ان کا کوئی رابطہ تھا۔

ہد بات متحدہ روس (اب روس تقسیم ہو کر بہت سے ملکوں میں تبدیل ہو گیا ہے۔(بقلم مسح ) کے بارے میں زیادہ صحیح ہے۔ یہ ملک خود ایک برّ اعظم کے مانند ہے کہ جس نے یورب اور ایشیا کے ایک بڑے حصہ کواپنے اندر سموئے ہوئے ہے،مختلف قومیں،ملتیں اور مختلف ثقافتوں کواپنے اندرسمیٹ لیا ہے۔اس (روس) کے مغربی حصوں میں آبادغیر روس لوگ جن کی تہذیب وثقافت اور خصوصیات مغربی یورپ والوں سے مشابہ ہے مثال کے طور پر بالکان کے ثقافتی مرکز سے وابستہ اور اس علاقے کے رہنے والوں کے مانند ہیں یعنی ان ے شباہت رکھتے ہیں اس کے ایشیا کے گرد دنواح کے علاقوں کے لوگ مرکز کی ایشیا اور ایشیا ئے بعید کےلوگوں کی جیسی خصوصیات کے مالک ہیں یہاں تک کہ مغربی ایشیا کی قومیں اور اس میں زندگی بسر کرنے والی دوسری قومیں بھی اسی سے شباہت رکھتی ہیں۔(۳۲) اگرچة تدن جديد کې ان سرزمينوں ميں آمداس حد تک که تيسري د نيا مےمالک ميں اس کا دارد ہونا خاص طور سے وہ مما لک جوقد یمی اور روایتی زندہ ثقافتوں والی متحکم اور قدرت مند تھیں مشکل سازنہیں تھیں،لیکن اس تہذیب وثقافت کی آمد اور بالخصوص اس کے وارد ہونے کی کیفیت اتنی زیادہ آسان اور بے زحمت نہیں تھیں۔ بیر پریشانیاں اور کلیفیں ان سر زمینوں پر

سیفیت کاریادہ اسمان اور جرامت بیل یں ۔ یہ پر بیا تیاں اور میں کان مرر یہوں پر حاکم ثقافت اور نئی تہذیب وترن کے ٹکراؤ سے کہیں زیادہ پہلے تیسری دنیا کے بہت سے مما لک کے مانند، بنیادی جڑوں کی حامل رہے، مختلف شعبوں میں معاشرے کے لئے صنعتی،

اہل تسنن اورتشیع کے سیاسی نظریات

اقتصادی اوراجتماعی میدانوں میں معاشرہ کی تعمیر کے لئے اب بھی بہت سی مشکلات موجود تھیں۔

57

مارکس کے نظری عقیدہ (Marxism) کی تابع حکومتیں خودان مما لک پر حاکم ، نظام پیش قدم لوگوں کے عنوان سے جدید تدین کی وسعت او صنعتی نوسازی اوراپنے معاشروں کوجدید (Modern) بنانے کی ذمہ داری اپنے سرلے لی۔ نٹی ساخت وساز سے ان کامسلح ہونا جوان کی نظرمیں بطور کامل اشتر اکیت کے نظام میں نمایاں ہو کر چمک رہی تھیں اور تجلی تھیں، فوجی وساسی اوراقتصادی طاقت کوان مما لک میں متمرکز بنا کر مقامی ،قومی اوردینی ثقافتوں کی حقيقت جيسے تھی ان کوویسے ہی ظاہر ہونے سے مانع تھیں۔ پاان لوگوں کو سانس لینے کے لئے کوئی موقع فرا ہم نہیں ہونے دیا آخر کاران لوگوں کوصرف اتنی فرصت دی جاتی تھی کہ دہا پن تہذیب کو مارکس کے نظریہ سے مطابقت دے لیں اور اسے اپنے دین اور ثقافت کے نام ے لوگوں کے سامنے پیش کریں اور اس تفسیر کو در حد امکان مناسب ترین تفسیر سمجھ کر قبول کریں اور اسی کے مطابق عمل کریں۔ دوسرےلفظوں میں بہ کہ مارس کے نظریہ کو مطلق العنان اور آزاد چھوڑ کر اس کوحقیقت کی شاخت کا معیار قرار دینے کے ساتھ ساتھ اس کو بہترین اور آخری راہ حل سمجھ لیا جائے اور اس فکر ونظر کی رعب ووحشت اور طاقت کے بل بوتے پرتبلیخ وتر دیج کر کے اس کومنوالیا ، یا موجودہ اور رائج تہذیبوں اور ثقافتوں کوزبرد سی بحس کرکے پردۂ خفامیں ڈال دیا،اس کے بغیر کہ اس کوجڑ سے اکھاڑ پھینکیں یا اس کوذ راسا بھی کمزورکریں۔(۳۳)

مشرقی خیمہ (Block) کے بعض ممالک کا فعال، خلاق اور عمومی سہم نہ رکھنے کے سبب تمدن نو کے وجود میں لانے اور اس کے (پیلنے و پھولنے) ترقی دینے میں کسی سیاسی کردار کا حال نہیں ہے بلکہ بھی بھی ان ممالک کا اس ثقافت سے تضاد اور اختلاف اور ان کی بریگا نگی اور اس کے بابت اس مقام پر مفید اور کا رآ مدتجر بہ کا نہ رکھنا اور اشتر اکیت اور مار سیسم کے قالب میں ان حکومتوں پر قابض ہوجانا (خود تمدن جدید کی تجلیات میں سے ہے بیاسی صورت میں ہے کہ مغربی یورپ کے حالات واحوال انیسویں صدی کے وسط میں اس جدید تمدن کے حالات کے لئے مقتضی ہوئے بلکہ اس کی ضرورت محسوس کی ۔) ( ۲۳) فوجی اور سیاسی آ مرانہ نظام اور اس چیز کا باعث ہوئی کہ مقامی وعلاقائی تہذیب وتمدن اور شافتوں کو اپنے اظہار وجود اور موجودہ صورت حال سے مطابقت دینے کی انہیں مہلت ہی نہ ملے، یا وہ خود اپنے آپ خاموشی اختیار کرلیں یا ان کو زبرد تی سکوت کے لئے مجبور کرد یا حائے۔

قدیمی و مرا نتوں کے باس میں حساسیت ایک طرف مرکزی حکومتوں کا دباؤان تہذیوں اور ثقافتوں سے وابستہ لوگوں کو اپنے قدیم اور وراثق تہذیب کی نسبت حساس بنا رہا تھا اور دوسری طرف سے موجودہ صنعتی اور اقتصادی تغیرات کو اپنے اور اپنی حقیقت کے بارے میں سو چنا جو ان حساسیتوں میں جلوہ گرتھا، اس چیز پر آمادگی کے تمام حالات فراہم کر کے ان کو ستخام اور قوی بنار ہاتھا (جیسا کہ ہم پہلے بیان

کر چکے ہیں) اقتصادی اور صنعتی تغیرات اس کے بالکل برخلاف لوگوں بالخصوص جوانوں کو قدیمی میراث اورتدن کے بارے میں بید تصور چاہے مذہبی ہویا تاریخی اوریا ثقافتی وراثت کے بارے میں ہو،طولانی مدت میں آ ہستہ آ ہستہ اس سے تعلق بڑھار ہاہے۔ عموماً بیرمما لک اس سے پہلے کہ سالم اور کھلی فضامیں بغیر کسی آمر ( حاکم ) کے دباؤ کے اس نظری اعتقاد سے کیج ہوکر جواس بات کے مدعی تھے کہ وہ بہشت جس کا آخرت میں وعدہ کیا گیا ہے اس کوروئے زمین پر لے آئیں گے، نئی تاریخ کو نئے تدن کی روشنی میں آزما سی ایک دوسرے کے ساتھ ساتھ زندگی گذارنے اور ملی اورقو می صلحتوں کے بارے میں فکر کرناسیصیں، وہ اپنی ہی تعمیر پر مجبور ہو کرخودا پنے کواشتر اکیت کی خصوصیتوں اور اعتقاد کے مطابق سنوار نے میں مشغول ہو گئے۔ان کی اقتصادی وسنعتی وسعت اور معاشرہ اور ثقافت کی ترقی کے ساتھ ساتھ قدم بہ قدم اپنی قدیمی اور قومی وراثتوں کی حفاظت کے شعور کو بھی ہیدارکریں اور ملی بیجہتی اوراتحاد کوتقویت بخشیں وہ لوگ ایسی صلاحیت کے مالک نہیں تھے۔ (۳۵) البته بیه شکل اس وقت تک باقی رہی جب تک ان کے سریر فولا دی ہتھوڑ ایڑ تار ہااور اظهار کرنے کی جرئت نہیں تھی لیکن جیسے ہی دباؤ کی شدت اورز ورکم ہوا، حقیقت خود بخو دکھل كرسامغ آگئ۔

ہیا ہم ترین دلیلوں میں سے ایک دلیل ہے جو مشرقی یورپ کے ترقی یافتہ اور صنعتی مما لک میں قومی بے چینی اور اضطراب کے نہ پائے جانے کو داضح اور آ شکار کرتی ہے۔ان مما لک کا ترقی حاصل کر لینا اور صنعتی اعتبار سے ترقی یافتہ ہو جانامار کس کے نظری اعتقاد کی تابع حکو

متوں سے پہلے والے نظام کا مرہون منت ہے۔ بیاس معنی میں ہے کہ وہ لوگ تسلط سے پہلے کافی آ زاد فضا میں، جدید تدن کا تجربہ کر چکے ہیں اور اس تجربے کے درمیان ملی اور معاشرتی مطلوبہ اتحاد پاچکے ہیں۔ البتہ اس کا مقصد بینہیں ہے کہ ہم دوسرے اسباب کی کار کر دگی کو نظر انداز کر دیں، بلکہ مقصد بیہ ہے کہ ہم بیکہیں کہ ان کی صنعتی اور اقتصادی ترقی اس لحاظ سے ہے کہ ان کی ترقی کی کافی آ زاد ماحول اور کھلی فضا میں مضبوطی اور قاطعیت کے ساتھ بنیا در کھی گئی ہے اور بیہ بھی کوشش کی ہے کہ ملی وقو می اتحاد اور انسجا م کو مقدر انہ طور پر ہدید کے عنوان سے پیش کر ہے۔

60

اگران حادثات کے برخلاف دیکھنا چاہیں تو روس کی آزادی طلب ریاستوں نے نظریہ میں روس کے مختلف صوبوں یو گوسلا وی، رومانی اور بلغار ستان کی قومی کشیدگی میں بخوبی دیکھ سکتے روس کے مختلف صوبوں یو گوسلا وی، رومانی اور بلغار ستان کی قومی کشیدگی میں بخوبی دیکھ سکتے ہیں۔ روس کی جنوبی جمہوری ریاستوں کے موجودہ رجحانات میں بھی یہی تکھم نافذ اور رائج ہے۔ ہے۔ اگر چیملی رجحانات کا عملی ڈھانچہ ان آزاد ریاستوں (حکومتوں) میں اس لحاظ سے ہے۔ اگر چیملی رجانات کا عملی ڈھانچہ ان آزاد ریاستوں (حکومتوں) میں اس لحاظ سے ہے۔ اگر چیملی رجانات کا عملی ڈھانچہ ان آزاد ریاستوں (حکومتوں) میں اس لحاظ سے ہے۔ اگر چیملی رجانات کا عملی ڈھانچہ ان آزاد ریاستوں (حکومتوں) میں اس لحاظ سے ہے۔ اگر چیملی رجانات کا عملی ڈھانچہ ان آزاد ریاستوں (حکومتوں) میں اس لحاظ سے ہے مہوری ریاستوں میں اس کی علی ڈھانچہ ان آزاد ریاستوں (حکومتوں) میں اس لحاظ سے ہے مہوری ریاستوں میں اس کی حلول سے کہ رہوں کے رہند کے) عموماً مسلمان ہیں لہذا بالڈیک کے علاقہ کی مرکزی جمہوری ریاستوں میں اس کی عملی کی ملی نہیں لہذا بالڈیک کے علاقہ کی مرکزی میں اسلام کی وجہ سے ہے کیوں کہ اس کے مقد میں خدان میں کا زاد ریاستوں میں اور اس معد سات محلوان ہیں اسلام کی وجہ سے ہے کیوں کہ اس کے مقد سات محلی اور بلکہ جدید ثقافت کی مقد سات کے بلکل برخلاف ہیں بلکہ مارکس کے نظام کے مطابق چلنے والی حکومتیں اور اس کے رسم وروان آورن تی تہذ یہ وتھ دن کے قضاد (خلاف) کی طرف پیٹی ہے اور ان جن حکی کو میں لایا اور اس کو پالا ہو سا اور پروان چڑ ھایا سے ثقافت کی حقیقت جس کو ہید دین وجود میں لایا اور اس کو پالا ہو سا اور پروان چڑ ھایا

<u>ب</u>-(۳۶)

61

بالڈیک کے علاقہ کی موجودہ ثقافت عیسائیت سے متاثر ہے اکثر ا<sup>ی</sup> کیتھولک عیسائی اور بعض ارتھوڈ س عیسائی ہیں۔اور پروٹ طان سے پرورش پا کر وجود میں آئی ہے۔لہذا روس کی جنوبی آزاد ریاستوں پر حاکم ثقافت سے زیادہ نئی ثقافت میں کیسانیت پائی جاتی ہے۔ اس کے ساتھ خود مختار اور آزادی خواہ جنوبی آزاد ریاستوں کے تغیرات وتحولات کی ماہیت مذہبی حقیقت کی بہ نسبت قومی اور ثقافت سے زیادہ مشابہ ہیں لیکن چونکہ بید ثقافت اسلامی ثقافت ہے نہ کہ عیسائی ثقافت لہذا چند جہات کی بنا پر مرکز کی بالڈیک کے علاقہ حقیقت کے جو

جو پچھ بھی او پر کہا گیا ہے اس کے یہ معنی نہیں ہیں کہ سیاسی ، بین الاقوامی اور اقتصادی یا دوسرے اسباب مثال کے طور پر آزادی خواہی اور مغربی سطح کے برابر سطح زندگی لانے ک چاہت اس در میان ان باتوں کا کوئی دخل نہیں تھا اور اگر اس کا حصہ مان بھی لیا جائے تو بہت ہی کم تھا۔ بلکہ اس معنی میں ہے کہ سب سے زیادہ اہم اور حالات کو بد لنے والے مقامات میں سے ایک مقام کو تجلی بخشنے اور بیر کہ اس کی پیدائش کے اسباب اور کیفیت کیا ہیں اور انقلاب بر پاکر کے پورے دورہ کی اصلاح کرنے کے حالات کو اجا گر کیا جائے ۔ اس کے شہیہ رجانات کی پیدائش کے اسباب اور کیفیتوں کا تیسری دینا سے کیا فرق پایا جاتا ہے؟ اب اینی اصل بحث کی طرف پلٹتے ہیں۔

گذشته حقائق کی تلاش

62

اسی ترح سےاصالت اورحقایق کی طرف قلبی جھا وُجتیٰ بہتر بیہ ہے کہ ہم اس طرح کہیں کہ ان حقایق اور اصالت کی طرف ہجوم بڑی ہی تیزی سے شروع ہو گیا تاریخ کے اس مرحلے میں پیوکر سب سے زیادہ ترقی طلب اور سب سے زیادہ اپنے حامی رکھنے والی موجودہ معاشرتی اور سیاسی فکرتھی ،للہٰ دا دوسرے بہت سےلوگوں کو جوموجو دہ سیاسی حکومت سےایک طرح سے ناراض اور ہم آ ہنگ نہیں تھے، ان لوگوں کو اس فکر نے اپنے زیر ساہیہ پنچ لیا۔ یہ بالکل اسی سبب کے تحت ہے فکر کے زیر سابیہ بہت سی طاقتیں جمع ہوگئی ہیں جوعنا د، بغادت اور سرکشی کی حالت سے دوجار ہیں اور بھی تبھی ان کے خلاف ساز شیں رچنے میں مشغول ہوجاتے ہیں۔وہ معاشرے جو بڑی تیزی کے ساتھ جدت پیندی کورواج دینے کی ہوا میں لگے ہوئے ہیں وہ لوگ خاندانی،تربیتی اوراخلاقی حیثیت سے فاقد ہیں اور کثرت سے پائے جاتے ہیں۔جس وقت اقتصادی صنعتی اور معاشرتی تغیرات کا حجم (کسی معاشرہ میں )اس کی ہضم کرنے کی صلاحیت سے وسیع ہوجس کو ساج اور معاشرہ برداشت نہ کریائے تو ایس مشکلات کے جھیلنے کے لئے اس کا انتظار کرتے رہنا چاہئے۔ (۳۷) مندرجه بالانكته کی طرف توجه دینا تیسری دنیا کی موجود ہ ساسی تحریکوں کی موجود ہ حالت کوبھی صحیح سمجھنے کے واسطے اسلامی تحریکیں انتہائی اہمیت کی حامل ہیں۔ ایسانہیں ہے کہ وہ تمام موجودہ طاقتیں جوان کےاندریائی جاتی ہیں،ان مقاصد کاعقیدہ رکھتے ہوئے اس پر کاربند ہوں، بلکہ وہ ان تحریکوں سے اسی لئے وابستہ ہیں کہ وہ اپنی قلبی اور باطنی خواہ شات کا مناسب

جواب دینے کیلئے اس راہ سے بہتر کوئی اور راہ نہیں پاتے ہیں اسی لئے کہ موجودہ حالات سے کر لینا ان کی افکار کے نقطۂ مرکز کی کوشکیل دیتا ہے، اسے تلاش نہیں کر پائے ہیں۔ اس واقعہ کے مختلف اسباب ہیں لیکن وہ تمام اسباب اسلام اور اس کی استثنائی خصوصیات کی طرف پلٹنے ہیں۔ اسلام پورے موجودہ دور میں، نہ صرف ایک دین کے عنوان سے، بلکہ تہذیب وتمدن اور ثقافت کے خالق اور اسلامی ماہیت اور حقیقت کے اعتبار سے بھی اس پر حملہ اور تجاوز کیا گیا۔ لہذا نئی اسلامی تحریک، نہ صرف میں کہ دور میں سے ساتھ دوبارہ والیسی کے خواہاں ہیں ایک عقیدتی اور باعظمت نظام ہے، بلکہ اسلامی ور اشوں اور ان پر اعتماد اور جمروسہ کرنے کے بھی خواہاں ہیں۔ جدید تاریخی دور میں تیسری دنیا والوں کی اینی اصالت وحقیقت اور انحصار طبلی مسلمانوں کے درمیان ور اشت اور اسلامی ماہیت اور حقیقت کی طرف بازگشت کی صورت میں نمایاں ہو کی ہو کی ہو

اسلام اپنی پوری گذشتہ تاریخ میں بھی بھی کسی یے تحت تسلط اور دباؤ میں نہیں تھا، تا کہ وہ اپنے پیروں کو پیچھے ہٹائے اور زندگی کے فعال معاشرتی ، سیاسی اور ثقافتی میدان کو چھوڑ کر ہٹ جائے ایکن ایساد باؤ پورے دورجد ید میں عملی طور پر موجود تھا۔ بید باؤنہ بیر کہ صرف جدید نہیں تھا اور ماضی میں اس کی کوئی نظیر نہیں تھی بلکہ اس (اسلام) کے اندرونی اور ذاتی خصوصیات کے خالف بھی تھا۔ جیسا کہ دوسرے ادیان سے شمولیت اور پھیلا ؤ کے اعتبار سے اسلام کی طرح ان کے پاس اصالت پسندی نہیں پائی جاتی ہے۔ لہذا یہ لوگ بہتر طریقہ سے عصر نو کے د باؤ میں آ سکتے ہیں اور اس سے ہما ہو سکتے ہیں۔ لیکن دین مقدس اسلام ایسا ہر گر نہیں

64

کرسکتااورنہ ہی مستقبل میں ایسا کرسکتا ہے۔ مغرب پرست مسلمان تجزبیہ نگاروں یا وہ اہل یورپ جن کی نظر جہاں اسلام کے حوادث اور واقعات پررہتی ہے، وہ بہت بڑی غلط نہی میں مبتلا تھے، وہ پتھی کہ سلمانوں کی گذشتہ صدی میں مقابلہ اور استقامت صرف ان کا خالص تعصب اور دین میں اندھی تقلید کی بنا پر تھا جو آ ہت آ ہت ہزمانہ کے ساتھ ساتھ نابود ہوجائیگا، وہ لوگ اسی حساب سے مسلمانوں کودیکھ رہے یتھ۔ وہ لوگ اس دین اسلام کی ذات اور اس کے اندریائے جانے والے جو ہر سے بے خبر اور غافل بتصادر بہ بھول گئے بتھے کہ وہ چیز جو بنے زمانہ کے دباؤ کے ساتھ سازگار اور ہم آ ہنگ نہیں ہے وہ خود اسلام کا ذاتی جو ہر ہے نہ بیہ کہ ان (انگریز وں) کے کہنے کے مطابق اس کے ماننے والوں کومتعصب بنیاد پرست اورر جعت پسند کہا جائے۔ (۳۸) جو کچھ بیلوگ (انگریز )اورمغرب پرست مسلمانوں کو، اتنی بڑی غلطی کی طرف تھینچ لایا، بیر اصلاح طلی کاراستہ تھا،جس کوعیسائیت نے طے کیا اور تقریباً دوسرے تمام ادیان نے بھی کم وبیش اسی راہ کو طے کیا۔ان لوگوں کا خیال بیتھا کہ اسلام بھی ایک دین کے عنوان سے اس

راستہ کا انتخاب کر کے اس پر گامزن ہوجائے گا۔ گر ایسا نہ ہوا اور ایسا ہو بھی نہیں سکتا تھا۔ اسلام کی حقیقت ، عیسا ئیت حقیقت سے مختلف ہے اور اپنے ماننے والے مسلما نوں سے اس ماہیت اور حقیقت کے لحاظ سے توقع بھی رکھتا ہے۔ ایمان کی شرط ، اس دین کی کلیت اور تمامیت میں ایمان شرط ہے ( اسلام ) اور اہمیت کا حامل میتھا کہ عیسا ئیت کی طرح اس کلیت کو بانٹا نہیں جاسکتا۔ ( یعنی تقسیم کے قابل نہیں ہے ) مونین اور زمانہ کا ہر دور میں اجماع

اصول اوراس کے حدود اربعہ کی تعریف ( اوراس کی حد بندی ) میں،عیسا ئیت کی طرح، کوئی مداخلت نہیں تھی ۔اس موضوع کی اہمیت کے لحاظ سے اس کا اجمالی جائزہ لیں گے۔

65

اسلام عيسائيت اوم تمدنجديد

دین اسلام اورعیسائیت جدید تدن سے ملاپ کے بارے میں مسلہ صرف پنہیں ہے کہ بیہ تدن عیسائیت کے آئین میں، پلابڑ ھااوراسی کے زیرنظر پر دان چڑ ھااور موجود ہو گیا ہے لہذااس (عیسائیت) کی اس ( نے تدن ) سے ہم آ ہنگی اور ساز گاری اسلام کی بہنسبت کہیں زیادہ تھی اوراب بھی ہے، بنیادی مسلہ ہو ہے کہ عیسائیت ایک دین کے عنوان سے اپنے کوان تغیرات کے ساتھ جواس تمدن کے ترقی کرنے سے پیدا ہوئے اورنٹی نٹی ضرورتیں علمی، ساجياتی، سياسی اور ثقافتی حتی اخلاقی اور تربيتی مختلف ميدان ميں پيدا کردی تھيں وہ اپنے آپ ایک طرح سے تدن نو سے مطابقت کر سکتی تھیں اور بیہ مطابقت پہلے درجہ میں خود اس دین کی ذاتی خصوصیات کی مرہون منت تھی۔(۳۹) عیسا ئیت کواس کے مرکز می نقطہ سے تعبیر کیا جاتا تھالیعنی حضرت عیسی اور کتاب انجیل کے پیغام اور دستورات اور عہد عتیق سے بھی تعبیر کیا جاتا تھا، جو بعد میں عیسائیت کے ایک جز کے عنوان سے قانونی طور پر پیچانا جانے لگا،ادر اس کے پچھنمنی جسے جوکلیسا کے یادری (روحانی)اوراہل کلیسا کے ذریعہ تدوین کئے گئے تھے، اس میں اضافہ کردیا گیاتھا تا کہ عیسائیت کوایک ایسے جامع وکامل دین میں تبدیلی کردے جو که قرون وسطی میں مؤمنین، تمام مادی، معنوی وذاتی اور معاشرتی امور پرشتمل تھی۔

قرون وسطی میں یورپ پر عیسائیت ای طرح حاکم تھی جس طرح اسلام اس دور کے مسلما نوں پر حاکم تھا۔ بید دونوں دین یکسال طور پر اپنے ماننے والوں کی تمام مختلف جہات سے فر دی اور اجتماعی زندگی میں ضرورتیں پورا کرتے اور فعالا نہ طور پر حاضر رہتے تھے، اس فرق ( تفاوت ) کے ساتھ کہ اسلام کی تمامیت ذات خود اسی سے وجود میں آئی تھی، یعنی قرآن و سنت سے پیدا ہوئی تھی اور صرف اس زمانہ کی عیسا ئیت کی حقیقت بعض ابتدائی کے ایک حصہ کی طرف پلٹی تھی ۔ حقیقت میں بیکلیسا کے پا دری اور معنوی روحانیوں ( پا در یوں ) اور کلیسا والوں کا اجماع، بی تھا جو عیسا ئیت کے خلاء اور کم وکا ست کی تلافی کیا کرتا تھا تا کہ ایک جامع

66

یہ فطری بات ہے کہ بید دونوں دین اس دباؤ کے مقابلہ میں جوان کے مقابلہ کے لئے اٹھتا تھا ان کے عقب نشینی اور اس کی واپسی کا خواسترگارتھا، دومختلف کیفیتوں کاعکس العمل ظاہر کریں، ایک جگہ پرخودیہی دین تھا جو اس کے اصول وقوانین اور بنیا دوں اور اس کے حدود اربعہ کو بیان اور معین کرتا تھا اور دوسری جگہ پر اس ( دینی ) مجموعہ کے پچھ حصے شارع مقدس کے ذریعہ نہیں بلکہ بعض دوسروں کے ذریعہ اگر چہ وہ لوگ بھی مقدس اور معتبر تھے گر وہ لوگ ہرگز شارع مقدس کے ہم پلہ اہمیت حاصل نہیں کر سکتے تھے، ان کے ذریعہ اس دین ہو حک تو ان اور ان کا اور تعیین کی جاتی تھی ۔ اہمیت حاصل نہیں کر سکتے تھے، ان کے ذریعہ اس دین جموعہ کی تو شیخ ہوتا ہو تھی ہونا تھی ۔ اہمیت حاصل نہیں کر سکتے تھے، ان کے ذریعہ اس دینی مجموعہ کی تو شیخ اور تعیین کی جاتی تھی ۔ اہمیت کی حاصل بات سے ہے کہ ایسے لوگوں کی رائے کا اعتبار اور ان کا جمت ہونا بھی جن کو خود دین سے حاصل کرنا چاہئیے نہ کہ مونین کے اجماع اور اتفاق سے ۔ بید اہل کلیسا کا اتفاق اور اجماع تھا جس نے قد یسین اور کلیسا کے روحانیوں اور ایوں کو اس

مقام ومنزلت پر لاکر کھڑا کردیا تھا کہان کے نظریات اور آ راکودین کے برابر اور قانون کا درجەدىكراس كاايك حصبه بمجھليا جائے۔ عملی طور پربھی بیددونوں ( دین ) جدید تدن کے مقابلہ میں حقیقی طور پراس کے رقیب بلکہ اس کے مخالف محسوب ہوتے تھے، دوطرح سے رد عمل کا اظہار کیا۔ عیسا ئیت نے ایک طویل عرصه تک اس کا مقابلہ کیا مگرید مقابلہ فطری طور پر تاریخی بہا ؤ کے رخ کا مخالف تھا اور اس کا كوئى نتيجه نكلنه والانهيين تقا آخركاريدا ستقامت اورمقابله شكست كها گيايه اس مقابله كے دوام نہ پانے اور اس کے بکھر جانے کے بہت سے وجو ہات ہیں۔لیکن اس میں کوئی شک وشھیر نہیں کہ اس کی اہم ترین نقصان اور ضرر قبول کرنے والی خصوصیت خود اسی سے متعلق ہوتی تھی۔اسی خصوصیت نے لوٹر اور کالون اور دوسرے تمام پروٹسٹا نیزم (Protestant) کے بانیوں کی پرورش کی اوران کومیدان میں لے آئی۔ وہ لوگ جنھوں نے دوسری تعبیر کی وہ تمام تختیوں اور موانع کے باوجو دنفوذ کرتے ہوئے آگے بڑھ گئے۔ کیا اس کے علاوہ کچھاور ہے کہ جولوگ خالص اور حقیقی ابتدائی عیسائیت کی طرف رجوع کرنے کے مدعی تھے، وہ لوگ عیسائیت کو ہراس چیز سے سنوار نے کی فکر میں لگ گئے جس کا آہتہ آہتہ کلیسااور اہل کلیسا کے ذریعہ بڑھاوا دیا گیاتھا۔ انہوں نے اس فکر وخیال کے ساتھ میدان میں قدم رکھا اور ایسی فکر کو آگ بڑھانے کے لئے حالات بھی مناسب اور سازگار تھے۔لہذابڑی تیزی کےساتھ پینظر بیہ پھیلااور تمام رکاوٹوں کو بالکل صفح ھستی ہے ختم کر دیا۔ ایسا حاد ننہ کسی اسلامی مملکت میں وجود میں نہیں آ سکتا تھا جو بعد میں اپنے آپ کو

67

68

وسعت دے۔

اگرچہ اسلام میں بہت سے ایسے لوگ تھے جو اس آخری صدی کے دوران عیسائی (Protastant) مذہب کی پروٹسٹان شاخ کی پیروی کرتے ہوئے ایٹھے یااس کی طرف توجہ دیئے بغیر، کم وبیش ایسے مقاصد کی پیروی کرتے تھے۔لیکن یا بیلوگ شروع ہی سے شکست کھا گئے اور یا بیر کہ نتیجۃ اس میں کامیاب نہیں ہوئے۔(٤٠) جیسا کہ ہم پہلے بیان کر چکے ہیں کہاس کااصلی سبب بیتھا کہ بیدودین دومختلف ماہیت اور حقیقت کے حامل ہیں۔ مٰدہی اصلاح کے معنی یہ ہیں کہ بعض مذہبی اعتقادات کوترک کردیا جائے اور بلکہ عیسا ئیت کے معیار پر عیسائیت میں بیا تفاق رونما ہوسکتا ہے اور اسلام میں اس اتفاق کے رونما ہونے كاامكان بھی نہیں یا یاجا تا تھا۔ایک عیسائی ہوسکتا ہے کہ معتقد اور مومن بھی ہودہ اور اضافات کواس اعتبارے کہ بیراضافات شارع واقعی سے متعلق نہیں ہے لہٰذا اس کوایک کونے میں ڈال دے (بیاصل شریعت عیسیٰ میں نہیں ہے ) بیہ چیز اس کے ایمان واخلاص کے مخالف اور منافى نهيس تقى ليكن ايك مومن اور معتقد مسلمان ايسا بر كرنهيس كرسكتا- كيونكه جس چيز پر وه ایمان دعقیدہ رکھتااوراس پر یابندتھاوہ تمام چیزیں اسلام کی طرف سے تھیں نہ بید کہ وہ علائے اسلام کی طرف سے آئیں کہ جن پرانہوں نے اتفاق کرلیا تھا۔

البته اسلام میں بھی دوسرے آئین مذاہب اور مکتب فکر کی طرح پوری تاریخ میں خود ساختہ بہت زیادہ اضافے پائے جاتے تھے اور اس کے بہت سے قواعد اور قوانین اور مفاہیم جس کو خود اسلام نے بیان کیا تھا، اس کے خلاف بہت سی رنگ برنگ تفسیریں دیکھنے کو ملتی اور رائج

تھیں۔ بہت سےلوگوں نے قیام کیا تا کہان اضافات کوآ ہت آ ہت ختم کردیں ان غیر صحیح تفسیروں کی اصلاح کریں اور اس کو حقیقت کے مطابق پیچنوا نمیں ۔لیکن بیداصلاحات ان اصلاحات کے برخلاف ہیں جوعیسائیت یا دوسر ہےادیان میں پائی جاتی ہیں اورجد ید تدن اور تاریخ کی درخواست کے عین مطابق قرار پائی ہیں۔ بیتدن اس سے زیادہ کہان ادیان میں اصلاح اور اس کے بنانے اور سنوارنے کاان کے آخری معنی میں طلب گارہو، (ادیان) کی تقسیم اور ٹکڑ بے کر دینے اور ان کی عقب نشینی اور ان کو پیچھے ڈال دینے کے خواہاں تھے۔تدن نوچا ہتا تھا کہ دین اپنے تمام معا شرقی مسائل کو یکسر پس پشت ڈال دے اور اس کے سامنے سرتسلیم خم کردے۔اس(تمدن جدید) کا مقصد پیتھاعیسائیت اور دوسرےادیان بھی ان کو تعمیر می اور مثبت جواب دے سکتے تھے۔لیکن اسلام سے بیمکن ہی نہ تھا۔ اور اصلاح طلب مسلمان جواینے ایسے اہداف تک پہنچنے کے لئے وہ اپنے خیال خام میں اصلاح کے لئے سبقت کی پااصلاح کے لئے اقدام کیا تھا،جلدی یا کچھود پر میں اسے شکست اٹھانی یڑی۔اصالت پسندی کی موجودہ تحریک اصلاح طلی کی تحریکوں اوران کے افکار،خود بیان کی شکست پر بہترین دلیل ہیں اصلاح طلبی کی تحریکیں ہی ہیں جوایسےافکارادراہداف کی ما لک ہیں،ان کی شکست سیاسی دلائل سے زیادہ اعتقادی دلیلوں کی حامل تھی یعنی ان کی شکست کاواحد سبب مذہبی اوراعتقادی معیار تھے۔(٤١) البته اسلام اورعيسا ئيت كا نقاوت اوران دونوں كا جديد تمدن سے مقابلہ،صرف اسى نكتہ يرختم

69

نہیں ہوتا ہے عیسائیت لوٹر پذیر ہے اور اسلام لوٹر پذیر نہیں ہے یا عیسائیت کے پروٹسٹان

کے ایسا گروہ عیسائیت میں تغیر اور انقلاب پیدا کر کے کا میاب ہوسکتا ہے لیکن اسلام میں ایسا بدلا وَ ہرگز پیدا نہیں ہوسکتا۔ عیسائیت کی اصلی شاخ اور حقیقت پسند جدید تدن اسلام کے برتا وَ کے مقابلہ میں مخالف ٹکرا وَ کا حامل ہے بیچی ان دونوں کی حقیقت اور اس کے اندرونی ڈ ھانچہ کی طرف پلٹتا ہے۔ اور بیا سلام کا جامع اور کامل ہونا اور اس کے دستورات اور احکام کے کامل نفاذ اور بیر کہ اخروی کا میابی حتی ہم مسلمانوں پر زور دیا گیا ہے کہ دنیا وی عزت بھی ایسے کامل دستاویز پر کی مرہون منت ہے، دوسرے ادیان کے برخلاف یا کم از کم ان کی موجودہ تفسیر کے خلاف ، بیہ بات بڑ ھتے ہوئے اور نئی تاریخ کوذلیل وخوار کرد بینے والے دباؤ کے مقابل اس دین کی اصالت کا محافظ ہے۔

70

جانسن ) (Johnston نے اس بات کی دوسر نے زاویہ نگاہ سے اس طرح توقیح دی ہے: آج اسلام اور مغربی د نیا باہم ایک دوسر نے کے خلاف صف آ رائی گئے ہوئے ہیں اس طرح کہ وہ لوگ مقابلہ کے لئے اٹھ کھڑ ہے ہوئے ہیں۔ اس طرح سے کہ سی بھی بڑے دین میں ایسی صف آ رائی نہیں ہوئی ہے نہ عیسا ئیت میں کہ وہ خود مغربی د نیا کا ایک حصہ ہے اور جدت پندی کے ذریعہ وہ اسی میں ضم ہو گیا ہے، ہندوایز م کو اور بودھایز م کے طریقہ پر تحلیل و تجزیم نہیں کیا ہے کیوں کہ ان کی گہر ائی میں صرف روحانیت پائی جاتی ہے اور روح کی نجات و فلاح کے علاوہ پھنہیں سوچتے اور نہ ہی یہودیت کہ ایک بہت چھوٹا سا آ کین و مذہب اور ایک قوم و ملت میں محدود ہے۔ اور ان ادیان کے مذہبی رہنما و کی میں سے سی رہنما کا وہ الر نہیں ہے جتنا کسی خلیفہ ،مہدی اور آیت ا...کا الر مغربی د نیا پر ہے اس کا سبب سے ہے کہ اسلام

نے ڈیڑھ ہزارسال کے عرصہ میں مغرب کے ساتھ نظامی ( فوجی ) مقابلہ بنائے رکھااور دور حاضر حالت میں بھی وہی جنگی صورت حال اور ظمرا و کا سلسلہ باقی ہے۔(٤٢ ) اگر چہاس کی تحقیق اور چھان بین اور اس کی تفسیر اسلام اور مغرب کے مسلحا نہ اور سیاسی ظمرا وَ پر ناظر ہے لیکن یہ بات واضح ہے کہ سیٹر اؤا سلام کی دینی حیثیت سے ہے جواپنے حقائق اور اصالت پر زور دیتا ہے اس جدید تمدن کے مقابلہ میں جو در میانی روبیا ختیار کرنے کا خواہاں، بلکہ اس کے پیچھے میٹنے کا خواہاں ہے۔

دوبا م و پلتنا للہذااس دین کی ذاتی خصوصیات کی طرف تو جب کرتے ہوئے ، بیر سوال پیدا ہوتا ہے کہ کیوں اس دین نے ایک مدت کے لئے اس جدید تاریخی میدان کوتر ک کردیا ، (اور گوشته شینی اختیار کرلی) مگر ایسانہیں ہے کہ آج کل متحرک اور فعالا نہ طور پر میدان میں قدم رکھ دیا ہے؟ جو پچھ آج ہم دیکھتے ہیں ، بیراس کے اندرونی خصوصیات کے ساتھ با ہمی توافق اور آپس سازگاری ہے اور اس سے پہلے جن چیزوں کو دیکھتے تھے، وہ ایک عارضی اور ناپائیدار حاد ش قار خصوصاً بیر کہ کوئی بھی دین اس دین کے برابر اس طرح سے کہ ہر طرف سے معا شرہ اور تاریخ میں اس قدر عمیق رسائی نہیں رکھتا ہے اور اپنا اثر نہیں ڈالتا ہے اور اس حد تک کہ اپن پر دوک کو اپنے مقصد کے حصول کے لئے اکٹھا کر نے اور اپنی مقاصد کو د جن نے پر قادر نہیں ہے ۔ جیسا کہ اس کا خاصہ مغرب سے پیکار اور بلکہ اپنے غیر سے آمادہ پیکار ہنا دین

اسلام میں دوسرےادیان سےزیادہ عمیق اور قاطع ہے۔(٤٣) حقیقت میں موجودہ اسلامی تحریک جدید تدن کے یوری دنیا پر چھاجانے کے مقابلہ میں اس دین کی استقامت کا ایک نمونہ ہے۔ اس کا اصلی مقصد بیر ہے کہ اس کو اسلامی دنیا میں چھاجانے سے روکنا ہے جوخوداس سے متعلق ہےاور بدایک فطری امر ہے۔ایسے جریان کا فقدان غیر فطری امر اورسوال طلب ہے؟ ، نہ بیر کہ اس کا وجود سوال طلب ہوا گر دوسر ے ادیان اور ثقافتیں ایسی تحریک کی حامل نہیں تھیں، یا کم از کم اگرایسی ہوں بھی تو وہ اتن گہرائی اور شدت کی حامل نہیں تھیں ، اس کی وجہ بیر ہے کہ وہ ذاتی طور پر جدید تدن کے دنیا پر چھاجانے کے مخالف نہیں تھے۔ یا پھر بیدوجہ ہو سکتی ہے کہ اپنی حکومت اور سرز مین کے واسطے ایسے مقدسات اور معیار جواس کو واجب اور لازم جانیں ان کے پاس نہیں ہیں اور پااس کی وجہ ہیہ ہوسکتی ہے کہ وہ لوگ اس بات پر قادر تھے کہ اپنے معیار کوان کے معیاروں اور مقدسات کوتدن جدیداورا ہم موجودہ نظام کے ساتھ ہما ہنگ اور موافق بناسکیں۔(٤٤) البته، اس بات کا اضافہ کرنا چاہیے کہ اسلامی معاشرہ میں اس آخری صدی میں رونما ہونے والے انقلابات اس طرح تھے کہ اس استقامت اور ٹکراؤ کے لئے ضروری مادی طاقت کو فراہم کرلیا ہے۔اس زمانہ کے حوادث اور واقعات اور بے در بے مسلمانوں کوجد بدتمدن کے

ذریعہ دھچکے لگے ہیں، اس سے ان کے افکار، اعتقادات اور ان کی شخصیت کی پچھاس طرح پرورش کی ہے کہ وہ اپنے آپ کواتن بڑی اور عظیم تحریک کی خدمت کے لئے آمادہ کرلیں۔ اس بات کا پتہ لگانے کے لئے اس کا بہترین نمونہ اس آخری دوران میں اسلامی فکر کی تحقیق

اوراس کی چھان بین ہےجس سے مسلمان ابتدائی دہائیوں میں اسلام اور جدید تدن کے مقابلہ اس طرح مرعوب ہو گئے تھے کہ وہ اپنے دین کے دفاع کے سلسلہ میں اس کے سوا کہ اسلام کوتدن نو کے برابر ثابت کریں کچھاور سوچ ہی نہیں رہے تھے وہ لوگ معذرت خواہی کے جواب کے ذریعہ اپنے زعم ناقص میں اس شباہت اور برابری کو ثابت کرنا چاہتے تھے۔ بعد میں آنے والی نسل خود اپنے او پر تکبہ کرتے ہوئے اپنے اعتقادات کو زیادہ سے زیادہ بیان کرنے میں لگ گئ ۔ اس نسل کا ہدف اپنے اسلاف کی طرح اسلام کوجد بدتمدن کے معیار کے مطابق اس کے ماننداور برابر ثابت کرنانہیں تھا۔ بلکنسل جدید کا مقصد (ہدف) یہ تھا کیہ ان کواس کی مستقل طور پرتوضیح دیں۔ آج کل کی نسل کاعلم وفہم اور بیان قاعدۃ (اصو لی طور پر) دوسری طرح اورجدا گانہ ہے اور وہ اپنے دین کی پورے طور پر حاکمیت اور چاہتوں کی يحميل کےعلاوہ کچھ ہیں سوچتے اور پذسل اس ہے کم پر قانع اور مطمئن ہونے والی نہیں ہے، اس نسل کی نظر میں صرف اسلام ہی حق وباطل کا معیار ہے اور بید دوسرے (تمدن) ہیں جن کا مقایسہ اسلامی معیار پر کیا جائے نہ یہ کہ اسلام کا قیاس دوسروں سے (یعنی اسلام کا قیاس دوسری تہذیبوں اور ثقافتوں کے ساتھ نہ کیا جائے چونکہ اس سے ان کا کوئی مقابلہ ہی نہیں (٤0)(\_\_ بی تغیر اور تبدیلی خود اس بات کی حکایت کرتی ہے کہ مسلمانوں میں دینی رجحانات کی شاخت اور ذہنی تبدیلی پیدا ہوگئی ہے خصوصاً جوانوں اور مسلم طلبا (Muslim Students) کی

اورون بری پیدا، ول ب ول اور ول اور می بود ول اور می بازد. فکر میں انقلاب آیا ہے اہم بات سے ہے کہ بیتما م تغیرات اور تبدیلیاں ایک ساتھ تمام اسلامی

مما لک میں فکری اوراعتقادی انقلاب کا آجانا بلکہ اسلامی مما لک میں معاشرتی ،اقتصادی اور معیشتی،معاشرتی اور سیاسی تغیرات کے ساتھ ساتھ بہ بدلا ؤپیدا ہو گئے ہیں۔لہذابڑھ بڑھ کرایک دوسر ے کوقوی اور مضبوط بنانے میں حصہ لیا۔ یہاں تک کہ ۲۰ ۷ ء کی دہائی کے آخر میں اوج کی آخری منزل تک پہونچ گیا اورلوگوں میں بنۓ حالات اورحوادث کو وجود بخشا جس کاسلسلہ اب تک جاری دساری ہے۔جیسا کہ ہم نے پہلے بیان کیا ہے کہ پیچریک (اس دورجد يدکې) سياسي،( ديني اورمعا شرتې)اور دورجديد کې ثقافتي نشاني اورعلامت ہے که اس (تحریک) نے دنیا کے تمام غیر صنعتی ممالک بجز جنوبی امریکہ کے سب کواپنی لپیٹ میں لے لیا ہے۔عموماً دورجد یدانے پہلے والے دورہ کا نتیجہ ہے۔ یعنی ایک ایسا دور جوانے زرق وبرق و قدرت اور جدید تمدن کی تکنیک (Technology) نے یوروپ کے علاوہ دوسرے علاقوں کے تدنوں کو اپنے رعب و داب اور دھمکی میں کیکر، وحشت پھیلائی اور د دسرے تد نوں کو پر دہ خفا میں ڈال دیا۔ (یعنی دوسرے تدن بے اہمیت ہو گئے تھے۔) اورخود نے چوکھا غلبہ کر کے اس پر اپنا قبضہ جمالیا۔ نکی حالت جو نئے تمدن کے غلبہ کے ہمراہ تها، بیزیاده تر عارضی اور نایا کدارتها یہاں تک که فطری طور پراس نایا سُداری میں استخکام بنا ر ہااس طرح، لحاظ کیا جاتا تھا کہ بغیر کسی سبب اور علت کے قدیمی میراث کوفر اموثق کے سپر د کردیا تھااوراس قدیم تہذیب وتدن کی اولا داوراس کے وارثوں کوبھی سکوت وخاموشی پر مجبوركرد باتقابه

74

ہیفراموش جوا کثر ذلت ورسوائی کے ہمراہ تھی ، ایک طولانی مدت تک باقی نہیں رہ سکتی تھی۔

لیکن اس زمانہ کو ختم ہونے کے لئے بھی اس بات کی ضرورت تھی کہ مقدمات کو فراہم کیا جائے۔ پچھ مقدمات اور حالات آخری صدی میں پیدا ہو گئے، آخری دوتین دہائیوں میں اپنے مقام و منزلت اور بلندی کو پالیا اور تیسری دنیا کو تاریخ کے ایک نئے دور میں لا کر کھڑا کردیا۔ اس نئے تاریخی دور نے دنیائے اسلام کو بھی شدت اور زیادہ گہرائی کے ساتھا پن لپیٹ میں لےلیا۔

75

اب دیکھنا بیہ ہوگا کہ بیہ نیا دورکن اسباب وعوامل اور طاقتوں کے زیر انڑ ہے اور اس کے اچھے اور برے پہلو کیا ہیں؟ اور وہ اپنی یا ئیداری اور خلاقیت اور سربلندی کی کس حد تک حفاظت کرسکتا ہے؟ بیایک دوسرا مسئلہ ہے کہا گرجدید دورکی حقیقت طلی کاعقیدہ اورنظریہ کہ بید دور خود کسی نه کسی طریقہ سے اس دور کی مخلوق ہے، تیسری دنیا خصوصاً اسلامی دنیا کی مختلف ضرورتوں کا جواب دہ ہو،ایک طرح سے اصالت اورتجد دیسندی اور اس کی طرف میلان اور تبریلی کی خواہش،اگران میں سے کوئی بھی ایک دوسرے پر فیدا نہ ہوں تو ایسی صورت میں اطمینان کے ساتھ بد کہا جاسکتا ہے کہ بدنظری اعتقاد (Idiology) میدان کارزار میں کامیاب ہوجائے گا۔اصالت سے وابستگی آج کی بہت زیادہ اورمختلف ضرورتوں کونظرا نداز کر کے اس پر شاب اور آئے دن تبدیلی کی شاہد دنیا، تنہا اس کامیابی کی ضامن نہیں ہو سکتی (یعنی کامیایی نصیب نہ ہو سکے گی)اور بیہ بات ہمارے زمانے میں یعنی. ۸ء کی دہائی اور اس کے بعد آنے والی دہائی میں گذشتہ تاریخ کے تمام زمانوں سے زیادہ صحیح ہے۔ اس کی طرف توجه دینانہ صرف بیرکہ اس معرکہ میں حقیقت طلی جس کی بنیاد ڈالی جا چکی بےنظری اعتقاد کی

کامیابی کی ضامن ہے بلکہ ہم ہیر کہ سکتے ہیں کہ جدید دور کی پائیداری اوراس کا ہمیشہ باقی رہنا کامیابی اور کامرانی بھی اسی کی مرہون منت ہے۔ اس نظری عقائد (Idiology) کی شکست اوراس دورجدید کی ضروریات واحتیاجات کے پورا کرنے کی توانائی نہ رکھنا، تقریباً اس دور کے خاتمہ کے ساتھ ساتھ ختم ہوجائے گی۔(٤٦)

76

اس مقام پر بہتر ہیہ ہے کہ کتاب کے آئندہ حصہ میں جس حصہ کے بارے میں بحث کی جائے گی اس کی طرف اشارہ کریں۔ شیعہ حضرات اور اہل سنت کی سیاسی فکر کی تحقیق اور اس کی چھان بین کے لئے ہمیں بیدد یکھنا چاہیے کہ اصولاً (قاعد تاً)ان دو مذہبوں کی حقیقت کیا ہے اور ان دونوں کے خصوصیات اور اختلافات کیا ہیں؟

عقيد تى اختلافات كى جري (بنياديں) اس موقع پر بنيادى مشكل بير ہے كہ ان دو مذہبوں كے نفاوت اور اختلاف كا مركز صرف حضرت على كى خلافت كو بنايا جاتا ہے۔ مسلما اور مشكل بينہيں ہے كہ حضرت امير المؤمنين على ابن ابى طالب پيغمبر اكرم بلا حے بلافصل وصى ہيں يا كہ چو تھے خليفہ۔ ان دونوں كے اختلاف كا خلاصه اسى مقام پرنہيں ہوتا ہے۔ بنيادى طور پر بحث كا مركز ذات اور شخصيت نہيں ہے اور بيركہ دو كون ہے۔ بحث كا مركز شان اور اس كا مقام ومنزلت ہے۔ اور وہ بيركہ دو (شان) مقام ومنزلت كيا ہيں؟ اوركون شخص اور كون كون اشخاص اس شان وشوكت اور مقام كے حامل ہيں؟ دوسر لے لفظوں ميں بيركہ بحث

مصادیق سے زیادہ مفاہیم پر مبنی ہے۔شروع میں بحث اس بارے میں ہے کہ امامت کا مفہوم کیا ہے؟ نہ بید کدامام کون ہے؟ اگر اس مسلہ پرایک تاریخی مسلہ کی حیثیت سے نظر کریں تو یہ ایک (بہت بڑی) غلطی محسوب ہوگی اور حقیقت یہ ہے کہ بیہ مفہوم (امامت) اہل سنت وتشيع بے تمام مختلف زاویہ نگاہ اور دینی افکار کے حدودار بعہ کومتا شرکرتا ہے۔ اس سے زیادہ صراحت کے ساتھ کہا جائے۔ شیعوں کا اعتقادی فقتہی اور کلامی ڈھانچہ اور اس کے بعد، تاریخی تجربہ، اہل سنت دشیع کا نفسیاتی اور معاشرتی ڈھانچہ اور اہل سنت دوطرح کے مختلف اسباب سے متاثر ہوکر وجود میں آئے اور پر دان چڑ ھے۔اس اختلاف ( نفاوت ) کا اصلی سبب بیرے کہ اہل سنت اسلام کو ( ماورائے اسلام ) خلفائے راشندین وصحابہ اور تابعین کے زمانے میں اسلام کے وجود کے بارے میں صوری خیال کرتے ہیں اور پھر اسلام کواسی زاو پړنظر سے دیکھ کراس کی تفسیر کرتے ہیں لیکن شیعہ حضرات اس کو جانشینی کے سلسلہ میں پنج برا کرم کی تا کیداور سفارش اور فرمان کے مطابق اسلام کے بارے میں فکر کرتے ہیں۔ ایک (فرقه) اسلام کوصدر اسلام کی تاریخ کے اعتبار سے دیکھتا ہے اور دوسرا (فرقه) صدر اول کی تاریخ کواسلامی معیاروں اور قواعد وضوابط کے اعتبار سے جائزہ لیتا ہے۔ایک جگہ دین کوصدراسلام کی تاریخ کے اعتبار ہے دیکھا اور شمجھا جاتا ہے اور دوسری جگہ تاریخ کو دین ے ہٹ کر پرکھاجا تا ہے۔ بید دونوں کا ملاً مختلف زاویہ نگاہ کے حامل ہیں ۔ بیکہا جا سکتا ہے کہ شیعہ دسیٰ کے اصلی اختلافات اوران دونوں کے اہم امتیازات اور شاخت دو کلامی اور فقہی کتب کے اعتبار سے بہاختلافات وجود میں آئے ہیں۔(٤٧)

جس وقت صدر اسلام کی تاریخ، خصوصیت کے ساتھ خلفائے را شدین کے زمانہ کی اہمیت و عظمت و منزلت خود اسلام کے ہم پلہ ہوجائے ، تو یقدینا بیا سلام دوسر کردہ کے اسلام سے مختلف ہوگا جو گردہ نہ فقط اس تاریخ کی اہمیت و منزلت کا معتقد نہیں ہے بلکہ اس کی اہمیت کا قائل ہی نہیں ہے، بلکہ اس کو تنقیدی نگاہ سے دیکھتا ہے ہم دیکھتے ہیں کہ مسکہ اس سے بھی زیادہ سنجیدگی کا حامل ہے کہ پہلی نظر میں ایسا لگتا ہے کہ ان دونوں کا اختلاف، اسلام کو سبح

ایک جگہ امامت و خلافت وامام و خلیفہ کو ایک زاویہ سے سمجھا جاتا ہیا ور دوسرے مقام پر (گروہ میں) دوسری طرح سے درک کیا جاتا ہے۔ دوسری طرف شان و خصوصیات پیغ برک قدر و منزلت اور بعد میں آنے والے خلیفہ (امام) کی خصوصیات کو گھٹا کر برابر کردیا جاتا ہے اور دوسری جگہ پر امام کی خصوصیات اور اس کے مقام و منزلت کو پیغ بر اکرم تک بڑھا دیا جاتا ہے (البتہ بی فطری بات ہے کہ وحی اور نبوت کے علاوہ) ان دونظریات کے پیش نظر بہت سے مسائل و جو دمیں آتے ہیں کہ جن کا ظہور میں عموماً سیاسی افکار ہی میں ہوتا ہے۔ دوسر لفظوں میں یوں کہا جائے کہ ان دونوں فرقوں کے سیاسی افکار اسلام کے بارے میں تمام ہے۔

یہاں پرایک بات یا دولانا ضروری ہے کہ اس طرح کی بحثوں کے پیش کرنے سے غلط قہمی پیدانہ ہوجائے مثال کے طور پر اگرایسے اختلافات پائے جاتے ہیں پھر وحدت اسلامی کے

کیا معانی ہو سکتے ہیں؟ یا یہ کہ وحدت اصل ہے یعنی اساسی حیثیت کی حامل ہے۔لہٰذاان بحثول کا یہاں پر چھیڑنا مناسب نہیں ہے۔اوّلاً ان تمام اختلافات کے باوجودان دوفرقوں کے درمیان وسیع اور مسلم معیار جن میں شک وشعصہ ناممکن ہے، ان کی برکت سے اور دوسرے عام اسلامی فرقوں سے بھی اس قدر مشترک بنیادی مسائل پائے جاتے ہیں کہ ایک دوسرے کے ساتھ مل جل کر بیٹھ سکتے ہیں۔ دوسرے سیر کہ خود مید بن یعنی اسلام نے اس طرح باہم ملنے جلنے اور آپس میں اتحاد کے بارے میں شرعی ذمہ داری کے عنوان سے اس کی بہت زیادہ تا کید کی اور حکم دیا ہے۔لہذا اصوبی طور پر بہ مطالب ہماری بحث سے جدا ہیں ۔مسَلہ بہر ہے کہان دو مذاہب کی گذشتہ تاریخ کے صحیح اور تجزیاتی درک وفہم اوران دونوں کی موجودہ حالت کی صحیح چھان بین کے لئے لازم ہے کہان دونوں کی بہ نور شاخت کی جائے اوران کے مختلف اجزاو عوامل کوان لوگوں کی ساسی فکر کو وجود میں لانے اور اس کو بال و پر عطا کرنے کے بارے میں جائزہ لیا جائے۔جو کچھ کہا جاچکا ہے اور بعد میں کہا جائے گاوہ اس امر سے متعلق ہوگااوراس مقصد کےعلاوہ اس کا کوئی اور مقصد نہیں ہوگا۔

79

پہلی فصل کے حوالے (۱) مثال کے طور پراس مقام پر عیسائیت کے اقدامات کے بارے میں رجوع کریں:

Vatican Counil 2nd The Conciliar and Post Conciliar 911-Documents, PP.903 (۲) اس سے زیادہ وضاحت کے لئے دیکھئے العقیدۃ والشریعۃ فی الاسلام ص ۲۰۰ ۲۶۰ اورالبدعۃ : تحدید ہاوالموقف الاسلام منہا، نامی کتاب میں بھی رجوع کریں۔ (۳) اس سے زیادہ وضاحت کے لئے تیسری اور چوٹھی فصل میں دیکھئے۔ (٤) برائے نمونہ، رجوع کریں۔

Pakistan ,Asaf Hussain,Islamic Movements in Egypt. and Iran

(٥) اس بحث کے واضح ہونے کے لئے لازم ہے کہ معاشرہ اور تاریخ پر اسلام کی تا ثیر کی کیفیت کو معاشرہ اور تاریخ پر معاشرتی اور تاریخی تغیرات کے پیدا ہونے میں اس کا کر دار کیا ہے، ایک دین کی حیثیت سے دین اسلام کی دوسری خصوصیات کے بارے میں تحقیق کی جائے۔ اس بارے میں کتاب اید وکو ٹری وانقلاب، نامی کتاب کے سراا۔ ۱٤۹، ونیز الفکر السیاسی الشیعی ، کے س ۳۷۔ ۱۱۰ اور العقیدة والشریعة فی الاسلام کے س ۱۳۳۔ ۱۷۷ 81

پر بھی رجوع کریں۔ (۲) شیعہ اور سنی کے نظریاتی اختلاف کی روشنی میں مؤثر اختلاف کو حاصل کرنے کے لئے اس طولانی مدت میں شیعہ اور سنی معاشرہ پر موجودہ زمانے کی پوری مدت میں کیا اثر ڈالا ہے اس کو معلوم کرنے کے لئے رجوع کریں۔73 Phill and Power PP.31. الفکر السیاسی الشیقی نامی کتاب کے ص ۳۷ ۔ ۱۸، کتاب کے آخر میں بہترین اور قابل اعتنا مصادر (منابع) اس بارے میں پائے جاتے ہیں۔

(۷) بہترین ما خذ میں سے ایک ما خذ جس پر تو جہ کر کے بخو بی شیعہ وسی کے دینی اور فکری، رجمانات کے ڈھانچہ میں فرق کوجانا جا سکتا ہے اور اسی طرح شیعہ حضرات اور اہل سنت کی عاطفی اور جذبات پر مبنی حساسیت کو بھی اور ان کے سوچنے کی کیفیت اور ان کی تاریخ پر نظر کو اور خصوصاً صدر اسلام کی تاریخ کو حاصل کیا جا سکتا ہے، کچھالی کتا ہیں بھی ہیں (جن سے یہ چیز اچھی طرح معلوم ہو سکتی ہے) جو ان سنیوں نے لکھی ہیں جو سی سیمہ ہو گئے ہیں ان تابوں میں اس سے بحث کی گئی ہے۔ نمونہ کے طور پر آپ محاکمہ تاریخ آل محمد بلا مؤلفہ کی تابوں میں اس سے بحث کی گئی ہے۔ نمونہ کے طور پر آپ محاکمہ تاریخ آل محمد بلا مؤلفہ کی تابوں میں اس سے بحث کی گئی ہے۔ نمونہ کے طور پر آپ محاکمہ تاریخ آل محمد بلا مؤلفہ کر تابوں میں اس سے بحث کی گئی ہے۔ نمونہ کے طور پر آپ محاکمہ تاریخ آل محمد بلا مؤلفہ کی تابوں میں اس سے بحث کی گئی ہے۔ نمونہ کے طور پر آپ محاکمہ تاریخ آل محمد بلا مؤلفہ کر کی کتا ہوں کی تابوں میں اس سے بحث کی گئی ہے۔ نمونہ کے طور پر آپ محاکمہ تاریخ آل محمد بلا مؤلفہ کی کتا ہوں کی کہ ہوں تا ہو ہو ہوں کی تا ہوں کے تابوں کی کہ کہ کہ تاریخ کی ہو کے ہیں ان تاہ نہ کہ تاری کی تو ہو سیموں کی تاریخ میں الان طالی اور خصوصاً اس طرح کی کے خوان پر لکھی ہے مؤلفہ محمد تیجانی السادوی ۔ اسی طرح نظریۃ الا مامۃ الشیعۃ الا مامیۃ نا می

اہل تسنن اورتشیع کے ساسی نظریات (٩)الفكرالساسي الشيعي جس٢٤ - ٢٥ (۱۰) اس بات کوعبدالکریم الخطیب نے اپنی کتاب سد باب الاجتها دوما تر تب علیہ میں اچھی طرح توضيح دی ہے۔خصوصاًاس کے ص۳-۸ پررجوع سیجئے۔ (۱۱)حقیقت ہیہ ہے کہ علما اہل تشیع وتسنن اعتقادی، تاریخی ،فکری اور معاشرتی اعتبار سے دو طرح کے حالات سے متاثر ہوکر وجود میں آئے ہیں اور ترقی حاصل کی ہےاور یہ بات خصوصاً آخری صدیوں میں اور خاص طور پر موجودہ زمانے میں زیادہ صحیح ہے۔ شیعہ مذہب میں علما اور روحانیت کوایک مستقل حیثیت حاصل ہے۔ جیسا کہ کچھلوگوں نے کہا ہے کہ شکل تنہا بہ نہیں ہے کہ بیرمعاشرہ اور ادارہ اقتصادی اورتشکیلاتی طور پرمستقل اورکسی سے وابستہ ہیں ہے۔ زیادہ اہمیت کا حامل ہیہ ہے کہ بیرادارہ عوام الناس اور حکومت دونوں کی طرف سے قانونی طور پرایک مستقل حیثیت حامل ہے اورخود (علا) بھی اس بارے میں راسخ یقین رکھتے ہیں اوراسی طرح شیعہ معاشرہ کا بھی یہی عقیدہ ہے، پا کم از کم ایرانی معاشرہ ،اس طرح ہے کہ وہ اس سے بنوجہی اور بے اعتنائی نہیں کر سکتا ہے۔ ایرانی معاشرہ کم از کم قاچاری نظام کے زمانہ کے بعد سےخصوصاً ان مواقع پر جوعوام سے متعلق ہیں اس طرح وجود میں آیا ہے گویا وہ ہمیشہ اس ادارہ کی طرف رجوع کرنے کے لئے

ضرورت منداور محتاج ہے۔اس حد تک کہ اس مقام پر بیہ بات کہی جاسکتی ہے کہ اس سے قبل که بیداداره (علما)عوام الناس کا ضرورت مند ہو بیعوام ہیں جومختلف اسباب کی بنا پر اس (ا تحاداور کمیٹی) کے محتاج رہے ہیں۔ یہاں تک کہ اگر بیرکہا جائے کہ علما کا گروہ حقیقت میں

ہمارے عوام کی مادی، دینی، نفسیاتی اورروحی مشکلات کو برطرف کرنے والا ہے تو کوئی مبالغہ آ رائی نہ ہوگی۔ یہی سبب ہے کہ بہت تی اندرونی اور بیرونی مشکلات کے باوجوداب تک ہیہ چیز باقی ہے۔ بیصنف کم سے کم گذشتہ دونتین صدیوں کے درمیان لوگوں کی قلبی (عاطفی )اور اخلاقی بہت بڑی تکیہ گاہ رہی ہے۔ وہ لوگ (عوام الناس) نہ صرف یہ کہ اس کے خواہش مند یتھے کہ وہ اپنی ذاتی اور فردی زندگی کی مشکلات میں ان (علما) کی طرف رجوع کریں اوراپن مشکلات اور مسیبتوں کوحل کرنے کے لئے ان سے امداد کی درخواست کرتے تھے۔ ان باتوں ( نکات ) کا کامل جائزہ میں طوالت کا باعث ہے۔لیکن اس مقام پر مسّلہ شیعوں کی روحانیت اور مرجعیت کی طرف پلٹتا ہے، ایسا ہی ہے۔ لیکن ان اساب اور تجربیات میں ے کوئی بھی مسّلہ اہل سنت کے درمیان نہیں یا یا جاتا ہے اور شایداس کا وجود میں آنامکن بھی نہیں ہے۔ کیونکہ ان کے اعتقادی معیار جدا اور ان کا فردی، معاشرتی اور تاریخی تجربہ اور ہے۔ان کے بزد یک ایک عالم کی حیثیت اسلامی اور فقہی مسائل کے ماہر سے زیادہ نہیں ہے جس طرح معا شرہ میں مختلف مشغلے اورییشے پائے جاتے ہیں اور ہرایک څخص کسی نہ کسی چیز میں مشغول ہے، علما بھی امامت جمعہ و جماعت اور دینی وفقہی مسائل کے مطالعہ میں مشغول ہیں اوران مواقع پران کی طرف رجوع کرنا چاہئے۔ افسوس کا مقام ہے کہ آخری زمانہ کے بدلا وَاورتعلیمی نظام کی اصلاح نے ان لوگوں کوزیادہ قانونی، سرکاری اور مغرب پرست بنادیا ہے اور اس کے نتیجہ میں وہ لوگ عوام الناس سے بہت دور ہو گئے ہیں۔ شیخ کنٹ مشہورترین اور عربی عوام کا محبوب ترین خطیب نے اپنے ایک

خطبہ کے ضمن میں ۱۹۹ پریل ۱۹۸۱ کی کوعلائے از ہر اور تمام علمائے دین کو خطاب کرتے ہوئے اس طرح بیان کیا (للکارا) ۱۹۶۱ کی میں اصلاح کے نام سے ایک ضربہ جامعۂ الاز ہر کو پہنچایا گیا کہ جس نے واقعا اس (جامعہاز ہر) کو نابود کردیا۔اے جامعہاز ہر والو! مجھے بتاؤ کہ جبتم اپنی سند کو لیتے ہوتو قر آن کا کون ساحصہ حفظ کرتے ہواور کتنے سوروں کواز بر (زبانی) پڑھنے کی صلاحت رکھتے ہو؟ آج کل از ہر سے فارغ انتحسیل ہوکرلوگ جب نگلتے ہیں تو وہ قرآن کو دیکھ کربھی صحیح طریقہ ہے نہیں پڑ ھ سکتے ۔ جامعہاز ہرنے اتنا سخت ضربہ کھایا ہے بیرکب سے بیہ طح یا یا گیاہے کہ جامعہ از ہر سے شیخ یعنی وائس چانسلر کوفلسفہ کا ماہر ہونا ضروری ہے (ایک دائس چانسلر (شیخ ) نے جرمن سے ڈاکڑیٹ (پی ایچ ڈی کی ) ڈگری حاصل کی تھی )اس سے پہلے والے شیخ نے فرانس سے فلسفہ میں (پی ایچ بڑی) کی ڈگری حاصل کی تھی۔ آیا مسلمان حضرات اس قدر عقیم اور بے صلاحیت ہیں کہ وہ پی ایچے ڈی کی ڈ گری لینے کے لئے فرانس جائیں؟ مجھے نہیں معلوم کہ بعد میں آنے والاشیخ کون ہوگا۔ شاید ایک فوجی اعلیٰ کمان کا افسر (جزل) جامعہ ازہر پر قبضہ جمالے کوئی کیا جانے؟ لیکن سہر حال اصلاح کے زمانے سے،اسلام کے رہبر نے اس کی ہرطرح کی رہبری اور ہدایت کو چھوڑ دیا ہے۔اور بعد میں اس طرح اضافہ کرتا ہے: نے مفکروں کا اس زمانے میں نے طریقہ کے مطابق بغیراستادیا شیخ کےعلم حاصل کیا جاتا ہے۔وہ براہ راست کتابوں میں رجوع کرتے ہیں لیکن کچھ بھی ان کے پکٹے نہیں پڑتا ، یعنی کچھ بھی نہیں سمجھتے ہیں۔ان دنوں ایک ستر سالہ مؤمن داعظ کی جگہایک نوبالغ لڑکالے لیتا ہے ابن تیمیہ اورابن عبدالوہاب کے چند کلم اور

کچھ صفحات پڑھ کرآیا محافظ ایمان ہو سکتا ہے۔ کتنی مصحکہ خیز نمائش ! اے شیخ از ہر اور وہ تمام لوگو! جو خواب غفلت میں پڑے ہوئے ہو اور اسلام کوتم نے چو پایوں کے چرنے کی جگہ (چرا گا ہوں) میں تبدیل کردیا ہے کہ جس کا جو بھی جی چاہے اس میں چرنے لگے۔ پیا مبر و فرعون ، ص ۲۱۹ - ۲۲۲ -

85

ان تقیدوں اور دوسری تنقیدیں جو کہ کی گئی ہیں اور کی جارہی ہیں اس کے باوجود یہ کہنا چاہئے کہ جو ناخواستہ طور پر ان معاشروں میں، سیاسی فعال زندگی سے دوری اختیار کر لی ہے اور بیہ بہت زیادہ مشکلات خاص طور سے سنیوں کے مذہبی معاشرہ میں پیدا کردی گئی ہیں۔ان (اہل سنت) کے معاشروں میں اسلامی تحریکوں کے منحرف ہوجانے کا اصلی سبب انھیں واقعات اور حادثات کی طرف پلٹتا ہے۔البتہ اس کی تا کید کرنی چاہئے کہ بیہ فاصلہ کا ہوجانا ان کی گذشته موقعیت کا فطری اورقهری نتیجہ ہے، یہاں تک که آگاہانہ ارادہ اور کبھی کبھی ان کا غیر ذمہ دارانہ اقدام سبب بناہے، اسلامی تحریکیں منحرف ہوگئی ہے۔ بیان کامسّلہ آج کامسّلہ نہیں ہے بل کہان کی تاریخ کا مسَلہ ہےاور نہ ہی موجودہ آخری صدی کےحالات کا مسَلہ ہے جوتاریخ کی گہرائیوں میں اپنی جڑیں پھیلائے ہوئے ہے۔ یہ بات قابل ملاحظہ ہے کہ رشید رضا کے ایسا شیعہ مخالف انسان جو شیعوں سے کی دشمنی رکھتا ہے علمائے شیعہ کی مؤثر فعالیت اور ان کے اساسی کردار اور ان کے اسلامی معاشرہ کی حفاظت کی کوشش کی صریحی طور پر قدر دانی کرتا ہے حتیٰ کہا پنے مذہب کے علما کو بھی تا کید کرتا ہے کہان (شیعہ علا) کی طرح اپنا کردار پیش کریں اور فعالیت کوانجام دیں۔اس کے لئے

اندیشۂ سیاسی دراسلام معاصر، نامی کتاب کے ۱۶۷۔۱۶۲، کی طرف رجوع کریں۔ اہل سنت کی روحانیت کے ڈھانچہ اور پوری تاریخ اسلام میں ان کے کردار کے بارے میں آپ اس کتاب کے مفید مقالہ کے سلسلہ میں آپ اس کتاب میں رجوع کریں۔

, Islamic Society and the West, Gibb and Bowen .113-PP.81

اوراس طرح رجوع کریں، قابل مطالعہ کتاب الاسلام بین العلماء والحکام عبدالعزیز البدری کی تالیف کی طرف علمائے دین اور جدت پسندوں اور ترقی پسندلوگوں کی طرف سے تنقیدوں اور اعتراضات کے باز ارگرم ہونے کے بارے میں نمونہ کے طور پر آپ رجوع کریں۔ عربی دنیا کے ایک مذہبی روثن فکر اور نفوذ رکھنے والے شخص خالد کی تنقیدوں میں سے ایک کتاب الشیعہ فی المیز ان مغذیہ میں :ص ۳۷ ۔: ۲۷۸

عرب کے غیر مذہبی فکروں میں سے ایک بہت معتبر ادیب احمد بہاء الدین کی تنقیدوں میں سے ایک کتاب الاسلام والخلافة فی العصر الحدیث کے ص ۱۸ ۔ ۲۶ ، پر اساسی کردار کے بارے میں اس کا بے طرفانہ اور ہمدردانہ نظریہ خصوصاً قدیم عربی ادب کی حفاظت میں ان کا مؤثر حصد دیکھنے کے لئے من حاضر اللغة العربية کے ص ۲۰۵۶ پر جوع کریں۔ (۱۲) واضح ترین بات جس کی طرف او پر والی عبارت میں اشارہ ہو چکا ہے نمونہ کے طور پر شیخ جعفر کا شف الغطاء اور فتح علی شاہ کے روابط میں اس کو بخوبی دیکھا جاسکتا ہے۔ اس کی طرف رجوع کریں، رویا روئید تہا کی اندیشہ کران ایران بادو رویہ تمدن بورژ وازی غرب،

اہل تسنن اورتشیع کے ساسی نظریات 87 ایران کے متفکرین اور مغربی مفکرین کے درمیان پہلی مرتبہ مقابلہ، کے ص۳۲،۳۲۹ پر، د دسرے بہت سے نمونوں کی کول نشان دہی کرتا ہے۔

\*\*\*Roots of North Indian Shi,ism In Iran and Iraq 204-PP.113

(۱۳)، معالم الخلافة فی الفکر السیاسی الاسلامی نامی کتاب کے ص۲۵ ۱۹ و ۱۷ پر رجوع کریں اور اسی طرح النظریات السیاسیة الاسلامیة کے مص۷۶، ۲۷ پر بھی رجوع کریں۔ (۱٤) مک ڈونالڈ گولڈ زیہر) (Goldziher اس طرح نقل کرتا ہے: شیعہ کے در میان اب بھی مجتمد مطلق پائے جاتے ہیں۔ اور اس کا سبب سیہ ہے کہ وہ (شیعہ حضرات) مجتمدین کرام کوامام غائب کا نمائندہ سمجھتے ہیں۔ اسی بنا پر مجتمد ین کرام کی موقعیت اور مقام ومنزلت بالکل علما اہل سنت سے مختلف ہے۔ انہوں نے شاہ پر آزادانہ طور پر اعتراض بھی کرتے ہیں اور اس کو کنٹرول بھی (مہار) کر لیتے ہیں۔ لیکن اہل سنت کے علما مجموعی طور پر اس کی حکومت کتابع اور اسی کے افراد شار کئے جاتے ہیں۔

. P.158, Shorter Encyclopaedia of Islam

(۱۰) علما کی صنف (جعیت) کی طرح دوسرے ادار یے بھی اس کے مقابلہ میں مثال کے طور پر مذہبی کمیڈیاں اور مذہبی انجمندیں جوا یران جیسے ملک میں وجود میں آئی ہیں، ہمیشہ معا شرہ کے اسلامی ہونے کی محافظت کرتے رہے ہیں، بہت سے اہل سنت کے مذہبی روشن فکروں نے اسلامی پارٹیوں (گروہ) کی تاسیس کی تجویز پیش کی ہے۔ اس فکر کی ابتدا میں ان کا سب

سے پہلامقصد بیرتھا کہ بیرادارے اورانجمنیں قانونی اور معاشرتی طور پر اسلامی قوانین کی حفاظت کے لئے وجود میں آئیں نہ بیہ کہ وہ سیاسی کر وفر میں مصروف ہوجائیں (ایرانی معاشرہ میں مرکزی حکومتوں کے مہار کرنے اور مغربی بے راہ روی کورو کنے اوران کی جدت پیندی اور دین مخالف وقوم مخالف طاقتوں پر قابویانے والی طاقت کے حامل یہی علمائے دین ہی تھے) معاشرتی اور یہاں تک کہ معیشت کے قدیمی ذرائع کے مراکز اور بازار کے بھی محافظ تصح لیکن یا بیادارے تمام اسلامی ممالک میں نہیں یائے جاتے تھے یا گرموجود بھی تھے تو ان کے اندراتنی طاقت اور استقلال نہیں یا یا جاتا تھا۔ ان مما لک میں جو چیزیں حکومتوں کو کنٹرول اور مہار کرتیں یاان کوڈراتی تھیں، وہ لوگوں کے عام افکار تھے۔لیکن اول بیر که بیسب برمحل عکس العمل ظاہر نہیں کر سکتے تھے اور دوسرے بیر کہ موجود ہ حکومتوں کی تہدید اور پرویگنڈوں سے متأثر ہوجاتے تھے لہٰذا روثن فکرلوگ اور صالح و مذہبی علما نے اسلامی احزاب کی تاسیس اور بنیاد کی فکر میں پڑ گئے۔مثلاً کتاب معالم الخلافة فی الفکر السیاسی الاسلامی کے مؤلف ایسے احزاب (گروہ) کی تاسیس کوجوامر بالمعروف اور نہی عن المنکر کے فریضه کوادا کرنا چاہتے ہوں اس کو داجب جانتے ہیں اور اس طرح کہتے ہیں: پس اگر کوئی حزب ایسے عمل پراقدام کرےجس کا اشارہ آیت میں ہوا ہے تو بیمل بقیہ مسلمانوں کے اس عمل کے انجام نہ دینے کے گناہ کوختم کردے گا، اس کے انجام نہ دینے کا گناہ بقیہ لوگوں کی گردن سے اُٹھالیا جائے گا۔ کیونکہ بیر (امر بالمعروف ونہی عن المنکر) واجب کفائی ہے اور شرعاً جائز نہیں ہے کہ دوسرے احزاب کی تشکیل میں کوئی مانع قرار پائے۔اس لئے کہ بینع

ایک دوسرا مؤلف اس بارے میں اس طرح کہتا ہے: نقد اور اعتر اض انھیں حقوق میں سے ایک حق ہے جس کواسلام نے تمام اسلامی معاشرہ میں رہنے والوں کے لئے مقرر کیا ہے۔لہذا اگر پچھلوگ چاہیں کہ لوگوں کواپنے افکار ونظریات کی طرف دعوت دیں تو وہ لوگ اس کے ذریعہ احزاب اور کمیٹیاں بناسکتے ہیں۔

نظام الحکم فی الاسلام کیص ۹۲ ۔ مزید وضاحت کے لئے دیکھئے اخوان المسلمین والجماعات الاسلامیّہ الحیاۃ السیاسیۃ المصریۃ ۱۹۰ ۔ ۱۹ ۱۴ ۔ ۳۱۲ پر، نیز معالم فی الطریق کیص ۱۷۳، پررجوع کریں۔

(۱٦) پیامبر وفرعون، کے جس ۲۸۳ ۔۲۹۵ پررجوع کریں۔ (۱۷) جنوبی امریکہ میں انقلابی فکر کے بارے میں اور یہ کہ اس کی خصوصیات کس حد تک تیسری دنیا کے بہت سے خصوصاً اسلامی دنیا کے مما لک میں موجودہ انقلابی افکار کے خصوصیات سے کس قدر مختلف ہیں، اس کے لئے رجوع سیجئے فیدل و مذہب، کی طرف جو فری بتو کی تحریر اور خاص طور پر چگوارا کے ظریات اور خطابات کے مجموعہ کی طرف اس عنوان

89

کے تحت Che Guevara and The Cuban Revolution اور اگر چگوارا کے بائیں باز و کے افکار کوجاننے کے لئے مثلاً ایران میں انھیں بائیں بازو کے افکار کا ہمزاد موجود تھا جوانقلاب کی کا میابی سے پہلے فدائیان خلق، کی راہ دروش ادران کے نظریات کا حامل تھا اس کتاب کا قیاس جد ید نظریہ پر دازوں کے بہت بڑے رئیس ہیژن جزنی کی کتابوں کے ساتھ کیا جائے، زیادہ توضیح کے واسطے آپ رجوع کریں ایدوکوژی وانقلاب کے ص25، ۲۰، ۲۲ ادرایران دیکتا توری و پیشرفت (ایران آ مریت ادر تق) کے ص ۲۷،

Islam and the Search for Social Order in Modren Egypt

اسی طرح مصر کے معاشرہ کی فکری، سیاسی اور معاشرتی انقلاب کو بیسویں صدی کے نصف اول کے روثن فکروں میں سے ایک اہم ترین اور سب سے زیادہ اثر انداز څمد حسین ہیکل کی بایوگرافی کی روشنی میں ان کے بارے میں تحقیق کی جائے۔

(۱۸) نمونہ کے طور پر آن روز ہا ( وہ ایام ) ترجمہ محسین خدیو جم کی طرف رجوع کیا جائے۔ (۱۹) بطور نمونہ، ط<sup>رحس</sup>ین کے نظریات کی طرف رجوع کریں جس کو انھوں نے اپنی جنجالی کتاب مستقبل الثقافة فی مصر ( مصری ثقافت کا مستقبل )، ٤ کی کی دہائی کے شروع میں تحریر کی ہے وہ اس کے ایک حصہ میں اس طرح تحریر کرتے ہیں : تحریک کا راستہ صاف ستھر ااور بالکل سید ھا ہے اور اس میں شک وشہہ اور کسی بھی طرح کی کوئی کجی نہیں پائی جاتی ہے اور وہ

یہ ہے یورپ والوں کی طرح اپنی زندگی ڈھال کران کی روش کواختیار کریں اوران کے راستہ پر چلنا چاہئے تا کہ جد بیرتمدن میں بالکل انھیں کی طرح ہوکران کے شریک ہوجا نمیں وہ چاہے اچھی ہوں یا بری خوشگوار ہوں یا تلخ چاہے وہ ان کی طرف سے ضروری ہوں یا ان کو برے لگتے ہوں، چاہے اس کی اچھا ئیاں ہوں یا خرابیاں۔ جو شخص اس کے علاوہ سوچ وہ یا تو فریب کار ہے اور یا فریب خوردہ (دھو کہ میں پڑا ہو) ہے مؤلفات فی المیز ان، کے مں ۲۹ سے قل کیا گیا ہے۔ اس سے ان کی تنقید اورا جمالی نظریات کی شخصی کی جاسکتی ہے۔

91

PP.208, Islam،E.Von Grunebaum –16 (۲۰)المعالم الاسلامی والاستعار السیاسی والاجتماعی والثقافی، میں رجوع کریں خصوصاً اس کے ۱۰۵۰ - ۱۰۹ پر رجوع کریں۔

(۲۱) محمد المبارک شام کار ہے والا ہے جس نے موجودہ زمانہ میں اپنے وطن شام کے بارے میں زندہ توصیف کو اپنی کتاب الفکر الاسلامی الحدیث فی مواجعة الافکار الغربی کے تفصیلی مقد مہ میں تحریر کرتا ہے۔ ایک الیی تعریف وتوصیف جو در دور نج سے بھری ہوئی ہے۔ ایسا در دور نج جو اس کی تہذیب و ثقافت ، زبان وا دب رسومات اور اس کے دینی مظاہر اور اس ک تہذیب و ثقافت پر حملہ ( بہجوم ) سے پیدا ہوا ہے۔ خصوصاً اسلام در جہان امروز ، ( اسلام اور عصر حاضر ) مؤلفہ کانٹ ول اسمتھ کی کتاب کے، ص یا ۱۰ سر اور داس کی کے ذہبی احساسات کے مجروح ہونے کو بڑی ہی ہمدر دی اور دلسوزی کے ساتھ بیان کرتا ہے اور اس طرح سے نئے زمانہ میں مسلمانوں کے حالات کی نشر یک کرتا ہے۔

مشرق وسطی کے مطالعات کا بین الاقوامی جریدہ، شمارہ ٤٥، ١٩٨١ کی۔ (۲۲) اس قسم کے چند نمونوں کو کتاب ناسیو نالیسم ترک وتدن باختر، مؤلف ضیاء کوک آلب، (جدیدتر کی کے معنومی باپ) کی اس تصنیف میں دیکھا جا سکتا ہے۔ جس کو سید حسین نصرا پنی کتاب علم وتدن دراسلام، کی عالمان تمہید میں جواس نظر وتفسیر پر ایک تنقید ہے اس کی طرف رجوع کیا جائے اور اسی طرح اید وکو ڈی وانقلاب، کے ص25۔ ۹۳ پر رجوع کریں۔

92

(۲۳ )اس تاریخی حصہ میں مسلمانوں اور ان کے حالات اور فکری خصوصیات اور مسلمان روشن فکروں کی فکری خصوصیات معلوم کرنے کے لئے خصوصاً آپ اس تاریخی دور میں ملاحظہ سیجئے جہاں پر ضمنی طور پر ان کے نظریات پر تنقید بھی کی ہے۔ E-G Von ۰ E-G

.86-PP.185, 1949, Islam, Grunebaum

(۲٤) افسوس کا مقام ہے کہ اسلامی ممالک کے مذہبی سماج کی طرف سے تہذیب نو کی طرف جھکاؤ کی بہ نسبت جوابد ہی کے بارے میں اور اسی طرح ان کے نفسیات پر پڑنے والے اثرات کے محاذ سے بھی مسلمان جوانوں کے رجحانات کے بارے میں بہت ہی سرسر کی جائزہ لیا گیا ہے۔ اس بارے میں اید وکو ڈکی وانقلاب کے صفحات ۲۹۹ ۔ ۱۷۸ پر رجوع کریں ؛ پیا مبر وفرعون کے ص ۲۷۳ اور ۲۹۵ پر رجوع کریں اس طرح ایک سعد الدین ابراہیم مشہور مصری معاشرہ شناس جس نے اکثر مصر کی معاشرتی اور اسلامی تحریکوں کے بارے میں کا م کیا ہے اس کی تحقیقات کی طرف رجوع کیا جائے اس کے مقالہ کے خلاصہ کو اور خود مؤلف اور

اس کی کارکرد گیوں سے روشناس کرایا گیا ہے خصوصاً اس کا وہ مقالداس An Anatomy اس کی کارکرد گیوں سے روشناس کرایا گیا ہے خصوصاً اس کا وہ مقالداس Of Egypt Militant Islamic Groups ۔ کے عنوان کے تحت مطالعات مشرق وسطی ، مطبوعہ ۸۹۸ کی کے بین الاقوامی جریدہ کی طرف رجوع فرما نمیں ۔ (۲۰) ملاحظہ کریں معیشتی اور معاشرتی تبدیلیوں کی تا شیر کے بارے میں تیسری دنیا کے جوانوں کی جدائی خواہی کی تحریک (اصالت خواہ) کے بارے میں ، ہند و پاکستان ، نامی جوانوں کی جنوں کی تاشیر کے بارے میں تیسری دنیا کے جوانوں کی جدائی خواہی کی تحریک (اصالت خواہ) کے بارے میں ، ہند و پاکستان ، نامی کتاب کے صدائی خواہی کی تحریک (اصالت خواہ) کے بارے میں ، ہند و پاکستان ، نامی کتاب کے صدائی خواہی کی تحریک (اصالت خواہ ) کے بارے میں ، ہند و پاکستان ، نامی کتاب کے صدائی خواہی کی تحریک (اصالت خواہ ) کے بارے میں ، ہند و پاکستان ، نامی کتاب کتاب کی خواہی کی تحریک (اصالت خواہ ) کے بارے میں ، ہند و پاکستان ، نامی کتاب کتاب کتاب ، خامی کتاب ، خامی کتاب ، نامی (۲۰) بیشتر توضیح کے دواہی کی تحریک (۲۰) میں دیو کریں۔

93

, The Shape of Ideas to Come,Islamic Future .59-PP.47

(۲۷) ہندو پا کستان، کے ۱٤۱،۹۱، پررجوع کریں۔ (۲۸) یہ بنداوراس سے وجود میں آنے والے عوارض کی طرف ہیملٹن گب اچھی طرح سے توضیح دے رہا ہے: PP,124,Modren Trends In Islam - 127-(۲۹) نمونہ کے طور پر رجوع کریں: Inside the Iranian Revolution, (۲۹) مونہ کے طور پر رجوع کریں: ایدوکاوژی و انقلاب، کے ص، ۱۵۔ ۱۸۶ پر بھی رجوع کریں۔ (۲۰) مزید وضاحت کے لئے مون سوم، میں خصوصاً اس کے ص ۳۰۔ ۲۷۔ ۲۳۵۔ ۲۰ 94

-711-202

(۳۱) (Idealogy) مارکسیزم ایڈیالو جی کی بنیاداور فکری عمارت کچھاس طرح تھی کہ دہ اینے مانے والوں اور حاشیہ نشینوں کو ہر وہ شخص جو اس کا مخالف ہے اور بنیا دی طور پر اس کی افکار کے مخالف تھا ان کوطلب کر لیتا ان سے بیز اری سے پیش آنے کی دعوت دیتا۔ ان لوگوں کی تاریخ اس سے بھر کی پڑی ہے کہ جولوگ ان کی فکر سے ہم آ ہنگ نہیں خصان کے خلاف بڑی ہی شخق اور شدت کے ساتھ پیش آیا گیا ہے، نمونہ کے طور پر ملا حظہ ہو کتاب درز پر زمینی خدا، کا واقعہ ملاحظہ ہوجس میں چینی اور روہی کمیونسٹوں کے ذریعہ تر کستان الشرقیہ، مشر تی ترکستان کے مسلمانوں کا کس بے رحمی سے فلع قبع کیا گیا ہے اس داستان میں اس کی کیفت کو بیان کیا گیا ہے اس سے بھی بہتر ہی ہے کہ سما چیان کے ساتھ قیام کے بارے میں خاص طور

جو چیز اس ملک کے استحکام اور اتحاد کی حفاظت کرتی تھی وہ عملی طور پر اس کے خلافمر کزی حکومت کا فولا دی آ منین مشت موجود تھا حجری اور فولا دی تہذیب اور عہد استالینی ، اور جنگ جہانی دوم کے زمانہ والے اکتبر والے انقلاب کے زمانہ کی نسل ظلم ستیز کی کے خلاف ارتباط پیدا کر تا اور زندہ قو موں کے آرمانی ثقافتوں کا ان کے ملتے جلتے اجزاء سے پیوند مار سیسم کی نگاہ میں ایسی قوم جو مار کسیز مکو اس کے نز دیک لائی منعتی اور اقتصادی تغییر ات اور انقلاب کا وجود میں نہ آنا اور اس کے اتباع میں سیاسی اور فکر کی بدلا و جو عوماً، ۷ کی کے آخری دہائی اور ، ۸ کی کی آخری دہائی میں وجود میں آیا اور آج سے تمام تغییر ات اور تبدیلیاں دیکھنے کو ملتی ہیں

:1014-PP,903

آپ کو بیل جائے گا کہ اسلام اور عیسا ئیت کا عکس العمل جدید تدن کے مقابلہ میں اس کے اثر کونٹی تہذیب کے ماننے والوں پر بھی چھوڑا۔ اس بارے میں خصوصاً آپ روشن فکر ان عرب وغرب بنز کے ص١٧،١٤، پر رجوع کریں۔

(٤٠) بلانٹ اینی کتاب London, The Future of Islam میں معتقد تھا کہ مستقبل لا مذہب مسلمانوں سے متعلق ہے یعنی ساج میں ان کا بول بالا ہوگا۔Islamic Futures.P.25.

(٤١) موجوده صدى ميں مسلم صرف ينهيں تھا كەتر قى يسنداور نى فكر كے حامل افراد پروشطان كى تحريك سے قوت ليكر بغيراس توجه كے قيام كرديا كە انھيں كے جيسا كو كى اقدام كريں اہميت كا حامل مسلم يد تھا كەان كى بعض افراد كالوٹر كى طرح عوام بعض گروه كى طرف سے تعارف كرايا گيا اور يہ كہا گيا كە يدلوگ بھى اسى كى طرح كاميا بى حاصل كرليں گے اور ہم نے يدد كيھ ليا كە اييا نه ہوگا - اس كا ايك بہترين نمونه عبد الرزاق ہے اس كے باوجود كەاس كى كتاب الاسلام والاصول الحكم تقريباً پورى كتاب تاريخى اور على حقائق پر استوار ہے كيكن چونكہ ابل سنت كے بنيا دى اصول كى مخالف تھى لہذا اين ليك راستہ نه بنا تكى - اس كى كا ور تاب كى كتاب الاسلام والاصول الحكم تقريباً پورى كتاب تاريخى اور على حقائق پر استوار ہے كيكن چونكه ابل سنت كه بنيا دى اصول كى مخالف تھى لہذا اين ليك راستہ نه بنا تكى - اس كے كا ور يكن چونكہ ابل اس مال مالام والاصول الحكم تقريباً پورى كتاب تاريخى اور على حقائق پر استوار ہے كيكن چونكہ ابل سنت كه بنيا دى اصول كى مخالف تھى لہذا اين ليك راستہ نه بنا تكى - اس كے كا يورى يونكہ ابل الاسلام والاصول الحكم تقريباً پورى كتاب تاريخى اور على حقائق پر استوار ہے ليكن چونكہ ابل سنت كه بنيا دى اصول كى مخالف تھى لہذا اين ليك راستہ نه بنا تكى - اس ليك كہ اس ك

نقل کررہا ہوں: اس کتاب نے جوغوغااینے مؤلف کے خلاف مچایا جوجامعہ از ہر کے علما میں سے ہیں اور شرعی عدالت کے قاضیو ں میں سے ہیں ، ان کے خلاف جنجال بریا کر دیا اس نے ہم کواس شور وہنگامہ کی یا د دلا دی جوعیسا ئیت میں دینی صلح اوران کے پیشوالوٹر کے خلاف بر پاکیا گیا تھا۔وہ ایسا شخص تھا جس کے اقدام کا نتیجہ اورزیادہ تا ثیر عیسائی ممالک کے دین، ادیی اور مادی حلقوں میں تھاہماری نظروں میں جو کچھ عبد الرزاق نے تحریر کیا ہے وہی اثر یڑنے والا ہے جولوٹر کی تحریر کی وجہ سے اثریڑا ہے ہمارا مطلب بیہیں ہے کہ جو کچھ لوٹراور اس کے ساتھیوں نے کہااور کیا وہ یورا کا یورا درست تھا، اسی طرح اس وجہ سے بھی نہیں کہ ہم عبدالرزاق کے بارے میں اس بات کے قائل ہیں کہ عبدالرزاق اوران کی طرح کے لوگوں نے جو کچھ کہا ہے، وہ سب کچھیچے اور اس میں خطا دلغزش کا گذرنہیں ہے، بلکہ اس لحاظ سے ہے کہ بعض بتفکرین کاشہہ آمیز تنقیدی موقف بحث وتحقیق اور چھان بین تک پہونچا دیتا ہے اور پردوں کو چاک کر بے حقائق کوآ شکار کر دیتا ہے۔ ہم ابھی تک نہیں بھولے ہیں کہ شیخ محمد عبدہ بےخلاف سب نے مل کر کہا کیا ہنگامہ کیا لیکن آ ہت ہ آ ہت ہ اموسلا دھار بارش تقم گئی یہاں تک کہانھیں (شیخ محمد عبدہ کو )امام کالقب مل گیا۔سب لوگوں نے ان کی اقتدا کی اور ان کے راستہ کواینا لیا۔ المقتطف اکتوبر ۱۹۲۵ کی کے شارہ کے ص۲۳۳، پر محد عمارہ کی كتاب الاسلام واصول الحكم محمقد مه يصفحه ٢٤، يفقل كما تحيا ہے۔

"International"Islam The ,J o h n s e n .jan,1980,Economist,3 ماخوذاز P.12th: Islamic Movemeuts, Asaf Hussain المنحوذاز P.12th: Islamic Movemeuts, Asaf Hussain ( 27) ان حقائق کو بہت سے انگریزوں نے اگر چہوہ دشمنی اور کینہ سے بھرے انداز اختیار کرتے ہوئے بیان کیا ہے۔PP.43, Islamic Futures – 44-کرتے ہوئے بیان کیا ہے۔PP.4, The Dagger of Islam - 99-82-69

کہ اس در میان مؤلف نے مغرب پرست عیسا ئیوں اور عربی دنیا میں دنیا پرست مسلما نوں کے فرق کو جدید تمدن سے ملنے پر واضح کیا ہے اس کے واسطے رجوع کریں The 27. p,Dagger of Isran

(٤٤) عیسائیت کا تمدن کے ساتھ روبروہونے اور میر کہ آج کل کے انسانوں کے واسطے کیا پیغام رکھتا ہے اور کیا پیغام رکھ سکتا ہے اس کے بارے میں آپ رجوع بیجئے آج کے عیسائیوں کے بزرگ علما میں سے ایک بزرگ عالم کی طرف جس نے مندر جہ ذیل عنوان پر لکھا ہے۔

601-554:112-89:51- PP.25, On Being a Christian - 89:51- PP.25, On Being a Christian (٥٤) اس بارے میں بہترین نمونہ سید قطب الدین کی کتاب معالم فی الطریق ہے۔ اس کتاب کے ابتدائی اورا ہم مقاصد میں سے ایک مقصد ان لوگوں کی جرئت مندا نہ اور پوری قدرت کے ساتھ آخری رد ہے جو مؤلف کی تعبیر کے مطابق شکست خور دہ اور ست عناصر ہیں (المہز ومون روحیا وعقلیا) اور ان کی کوشش ہیہ ہے کہ آج کل کی جدت پسندی اور چنگ

بھڑک کواسلام میں نمایاں کردیں اور اسلام کی شجاعت اور بہادری کی روح کو بالکل سے ختم کردیں۔اگرچہ بیرکتاب ایک ایسے تیز گام گروہ کے دستورالعمل کے عنوان سے جن لوگوں نے اسلامی معاشرہ کی تاسیس کی ذمہ داری اپنے سرلے رکھی ہےان کے واسط ککھی گئی ہے ملاحظہ ہواس کے ص. ہ، ہ، ہ، کی طرف لیکن گویا اس کی اصلی ذمہ داری تمام ان لوگوں کی واقعی اور ہمہ جانبہ مخالفت کا قدعکم کرنا ہے جو اسلامی تہذیب اور اس کی حقیقت کواہمیت نہیں دیتے ہیں۔الفکر الاسلامی الحدیث وصلتہ بالا فکار الغربی نامی کتاب کی چوتھی طباعت کے مقدمہ کی طرف بھی رجوع کریں اس کا مؤلف صریحاً کہتا ہے: ایسے مشرق پسندلوگوں کی کوششوں کا خطرہ جو ہمیشہ مسلمانوں کوضیحت کرتے رہتے ہیں کہ وہ اپنے دین کو معتدل کریں اس طرح کہ وہ جدید تدن کے ساتھ سازگار ہوجائے ،مسلما مارس کے نظریہ کے تحت چلنے والے نظام کے خطرہ سے کم نہیں ہے قابل ذکر بات ہی ہے کہ مؤلف نے سے بات ایسے وقت میں کہی جب مارکسیزم نے اپنا ڈیرہ تمام جگہ ڈال دیا تھا۔ زیادہ انقلابی اور جاندارنمونوں کو معلوم کرنے کے لئے مصروشام کی اخوان المسلمین کمیٹی کے الدعوۃ والنذیر نامی جریدہ کے مختلف شاروں کی طرف رجوع فر مائیں۔

99

(٤٦) یہاں پر لازم ہے کہ اگر چہ اہم نقطہ کو اجمالاً تحریک اسلامی کے آئندہ روابط کے بارے میں یادد ہانی کرادوں۔افسوس کا مقام ہے کہ اس بارے میں سنجیدگی اور تن گوئی کے طور پر حقیقت کو بہت کم بیان کیا گیا ہے اور بیاس تحریک کی کمزوریوں میں سے ایک بہت بڑی کمزوری ہے بہر حال کوشش کریں گے کہ ہم چندا ہم نکات کو بیان کریں۔

100

موجودہ اسلامی تحریک کی بنیادی مشکلات میں سے ایک مشکل ہی ہے کہ وہ اپنی تمام مشکلات کاحل صرف ایمان اور ایثار کی روشنی میں تلاش کرناچاہتی ہے عصر حاضر کی زندگی کی اہم ضروریات کوتقریباً نظرانداز کردیتی ہے اوران ضرورتوں کو مغربی تہذیب وتدن سے بہت کم جدا کرتی ہے۔مغربی تدن بلکہ بہتر ہے کہ تدن جدید کا نام دیں، کیونکہ اب میتدن فقط مغرب ے متعلق نہیں ہے، اب بیترن عالمی تمدن ہو گیا ہے اور اس انقلاب میں سبھی لوگوں کا کر دار اور حصہ ہے، بیہ سئلہ کا ایک رخ ہے اور آج کی دنیا میں زندگی بسر کرنے کے لوازم ایک دوسرا مسّله ہے۔ دنیا میں عقیدہ کا حامل کوئی بھی مسلمان بلکہ کوئی بھی مومن اور موحد کلی طور پر اس تدن اور تہذیب کی کاملاً طرفداری نہیں کر سکتا۔ یہ چیز بہت واضح اور روثن ہے اس میں کسی فشم کی بحث و گفتگو کی ضرورت نہیں ہے لیکن پیچی نہ بھولنا چاہئے کہ آج کی دینا میں زندگی بھی چنداصول دضوابط کی یابندی کی محتاج ہے ان اصول کی طرف توجہ دیئے بغیر زندگی نہیں کی جاسکتی پائم از کم باعزت اور مستقل طور پر زندگی گذارنا بس دشوار کام ہے۔ پابندی اور نور وفکراور پیم کوشش کرتے رہنا اپنی ذمہ داری کو جاننانظم اور قانون مندی، کام کی طرف رغبت، انتظام سنجالنا، قانون کی فر مابرداری اور قانون شکنی کے لئے عذر نہ تر اشا۔ ذمہ داری کو قبول کرنا اور غیر ذمہ دارانہ مداخلت سے پر ہیز کرنا اور اپنی ہی حد تک محد ودر ہنا اور اپن قدرت اور وسعت سے زیادہ تو قع نہ رکھنا، نعاشرتی طور پر اپنے آپ کوہم آ ہنگ کر کے اس کا تعاون کرناادرآ خرکارعلم وعقل کی بنیاد یرفکر کرنااورمحاسبہ کے اعتبارے پختہ ارادہ ہےاورشلیم كرنا البته اس مقام يرجهان يرعلم وعقل اورمحاسبه كومداخلت كرنى جابئے وہ مقامات انھيں

لوازم میں سے ہیں۔ اگر گذشتہ زمانہ میں ان چیزوں کی طرف توجہ کئے بغیر معاشرہ کا ادارہ کر ناممکن بھی ہوتا ہے، لیکن آج کل (علم وعقل کے بغیر) بالکل ممکن نہیں ہے۔ اور تعجب کا مقام سہ ہے کہ اسلام نے بھی ان تمام چیزوں کے بارے میں صریحی اور تاکیدی حکم دیا ہے، لیکن ان آخری صدیوں میں مسلمان لوگ اس طرح زندگی بسر کرتے رہے ہیں کہ دوسری ہر ملت وامت سے بہت کم ان چیزوں کے پابند رہے ہیں۔ ان چیزوں پر پابند کی نہ کرنے کی بہت سے تاریخی، معاشرتی، اخلاقی، تربیتی اور نفسیاتی اسباب متھ کہ ہمیں ان کو اچھی طرح غور وفکر کر کے بیچان لینا چاہئے۔

101

اہم ترین دلیلوں میں سے ایک دلیل مسلمانوں کا اسلام کے بارے میں عمین ذاتی اور فردی نظر بیر کھنا ہے۔ ماضی میں ایک اچھا شخص وہ سمجھا جاتا تھا، جو عبادی احکام کو بجالانے کے علاوہ مثال کے طور پر اہل خیرات بھی ہو۔ مسجد، مدر سه، پانی کے ذخیرہ انتظام اور پُل اور اس کے ایسی چیزیں بنا کر لوگوں کے لئے وقف کر دینا تھا۔ موجودہ دور میں لوگوں کی دین فہمی معاشرتی اور انقلابی میلان کے زیر اثر قرار پاگئ ہے، اس زمانہ میں اچھا شخص اُسے کہا جاتا ہے جو مثال کے طور پر بے دینوں، مفسدوں اور جباروں سے زیادہ مقابلوں کے مخلف میدانوں میں بہترین استفامت کے جو ہر دکھائے۔ بیتک سیرتمام چیزیں حقیق ایمان کی علامتیں ہیں۔لیکن مشکل اس مقام پر ہے کہ اس طرح کی علامتوں کے علاق دوسرے مظاہر کی طرف اساسی اعتبار سے کیسر تو جنہیں دی جاتی ہے۔ ان کی نظر میں کسی خص کا چھے ہونے کا یہ معیار نہیں ہے کہ مثال کے طور پر دہ اچھا جو میں دی جاتی ہے۔

کے ساتھ اپنے فرائض کی انجام دہی میں مشغول ہوجائے اور یا لگا تار کام میں لگے رہ کر امانت داری کے ساتھ کام کوآ خرتک پہنچائے یالوگوں کے ساتھ مل کران کا تعاون کرے جو آج کی صنعتی اور تکنیکی زندگی کالاز مہ ہے، اپنے ساتھیوں کے ساتھ خلوص کے ساتھ کام میں مشغول ہوجائے کسی بات کوا چھےطریقے سے کان دھرکے سُنے اورمختلف بہا نوں کے ذریعہ کام ہے جی نہ چرائے اوروہ امور جواس سے متعلق نہیں ہیں ان میں مداخلت نہ کرے۔ حقیقت توبیہ ہے کہایسے مفاہیم اور مطالب ہمارے درمیان جانے پچانے نہیں ہیں، دین اور دینی ذمہ داری ہے کوئی رابط نہیں ہے یہاں تک کہ پیچی کہنا جاہے کہ اس قشم کے مسائل نہ فقط پیجانے ہوئے نہیں ہیں بلکہ عملی طور پر ان کے مخالف ہیں جو حاکمیت رکھتا ہے اور اس کو اہمیت کا حامل شمجھا جاتا ہے۔ نمونہ کے طور پر اگر چالا کی کے مفہوم کو ہمارے عرف کے درمیان بیان کیا جائے اور بیجھی دیکھا جائے کہ اس کے مصادیق کون لوگ ہیں تو بخو بی معلوم ہوجائے گا کہ کسی حد تک ذہن وفکر وروح پر حاکم مفاہیم ہیں جانے فردی یا ذاتی ہوں یا معاشرتی ہوں، جوآج کی دنیا میں ضروریات زندگی سے تضاد اور اختلاف رکھتے ہیں، اس سے بدتر ہی ہے کہ اس قشم کے مفاہیم نے دین میں اپنی جگہ بنالی ہے اور ایسے بہت کم لوگ ہیں جوان کودین، ایمان اورا خلاص کے خلاف گردانتے اور جانتے ہیں۔ جب تک بہ مشکل کم ہے کم اطمینان بخش انداز برحل نہ ہوگی ،معاشرہ ترقی کے زینوں کو طے ہیں کرسکتا۔ جیسا کہ اس کی طرف اشارہ کیا جاچا ہے کہ بد مشکل صرف ہماری مشکل نہیں ہے بلکہ کم وبیش تمام اسلامی معاشروں اور عصر حاضر کی اسلامی تحریک کے لئے بیہ شکل ہے۔ ہماری مشکلت کا

102

103 حل فقط خود جوش پیدا ہونے والی فدا کاری میں نہیں ہے ان معنی میں ایثار اور فدا کاری جوآج

کل رائج ہیں اس سے ہماری مشکل حل نہ ہوگی۔اور بیٹک بی شرط لازم وضر دری ہے لیکن کافی نہیں ہے۔ بیا بثاراورفدا کاری ان اصول واقدار کے ساتھ ہونا چاہئے جواس تاریخی دور میں زندگی کے لئے ضروری ہے اور ان اصول واقدار کا آپسی ارتباط ضروری ہے، اس میں اس طرح رابطه ہونا چاہئے کہ ہماری اور اس امت اسلامی کی سرفرازی اسی رابطہ کی مرہون منت ہے۔ بیہ پیونداس طرح ہونا چاہئے کہ نہ دین بنیا دوں کو کوئی نقصان پہونچیا ور نہ ہی بیہ مفاہیم اینے زیادہ پیت ہوجا تیں کہ ہرقانون شکن ،فریضہ ناشناس، بے نظم ،آ رام طلب ،لا پراوہ اور جہالت اور ہرطرح کی بات کوئسی نہ کسی اعتبار سے ان کی تو جبہ کرے یا ان کو قانو نی اور جائز قراردے۔اسلامی دنیا کے اس وسیع دائرہ میں قدرے تسامح کے ساتھ بیکھا جاسکتا ہے کہ وہ اسلامی مما لک جوایران کے مشرقی سمت میں واقع ہیں، وہ اس مشکل سے کم تر روبرو ہوئے ہیں اور جتنابھی مشرق کی طرف بڑھتے جائیں، یہ مشکل کم ہوتی جاتی ہے۔ترکی اور اصولی طور پرترک زبان لوگ چاہے وہ ایران میں ہوں یا ہیرون ایران ، مختلف اسباب کی وجہ سے ایرانیوں سے کم اس مشکل سے روبر وہوئے ہیں۔عربی دنیا میں بیمشکل ایران ہی کی طرح سنجیدہ، پیچیدہ اورعمیق ہے اگر چہ ان مما لک میں سے ہرایک ملک میں گذشتہ حالات کے اعتبار سے قومی اتحاد کا استحکام، استعاری تجربہ اور موجودہ حکومت کی نوعیت کے اعتبار سے، اس مشکل میں شدت وضعف یا یا جاتا ہے۔ اس کی بیشتر وضاحت کے لئے آپ افریقہ میراث گذشته دموقعیت آئندہ کے ۲۰۸۰ - ۸۶ ، پر جوع کریں اوراسی طرح دو کتاب ضیاء

ما تسد تشعر سر من ا

, Islamic Futures, The Future of Muslim Civilization (٤٧) گذشته زمانه کے بعض علااور اسی طرح عصر حاضر کے صاحبان قلم اس فرق کی طرف عالمانه طور پرتوجه کرر ہے ہیں۔قدیم زمانه کے علامیں سے آپ رجوع کریں کتاب الفصل فی الملل والا ہواء وانحل کے مصنف ابن حزم، ج، ع، ص، ۹ ۹ - ان کے بیان کا کچھ حصه اس طرح ہے: میصح خیمیں ہے کہ، آپ اپنی روایتوں کے ذریعہ ان (شیعوں) کے خلاف دلیل پیش کریں۔ کیونکہ وہ لوگ ہماری روایات کو قبول نہیں کرتے ہیں اور اسی طرح وہ لوگ بھی اپنی روایتوں کے ذریعہ ہمارے او پراحتجاج نہیں کرتے ہیں اور اسی طرح وہ لوگ بھی جانتے بیضروری ہے کہ مباحثہ کے دونوں فریق الیمی چیز کے ذریعہ استد لال کریں (احتجان ہویا قائل نہ ہو...

اور دورجد يد يحصاحبان قلم يعنى متأخرين كى طرف آپ رجوع كرنا چاہيں تو معالم الخلافة فى الفكر السياسى الاسلامى كے ١٣٠٥ - ١٣٨ اور كتاب الفكر السياسى الشيعى كے ١٧٦ - ١٨٠٠ پر رجوع كريں -

## دوسرىفصل

فهمرتامريخي

صد مراسلام بحث تام بنج ہر ایل نظر اہل سنت اور شیعوں کی سیاسی فکر کی تصویر کشی میں سب سے زیادہ اہمیت کا حامل سبب ، تاریخ اسلام پران دونوں یعنی اہل سنت اور شیعوں کے زاویہ نگاہ کی کیفیت ہے۔ البتہ اس بحث کی اہمیت فقط اسی میں محدود نہیں ہے جس کی مدد سے ہم ان دونوں کے سیاسی افکار کے معیار کا پت لگالیں بلکہ بنیا دی طور پران دونوں مذہبوں کے دینی فہم کلی طور پر اور اس کی تمامیت کے لحاظ سے اس فکر کے زیر انٹر ہے۔ اگر چہ اس بات کا احتمال پایا جاتا ہے کہ ایسے نظر سے کی تا شیر ان دونوں کی سیاسی فکر کو دجود میں لانے کے لئے اس کی تا شیر دوسر ے مباحث میں ہونے والی تا شیر سے زیادہ ہے۔

105

راشدین کے زمانہ کی تاریخ صحابہ و تابعین کے زمانہ کی تاریخ، اہل سنت کے درمیان بنیا دی حیثیت کی حامل ہے۔حالانکہ شیعوں کے نز دیک تاریخ کا بیز مانہ دوسرے تمام زمانوں کی

106

اہل سنت تاریخ کے شروعاتی دور کے واسطے اور کم سے کم خلفائے راشدین کے آخری دور تک، ایک خاص دینی شان اور حیثیت ، بلکہ خدا ایک داد تقدّس کے قائل ہیں۔ اب ہمیں سیہ دیکھنا چاہئے کہ بیعقیدہ کیوں ، کس طرح اور کس زمانہ میں ظاہر ہوا اور اس نے دینی فہم پر کیا اثر چھوڑ ااور خصوصاً سیاسی افکار اور معاشرتی وتاریخی تبدیلیوں پر کیا اثر ڈالا ہے۔ حقیقت سے ہے کہ تاریخ اسلام (اس مقام پر تاریخ سے مراد رحلت پیغمبر بنہ سے لے کر خلفائے راشدین کے آخری دور تک ہے اور عام طور پر اہل سنت منفقہ طور پر اس (خلفائے

راشدین کی خلافت کے ) زمانہ کودین کا بہت زیادہ اہمیت والا زمانہ پچھتے ہیں ) صدر اسلام کے سلمانوں کی نظر میں بیز مانہ خصوصیت کے ساتھ دین کے لئے بے اہمیت زمانہ تھا۔ وہ لوگ نہ فقط بیہ کہ ایسی اہمیت کا عقیدہ نہیں رکھتے تھے بلکہ یہاں تک کہ وہ اس کے کسی امتیاز کے بھی قائل نہیں تھے بعد میں پیش آنے والے واقعات اور حوادث نے ایسے عقیدہ کوجنم دیا۔

107

دوس کفظوں میں اس دور کی تاریخ کچھاس طرح وجود میں آئی اور بعد میں اس کوایک دوسری نظر سے دیکھا جانے لگا، بیدونوں دور بہت زیادہ مختلف تھے۔ اہل سنت کی دینی فکر اور اس طرح ان کی سیاسی فکر بھی اسی نظر سیے تابع تھی نہ کہ اس کے وجود میں آنے کی۔ اب دیکھتے ہیں اس کی داستان کس طرح تھی اور کن کن نشیب وفر از سے گذری اور کہاں تمام ہوئی اور بنیا دی طور پر ایسا کیوں ہوا۔ اس بحث کی وضاحت کے لئے ہم مجبور ہیں کہ اس کے وجود میں آنے کی کیفیت کی چھان بین اور تجز بیہ کریں اور اس کے بعد اس نظر بیدادر عقیدہ کے پیدا ہونے کی کیفیت کو جیان کریں۔

اس مقام پر حقیقی نکتہ، جیسا کہ ہم پہلے کہہ چکے ہیں بیتھا کہ اس زمانہ کے تمام مسلمانوں کی نظر میں پیغ مبرا کرم بلا اور ان کے عہد کہ نبوت کے علاوہ کسی شخص کے لئے کوئی خاصمقام و منزلت اور حیثیت کی حامل نہیں تھی کہ وہ خاص تقدیس کا حامل کہا جائے۔(۱) (بعد میں ہم بتا نمیں گے کہ اس زمانہ کے مسلمانوں کا ایک چھوٹا سا گروہ پیغ مبرا سلام کے دستور کے مطابق حضرت علی کے لئے ایک مبلند و بالا مقام و منزلت کے قائل تھے۔) یہاں تک کہ خلافت اور خلاف اجھی کسی اہل سنن اور شیع سے سائن نظریات خاص شان و حیثیت کے حامل نہیں تھے۔اس زمانہ کے واقعات کے اجمالی مطالعات نے ہم کواس نتیجہ تک پہنچادیا ہے۔

ابوبكركالتخاب پنچیبر اکرم کی رحلت کے بعدابوبکر کی خلافت کا انتخاب کیا گیا۔لوگوں پنچیبر کے خلیفہ اور جانشین ہونے کے عنوان سے ابوبکر کواپنے دنیاوی امور کے لئے منتخب کرلیا گیا (صرف خلیفہ رسول اللہ 💥 (نہ کہ اس سے زیادہ) یعنی معاشرہ کوادارہ اوران کے امورکومنظم کرنے والے کی حیثیت سے منتخب کیا گیا۔البتہ سہ بات نہ بھولنا چاہئے کہ اس زمانے کے مسلمانوں کے سیاسی، اور معاشرتی اورد نیاوی امور کامفہوم اس زمانے سے مختلف تھا۔ (۲) اسلام اس زمانے میں معاشرہ میں اسی زمانہ کے اصول وقوانین اور اپنے مقد سات کے مطابق تغییرات وجود میں لا یا تھامعا شرتی ( دینی، سیاسی ) ( دینی اور معیشتی )اداروں کی بنیاد ڈالی تھی جو فی الحال سابڈکن تھے۔ابو بکر خلافت کے لئے منتخب ہوئے تا کہا یسے معاشرہ میں ادارے کی ذمہ داری کوسنیجال لیں۔ایک ایسا معاشرہ جس کے دینی اور دنیاوی امور کوایک دوسرے سے جدانہیں کیا جاسکتا تھا۔ پر سب آپس میں ایک دوسرے سے جدا نہ ہونے والے پیوند کے ذریعہ ایک دوسرے سے جڑے ہوئے تھے اور اہمیت کا حامل بیر ہے کہ اسلامی معاشرہ شروع ہی سے اس طرح وجود میں آگر پلا بڑھا اور پروان چڑاھا تھا اور اس کے دینی اور دنیاوی عناصرایک دوسرے سے اس طرح جڑے ہوئے تھے کہ اس زمانے کے

مسلمانوں کی نظر میں ان عہدوں کے لئے صلاحیت کو پر کھنے کے لئے کسی خاص شرائط کی ضرورت نہیں تھی۔صرف مسلمان ہونا اور خصوصاً ان تمام امور کا ذمہ دار ہونا ہی اس کی صلاحیت کے احراز کے لئے کافی تھا۔(۳)

109

مثال کے طور پرنماز جماعت اور جمعہ معاشرتی اداروں میں سے ایک ایساادارہ ہے جونو مسلم معاشرہ کا مذہبی سماج تھا۔ پیغیبر اکرم \*\* کے زمانہ میں بید دونوں نمازیں آپ \*\* کی موجود گی میں چاہے وہ مدینہ میں ہویا دوران سفر ہوں یا کہ میدان جنگ میں ہوں آنحضر \*\* ت کی اقتدا میں ادا کی جاتی تھیں اور جن جگہوں پر حضرت موجود نہ ہوتے تصے اس شخص کی اقتدا میں نماز ادا کی جاتی تھی جس کو آنحضر \*\* ت نے امیرا ور اپنا جانشین مقرر اور معین فرمایا ہو مثلاً جنگ کے موقع پر نماز جماعت اور جمعہ شکر کے سردار کی اقتدا میں ادا ہوتی تھی اور مدینہ میں آنحضرت کی عدم موجود گی میں آپ کا وہ جانشین نماز وں میں امامت کر تا تھا جس کو خود آ نحضرت مقرر فرماتے تھے۔

اسی طرح جیسا کہ بیت المال بھی آنحضرت صلی اللہ علیہ وآلہ صلی اللہ علیہ وآلہ کے حضور میں آپ صلی اللہ علیہ وآلہ ہی کے ہاتھوں میں تھا اور حضرت صلی اللہ علیہ وآلہ کی عدم موجودگ میں امیر لشکر یا اس جانشین کے ہاتھ میں ہوتا تھا جس کو آنحضرت معین فر ماتے تھے۔ فیصلہ دینے اور حکم بنے اور سیاسی انتظامی (فوجی) امور کے ادارہ میں بھی عینا وہی دستور العمل تھا۔ لیکن ان منصبوں کا حراز کرنا اس وفت کے مسلما نوں کی نظر میں اس معنی میں نہیں تھا کہ جو بھی فردان منصبوں کا عہدہ دار ہو، اس کی کوئی خاص دینی حیثیت ہوا ورہ خاص مقام مومزلت کا

حال بھی ہوان دنوں کے مدینہ کے مسلمانوں کا تجربہ اس مفہوم کوذین میں راسخ کرر ہاتھا کہ حاکم اپنی جگہ حاکم ہے، چاہے اس کی ذمہ داری کا دائرہ وسیع ہویا محدود ہو، ان عہدوں اور منصبوں کو وہ اپنے ذمہ لیتا ہے اسی وجہ سے بھی بیفکر پیدا نہ ہوئی کہ ایسے کا موں کی ذمہ داری کا سنجالنا حاکم کوایک خاص دینی منزلت اور مرتبہ عطا کر کے اسے مزید ترقی دے دے گا۔

110

علی عبدالرزاق نے اپنی معروف کتاب کی ایک فصل میں ان واقعات کو مفصل اور تحقیق کے ساتھ بیان کیا ہے جودا قعات پیغیبرا کر مصلی اللہ علیہ وآلہ کی رحلت کے بعدر دنما ہوئے وہ این خلیل و تجزید کے بعض ان حوادث کے بارے میں جوابو بکر کے انتخاب سے پیدا ہوئے اس کواس طرح بیان کرتے ہیں :... اس دن (یعنی پیخمبرا کرم صلی اللہ علیہ وآلہ کی رحلت کے روز )مسلمان اس بات کے مشورہ میں مشغول ہو گئے کہ وہ لوگ ایک ایسی حکومت جس کو وجود میں لا نا ضروری تھااس کے بارے میں مشغول ہو گئے ۔ واقعاً یہی سبب تھا کہان کی زبان پرامارت دامرااور دزارت دوزرا کے ایسے کلمات جاری تھے اور قدرت دشمشیر،عزت وثروت، شان وشوکت اور عظمت اورا پنی بزرگی کی با تیں کررہے تھے۔اوران سب چیز وں کی کوئی حیثیت نہیں تھی مگر صرف اس لئے کہ حکومت اورا یک سلطنت کو وجود میں لانے کی تمام كوششول ميس غرق ہوجانا ہی اس كا اصلى سبب تھا،جس كا نيتجہ بيہ ہوا كہ مہاجرين وانصاراور ہزرگ صحابہ کے درمیان رقابت یبدا ہوگئی۔ یہاں تک کہ ابوبکر کی بیعت کرلی گئی اور وہ اسلام کے پہلے بادشاہ تھے۔

اگران حالات یرغور وفکر کمپا جائے جن حالات کے تحت ابو بکر کی بیعت کر لی گئی اور بہ کہ وہ کس طرح مسدخلافت پر براجمان ہو گئے ؛ تو آپ کومعلوم ہوجائے گا کہ دہ بیعت محض ایک سیاس اورحکومتی بیعت تھی اورجد بدحکومتوں کی تمام خصوصیات کواپنے اندرسموئے ہوئے تھی۔ وہ بھی د دسری حکومتوں کی طرح بریا کی گئی۔ یعنی قدرت اور تلوار کے زور پر قائم کی گئی۔ بدایک نئ حکومت اور سلطنت تھی جس کوعر بوں نے قائم کیا۔لہذا یہ سلطنت ایک عربی سلطنت اور حکومت تھی۔لیکن اسلام، جیسا کہ آپ جانتے ہیں کہ تمام بشریت سے متعلق ہے۔ نہ عربی حکومت ہے اور نہ ہی عجمی ہے لیکن بیرحکومت ایک ایسی عربی حکومت تھی جو دینی دعوت کے نام پر بریا کی گئی تھی۔اس کا نعرہ اس دعوت کی حمایت اور اس کا قیام تھا۔ شاید اس دینی دعوت کی ترقی میں بھی واقعاایک بڑاا ثر موجودتھا؛ بلاشک وشہہ اسلام میں تبدیلی لانے میں کلیدی حیثیت کا حامل رہی ہے۔لیکن ان سب چیز وں کے باوجود، پھر بھی ایک ایسی عربی حکومت تھی کہ عربوں کی قدرت کو ستحکم کرر ہی تھی اوران کے مصالح کی تلاش میں مصروف تھی ۔ زمین کے کونے کوان لوگوں (اعراب) کے قبضہ میں دے دیااوراس کواپنی خدمت میں لے لیا۔ بالکل دوسری طاقتوراور فاتح قوموں کی طرح...اس زمانہ کےمسلمانوں کی فہم پتھی کہ اس کے انتخاب کے ذریعہ مہذب اور دنیاوی حکومت قائم کرلیں گے اور اسی وجہ سے خلافت کےخلاف مخالفت اورعلم بغاوت بلند کرنے اوراس کےخلاف خروج کوجائز جانا۔ وہ لوگ بیہ جانتے تھے کہ اس بارے میں ان کا اختلاف صرف دنیا دی امور میں سے ایک امر میں ہے اوردینی امور سے اس کا کوئی تعلق نہیں ہے۔ان لوگوں نے ایک سیاسی مسئلہ پر اختلاف کیا تھا

جس کا ان کے دین سے کوئی تعلق نہیں تھا اور بیا ختلاف ان کے ایمان کو متز کز ل نہیں کر رہا تھا۔ نہ ابو بکر اور نہ ہی اس کے خاص لوگوں میں سے کوئی ایک بھی اس فکر میں نہیں تھے کہ مسلما نوں کی رہبری کا حاصل کرنا ایک دینی مقام ہے اور نہ ہی ان کے خلاف بغاوت دین کے خلاف بغاوت اور خروج کے متر ادف ہے۔ ابو بکر صرح کا نداز میں یوں کہا کرتے۔ تھے: اے لوگو! میں بالکل تمہاری ہی طرح ایک شخص ہوں اور نہیں معلوم شاید تم لوگ مجھ کو ان کاموں کی ذمہ داری میرے سرعا کد کر دوجن کے انجام دینے کی طاقت صرف پند برا کرم صلی اللہ علیہ وآلہ رکھتے تھے۔ خداوند عالم نے پند بیرا کر مسلی اللہ علیہ وآلہ کو دنیا والوں پر متابع ہوں اور کسی نئی چیز کا وجود میں لانے والانہیں ہوں۔

نيا مر نگ اختيا مرضى نا ليكن بعد ميل آ مهته آ مهته بهت سار اسباب كى بنا پر ابوبكر كے انتخاب كودينى رنگ دے ديا گيا اورلوگوں پر يہ پيش كيا كه وہ دينى عہدہ پر فائز شخے اوروہ اپنے اس منصب پر پيغ برا كرم صلى اللہ عليہ وآلہ كنما ئندہ شخے۔ اس طرح سے مسلما نول كے درميان يدفكر پيدا ہو گئى كه ان كى حكومت كامفہوم دينى مقام ومنزلت اور حيثيت كا حامل ہے اور پيغ برا كرم صلى اللہ عليہ وآلہ كى نيابت ہے۔ اہم ترين دليلوں ميں سے ايك دليل، جس كى بنيا د پر مسلما نوں كے درميان يدفكر پيدا ہو كى وہ ايك لقب تھا جس كوا بوبكر پر چسپاں كرديا گيا اور اس كوخليف تر سول

التدكانام دے ديا گيا۔ (٤) چنانچہ اسی فکر کی بنیاد پر جوایک حاکم کے متعلق موجودتھی جس کی وجہ سے مسلما نوں نے ابوبکر کی خلافت کے لئے اقدام کیا۔ان کی نظر میں وہ (ابوبکر) دوسرےلوگوں کی طرح ایک عام انسان تھااورا یسے منصب پرلایا گیاتھا جو ہرطرح کی دینی شان اور مقام دمنزلت سے عاری تھا۔ پیچیج ہے کہ بیہ منصب اور اس کے فرائض اور قاعد تأاسلامی نوخیز سماج کی تشکیل نو اور اس کے دہادارے جن کی تعیین اور حد بندی دین کے ذریعہ ہو چکی تھی ،لیکن بیدوا قعداس زمانہ کے مسلمانوں کی نظر میں اس سے زیادہ مفہوم نہیں رکھتا تھا کہ خداوند عالم کا منشا بہ ہے کہ مسلمان لوگ ایسے معاشرہ اور حالات میں زندگی بسر کریں اور ہرگز اس معنی میں نہیں تھا کہ ایسے عہدوں کو حاصل کرنے والوں کو چاہئے کہ وہ خاص دینی حیثیت کے حامل ہوں۔البتہ یہاں یر گفتگواس طرح کے طرزفکر اور تصور سے ہے جواس کے بارے میں مسلمانوں کے افکار تھے، نہ بیر کہ مثلاً پنج برا کرم صلی اللہ علیہ وآلہ نے اس کی تا کیداور بیان فرمایا تھا۔ اس زمانہ کی تبديليوں كوجانے كے لئے خاص طور سے لازم ہے كہ اس فنہم اور اس فكر كے وجود ميں آنے كى کیفیت اوراس کی تا ثیر کے بارے میں تحقیق اوراس کی چھان بین کی جائے۔(ہ)

لیفیت اوراس کی تا میر کے بارے میں معیل اوراس کی چھان بین کی جائے۔(ہ) ہماری اس بات کی تقید یق کے لئے سب سے بہتر دلیل ابوبکر کا انتخاب اوراس کا مندخلافت پر مستقر ہونے کی کیفیت ہے۔اگر چہ اس کا انتخاب ایک مدت کے بعد خصوصاً حضرت علی ابن ابی طالب کے بیعت کرنے کے بعد عام طور پر مقبولیت پا گیا،لیکن شروعاتی دنوں میں اس کے انتخاب نے بہت بڑا جنجال کھڑا کردیا تھا۔اس کے خالفین ایک طرف انصار تھے جو

مہاجروں کی حکومت کے آگے اپنی گردنیں جھکانے کے لئے تیارنہیں تھے (۲)اور دوسری طرف قریش بتھے، ان میں سے سرفہرست ابوسفیان تھا، جوابو بکر کے خاندان کواس سے پیت ترسمجص ستح كهقريش كےاعلیٰ خاندانوں برحکومت کر پےلہٰذاوہ لوگ حضرت علی اور پیخمبرصلی اللد عليہ وآلہ کے چیا عباس کی تلاش میں تھے کہ ان کوا پنا حاکم اور خليفہ بنائيں۔ (٧) دوسرا گرینی ہاشم اور حضرت علی کے ماننے والوں کا تھا جو آپ کے سیچے دوست اور اپنی جانیں قربان کردینے والے بتھے دہ البتہ پیلوگ چند خالص دینی وجو ہات کی بنا پر اس کے انتخاب (سقيفه بني ساعده) کے مخالف تھ(۸) اور بدايک ايپا نيا واقعہ تھا جومدينہ ميں موجود تھا۔ مسلمانوں کے بہت سے خاندان جو مدینہ کے باہر رہتے تھے (مدینہ کے اندر کے ) اس انتخاب کے مخالف تھے اور بعد میں اہل ردہ کے نام سے مشہور ہو گئے۔ اگر جیران قبائل میں سے بعض واقعا مرتد ہو گئے اور اسلام سے اپنا منھ موڑ لیا تھا، کیکن ان میں سے بعض گروہ صرف ابوبکر کے منصب خلافت پر پہنچنے کے طریقہ، کیفیت اور اس کے انداز پر اعتراض کررہے تھےاوراس سے زیادہ مخالف نہیں تھے۔اگر چہ بعد میں زمانہ اور تاریخ کی مصلحت اس مات کی متقاضی تھی کہ بدلوگ بھی ارتداد ہے تہم ہوجا نمیں۔(۹) اس میں جو چیز بہت ہی زیادہ اہمیت کی حامل ہے، وہ ابوبکر بے مخالفین اور موافقین کی ہنگامہ ساز اور جنجالی بحثیں ہیں۔ بجز ایک مختصر اقلیت کے جو حضرت علی کے ماننے والے تھے اور پنج ببرا کرم صلی الله علیه وآله کی سفارشوں اورخود حضرت علی کی دینی شخصیت اور اس عہد ہ کی لیافت اور شائتگی اوراس عہد ہ کے احراز کی خاطر اساساً اس عہد ہ (امامت ) کی اہمیت کی وجہ

سے اس کے لئے زورد بے رہے بتھے، دوسروں کی گفتگواس مدار کے علاوہ کسی دوسر ہے مدار کے ارد گر دچکر کاٹ رہی تھی۔ بحث بی*ن بیل تھی کہ پنج*یبرا کرم صلی اللہ علیہ وآلہ کی جانشینی <sup>س</sup> معنی اور کن خصوصیات اور حالات کی محتاج ہے اور کون اس کاحق دار ہے اور اس کے حصول کی لیاقت رکھتا ہے۔ ہرگروہ اپنے دلخواہ امیدوار (Candidate) کی طرفداری کررہا تھا۔ دوسر لفظوں میں یوں کہا جائے کہ مسلہ فقط سیاسی اورقبیلہ ای رقابت کی حد تک باقی ره گیا تھاجس کی کوئی دینی حیثیت نہیں تھی، اتن زیادہ پست ہوگئی تھی۔ (۱۰) جیسا کہ ہم نے بیان کیا کہ صرف حضرت علی ابن ابی طالب اور آنحضرت صلی اللہ علیہ وآلہ ہی کے چاہنے والوں کی مخالفت تھی جودینی رنگ لئے ہوئے تھی، ان کی باتیں بعد میں آنے والے زمانہ میں خود آنحضرت کے ذریعہ بطور مبسوط ومفصل اور مزید صراحت کے ساتھ بیان ہوئیں (خصوصاً آنحضرت کی خلافت کے زمانہ میں خطبہ ُشقشقیہ ان نمونوں میں سے ایک ہے) وہ پیتھا کہ اولاً تم لوگوں نے پیخیبرا کر مصلی اللہ علیہ وآلہ کے تاکیدی دستورات اور فرامین کو کیوں نظرا نداز کردیا، دوسرے بیہ کہ اس شائستہ مقام کی کچھ خصوصیات ہیں جوآ مخصر صلی اللہ علیہ وآلہت ( حضرت علی ) کے علاوہ کسی دوسر مے شخص میں نہیں یائی جاتیں جواس عہدہ کے لئے اولیٰ ہو۔لہذا آ پ صلی اللہ علیہ وآلہ کےعلاوہ کسی اور میں اس منصب کواپنے اختیار میں لینے کی کی صلاحیت نہیں یائی جاتی ہے۔(۱۱) آنحضر صلى الله عليه وآلهت نے ابو بکر کے طرفداروں سے خطاب کر کے فرمایا: جو آپ سے اس لئے بیعت لینا چاہتے تھے فرمایا: خدا کے لئے! خدا کے لئے! اے مہاجرو! پنج برا کرم

صلى الله عليه وآله كى قدرت وسلطنت كوان كر هم سے باہر مت لے جاؤاورا سے اب هم وں ميں مت لے جاؤراس كے اہل كوخلافت سے اور ہر وہ چيز جس كا وہ حق دار ہے ، اس سے منع مت كرو۔ اے مہما جرو! خدا كو قتم ہم اہل بيت لوگوں كے مقابله ميں اس (خلافت) كے زيادہ حقد ارہيں۔ ہم پنج مراكر مصلى الله عليه وآله كے اہل بيت ہيں اور ہم اس كے لئے تم سے زيادہ سز اوار ہيں۔ كما يغ مراكر مصلى الله عليه وآله كے اہل بيت ہيں اور ہم اس كے لئے تم خداوند عالم كے دين كا فقيه، رسول خداصلى الله عليه وآله كى منا وت كرنے والا (قرآن) اور نے آگاہ، برائيوں كاختم كرنے والا اور ان كے درميان بر ابر كا تقسيم كرنے والا ہمار بے درميان ہے؟ خدا كى قسم وہ شخص ہمار بے درميان ہے ۔ اپنے خواہ شات نفس كى پيروى نه كرو كہ گراہ ہوجاؤ گے اور اس طرح حق سے دور ہوجاؤ گے۔ (۱۲)

116

خاند انی چپلقش صرف بیا یک ایسا کلام تھا جس کا انداز کچھاور ہی تھا۔ دوسر ے لوگ بھی اپنے دفاع کے لئے منصب خلافت کے بارے میں، صلاحیت اور لیافت کے علاوہ دوسری چیزوں کی نشان دہی کرر ہے تھے اور ان لوگوں میں خاندانی مقابلہ آرائی کا جذبہ بیدار ہو گیا تھا اور سبھی لوگ خاندانی برتر کی کا راگ الاپ رہے تھے اور اسی پر ساراز درصرف کرر ہے تھے۔ ایک طرف مہاجرین وانصار کے درمیان شدیدر سہ کشی تھی اور دوسری طرف مہا جرین کے در میان داخلی رسہ کشی موجودتھی ان میں کا ہرایک کسی نہ کسی پر چم تلے چلا گیا تھا۔ بنی امید عثان کے اردگر د

اور بنی زہرہ عبدالرحمٰن ابن عوف کے اردگرد اور بنی ہاشم بھی حضرت علی ابن ابی طالب کے اردگرد جمع ہو گئے تھے۔(۱۳) ابوسفیان ابو بکر کی خلافت سے راضی نہیں تھا، ایک مختصر جملہ کے ذیل میں اس زمانہ کے حالات ووا قعات کی بخوبی تصویر کشی کرتا ہے : خدا کی قشم، میں گرد وخاک دیکھر ہا ہوں (گرد وخاک سے اشارہ بیہ ہے کہ جنگ اور حملہ کے وقت گھوڑ وں کی ٹایوں سے جو گرد دخاک بلند ہوتی ہے ) جس کوخون کے علاوہ کوئی اور چیز نہیں بٹھا سکتی ہے۔ ا ے عبد مناف کی اولا دو! ابو بکر کو کیا ہو گیا ہے کہ وہ تمہارے مقدر کواپنے ہاتھوں میں لے؟ کہاں ہیں وہ دوشخص جن کومستضعف ذلیل بنا دیا گیا ہے؟ کہاں ہیں علی وعباس؟ (۱٤) بہر حال اس زمانہ میں ایسے حالات تھے کہ حضرت علی کی مخالفت حضرت زہرا کی مخالفت کے تحت الشعاع قرار يا گئ تھی۔ کيونکہ حضرت علی ابن ابی طالب اگر مخالفت پر زيادہ اصرار کرتے تو آپ صلی اللہ علیہ وآلہ کوتل کردیا جا تا (جیسا کہ صراحت کے ساتھ مخالفین نے آب ہے کہا کہ اگر مخالفت کرو گے توقت کرد بئے جاؤگے )لیکن حضرت فاطمہ زہرا کوخصوصی موقعیت حاصل تھی، آپ کاتعلق صنف نسواں سے ہونے کے ساتھ ساتھ دہ پنج ببرا کرم صلی اللہ عليه وآله کې تنها يا د گارتھيں بيہ موقعيت حضرت اميرالمؤمنين على بن ابي طالب کي ايک طرح سے حفاظت کر رہی تھی۔ یہی وجہ تھی کہ حضرت زہرا کی شہادت کے بعد حضرت علی نے ظاہراً اینے ہاتھ ان کے ہاتھوں میں دے دیئے اور آپ کی اتباع میں بنی ہاشم اور آپ کے خاص اصحاب نے بھی آنحضرت کی تأسّی کی ۔ (۱۰)

یہ وہ حالات تھے کہ اسی دوران میں ابوبکر کی خلافت مستقر ہوگئی۔ اس انتخاب کی کیفیت اور

ان بیانات کی حقیقت جواس (بیعت) کی تائید اور تکذیب میں دیئے گئے وہ خلافت کے بارے میں اس زمانہ کے مسلمانوں کی ذہنیت کا پتہ دیتے ہیں۔ اگر چہ ابو بکر کی شخصیت جانی پہچانی ہوئی تھی ، لیکن وہ چیز جس نے اس کی موقعیت کو اس کی برقر ار کی تک پہونچا دیا ، وہ ان کی ذاتی خصوصیات اور دینی حیثیت اور مقام و منزلت نہیں تھی ، جس کے متعلق بعد میں مختلف افکار کی بنا پر بہت زیادہ شاخسانے ان کے بارے میں بیان کر دیئے گئے اور ان صفات اور مقام و منزلت کو اس کے لئے جعل کر دیا گیا ، بلکہ پنچ مبر اکر مصلی اللہ علیہ وآلہ کی جانتین کے بارے میں مسلمانوں کا بہت ، ہی سادہ اور معمولی تصور تھا۔ مسلمانوں کی نظر میں بید منصب ہر البتہ اس میں دو مر اس اس بی جو میں اور کی حیث کی منع کی تک پہو تی کی خلف البتہ اس میں دو سر اس اس جو اول بھی دختیل متھ جو شاید ان میں سے سب سے اہمیت کے

118

البتة ال ین دوسر سے اسبب و موان بنی دیں سے جو سایدان یں سے سب سے اہمیت کے حامل تھے وہ ایسے خطرات تھے جو مدینہ کے باہر سے اپنے دانت تیز کر ہے تھے۔ ان میں سے اہل ردہ کی طرف سے بغاوتیں اور عربستان کے مرکز ی وجنو بی علاقوں میں رہنے والے قبائل کے درمیان ایک حد تک دھمکی محسوب ہوتی تھیں یہاں تک کہ باہمی کشکش نے خود مدینہ کو بھی حتی طور پر سنجیدہ دھمکیوں کی زد پر لئے ہوئے تھا (یہاں پر اہل ردہ سے مرادوہ لوگ ہیں جن لوگوں نے واقعا اسلام سے منھ موڑ لیا تھا اور یہاں تک کہ مدینہ پر حملہ کرنے کا ارادہ اس نام سے مشہور ہو گئے۔ ) اور دوسرا خطرہ روم اور ایران کا خطرہ تھا ان میں سے پہلا یعنی روم کا خطرہ ہولناک ، بہت زیادہ سنجیدہ اور حتی تھا مجموعی طور پر میڈی مارا مور اس باعث کا باعث

ہوئے لوگوں کی عام کہ نگاہیں مدینہ کے باہر کی طرف مرکوز ہوجا نہیں اورا ندرونی اختلا فات کو کم از کم وقتی طور پر بھلا دیا جائے اورالیی صورت میں مسلمانوں کا تمام ہم دغم اور ذکر دفکر فقط اپنی موجودیت کا دفاع باقی رہ جائے۔ اس زمانہ کے آشفنہ اور بیم و ہراس سے بھرے ہوئے اس زمانہ کے حالات کو داضح کرنے کے لئے اتنا ہی کافی ہے کہ فقط مرتدین (مرتد ہوجانے والوں) کو پسیا کرنے کے لئے بارہ سومسلمان جن میں زیادہ تر تعداد قاریان قرآن اور حفاظ کی تھی وہ سب کے سب قتل کردیئے گئے۔(۱۷) اس دقت کے مدینہ کی محد دد آبادی اورتمام مسلمانوں کی آبادی کالحاظ کرتے ہوئے قتل ہونے والوں کی اس تعداد سے اس زمانیہ کے کشیدہ اور پریشان کن حالات کا بخوبی اندازہ لگایا جا سکتا ہے۔ (۱۹) ابوبکر کی خلافت کے زمانہ میں اہل ردہ کی بغاوت کو کچل دیا گیا اور حجاز (سعودی عربیہ ) کے حالات میں بہتری ہونے لگی۔لیکن بیرونی خطرات اسی طرح اپنی شدت کے ساتھ باقی ر ہےاور مسلمانوں کوفکر منداور پریشان کئے ہوئے بتھےخصوصاً وہ لوگ جوعلاقہ میں اس زمانہ کی دوبڑی طاقتوں کے مزدور شاہی نوکر جومسلمانوں کے ہمسابہ تھے اور ہر کھے ان کے حملہ کا امكان تقا\_(٢٠)

ان سب باتوں کے قطع نظر پیغیر اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ نے اپنی آخری ایام میں لشکر کو رومیوں کے خلاف جنگ کے لئے اسمامہ ابن زید کی سرداری میں مستعد کردیا تھا۔ اگر چپطن غالب کے طور پر، اس سے آنحضرت صلی اللہ علیہ وآلہ کا اصلی مقصد بیتھا کہ ان لوگوں کو مدینہ سے دور رکھا جائے جن کے بارے میں اس بات کا امکان تھا کہ پیغیبر اکرم صلی اللہ علیہ

وآلہ کی رحلت کے بعد خلافت وامامت کے بارے میں آپ کی وصیت سے منحرف کرنے کے لئے میدان کو ہموار کریں گے،لیکن بہر حال رومیوں کی جانب سے خطرہ حتیٰ پیغیبرا کرم صلی اللہ علیہ وآلہ کے زمانہ میں بھی مسلمانوں کو دھمکی دے رہا تھا ابو بکر نے اہل ردہ سے فراغت حاصل کرنے کے بعد اسامہ کی سرداری میں ایک شکر کو رومیوں سے جنگ کرنے کے لئے بھیج دیا۔البتہ بیدوا قعہ، جس کا خود انھوں نے اظہار کیا ہے، زیادہ ترپیغیبرا کرم صلی اللہ علیہ وآلہ کی پیروی اور تائق میں تھا نہ کہ خطرہ کو برطرف کرنے کے سبب اایسا کیا۔ اگر چہ ایسا خطرہ بھی لاحق تھا جس نے مسلمانوں کو فکر مند کر رکھا تھا۔ (۲۱)

120

حضرت عمر سحی سیاسی جد وجہد ابھی ایسے ہی حالات تھے کہ ابو بکر کا انتقال ہو گیا۔ان کی وصیت کے مطابق عمر خلیفہ بن گیا۔ بالکل انھیں وجو ہات کی بنیاد پر جیسے ان کے پہلے والوں نے خلافت حاصل کی تھی ویسے ہی انھوں نے بھی خلافت حاصل کر لی۔لوگوں کی تو قع پیتھی کہ وہ ان کے دنیا وی امور کواپنے ذمہ لیے لیگا، اس سے زیادہ اور کوئی تو قع نہتھی اور عمر اس ذمہ داری کو پوری طرح ادا کرنے کے لیے میدان میں اُتر آئے اور اس طرح وہ (خلافت کے لئے) قبول کر لئے گئے۔ان کی پر سکون انداز اور بڑی ہی خاموشی سے اس کے قبول کر لیئے جانے کے متعد دا سباب تھے۔ ان میں سے بعض اسباب اس زمانہ کے حالات اور ابو بکر کی جانتینی کے تجربہ کی طرف اور بعض اسباب اس کی شخصیت اور ذاتی خصوصیات سے وابستہ ہیں۔(۲۲) پھر بھی اس مقام پر بھی

( خليفه اور خلافت کی ) اس کی دينی شان اور حيثيت کا کوئی ہا تھ نہيں تھا۔ اگر چه بعد ميں اس ( دينی فضيلت ) کے بارے ميں بہت بڑھ چڑھ کر باتيں کی گئيں۔ نہ تو وہ اپنے واسط کسی دينی مقام اور حيثيت کے قائل تھے اور نہ ہی اس کو ثابت کرنے کے لئے کسی دليل کا سہارا ليا۔ نہ ہی اس زمانہ کے عام لوگ اس کے ليئے کسی دينی حيثيت اور شان کے قائل تھے اور نہ ہی اس کا مند خلافت پر آنا ان خصوصيات کے سبب وجود ميں آيا تھا۔ اگر چه مرزيادہ تر دينی اور دنيا دی امتر خلافت پر آنا ان خصوصيات کے سبب وجود ميں آيا تھا۔ اگر چه مرزيادہ تر دينی میں اس کا مند خلافت پر آنا ان خصوصيات کے سبب وجود ميں آيا تھا۔ اگر چه مرزيادہ تر دينی میں ہونے کی حيثيت سے حاصل بنا پر حاصل کر سکتا ہے ) مبرہ مند تھا۔ ليکن پھر بھی اس کا دينی فضيلت اور شان سے کوئی تعلق نہ تھا۔ ميا متيا زات جو اسے حاصل تھے دہ چھی منعب پر ہونے کی بنا پر وجود ميں آئے تھا اور نہ ہي کہ وہ خود حاکم کی ذاتی دينی صلاحیتوں سے متعلق تھے۔ بينک افتد ار حاصل کر نے ميں خود عمر کی ذاتی دينی صلاحیتوں سے متعلق

حقیقتاً عمر کے خلافت قبول کرنے کا وہی انداز تھا جوا بو کمر کی خلافت کے قبول کرنے میں اختیار کمیا کیا تھا اور اس کو بھی قانونی حیثیت دینے میں بھی ابو کمر کی ہی روش کا نتیجہ تھا چاہے جتنا ابو بکر کا خلافت کے لئے انتخاب کیا گیا ہوا ورعمر کی خلافت ان کی وصیت کا ہی نتیج تھی ۔ لیکن انہیت کا حامل ہی ہے کہ جس وقت پیغ برصلی اللہ علیہ وآلہ کی جانشینی کے لئے ابو بکر کے انتخاب کا موضوع اس طرح پیش کیا گیا کہ عمر کی خلافت کا راستہ کھلا چھوڑ دیا۔ اس سے قطع نظر ابو بکر کا خلیفہ بنا حقیقت میں تین آ دمیوں کا خلافت تک پہونچنا تھا جن میں ابو بکر سرفہرست

قرار پائے۔اور بقیہ دوافراد میں ایک عمر تصاور دوسرے ابوعبیدہ جراح تھے۔دلچ پ بات ہیہے کہ عمر اپنے عمر کے آخری وقت میں چاہ رہے تھے کہ وہ اپنا جانشین مقرر کریں، اس مقام پر کف افسوس مل رہے تھے کہ ابوعبیدہ کیوں زندہ نہیں رہ گئے اور بیہ کہہ رہے تھے کہ اگر وہ زندہ ہوتے تو میں اُخیس کو بیہ منصب سونپ دیتا۔(۲۶)

البنة اس کی شخصی خصوصیات کوتھی اس بارے میں کلیدی حیثیت حاصل تھی۔ وہ ایک ایسا شخص تھا جو مربوں کو اچھی طرح بیچا بتا تھا اور اُسے بیہ معلوم تھا کہ ان کی کس طرح رہبری کرے۔ جیسا کہ وہ ضرور توں اور اضطرار کی اچھی طرح تشخیص دے لیتا تھا۔ جبکہ وہ خلافت پر بٹھائے گئے تو لوگوں سے اس طرح خطاب کر کے کہا: عرب کی مثال اس سدھائے ہوئے اونٹ اور گھوڑے کی ہے جو اپنے راہنما کا اتباع کرتی ہے۔ اور راہنما اس کو جس طرف لے جانا چاہے وہ اس طرف چلا جاتا ہے۔لیکن شیسے کو ب کی قشم میں جس طرف لیے ان چاہوں گا، اس طرف تم کو لے جاؤں گا۔ (۲۰)

اہم ترین بات سے کہ وہ ٹھیک اسی زمانے میں میدان (خلافت) میں آئے کہ اس زمانہ کا معاشرہ اس کے جیسے خصوصیات کے مالک شخص کا ضرورت مند تھا۔ اس میں کوئی شک نہیں کہ اگر وہ اس زمانے سے پہلے یا بعد میں جب انھوں نے خلافت کو سنجالا ، اقتد ارکو حاصل کیا ہوتا تو، یا تو شکست کھا جاتے یا پھر کم از کم ایسے مقام و منزلت کو حاصل نہ کر پاتے۔ ان کی خوش قسمتی اس میں تھی کہ بہت ہی مناسب وقت میں بروئے کار آئے اور ایسے زمانہ میں زمام حکومت کو اپنے ہاتھ میں لیا کہ اس (عمر) کے زمانہ کی طبیعت اس کی فکری اور اخلاق

خصوصیات، نف یات اس کے مطابق اور اس سے ہما ہنگ تھی۔ وہ ان لوگوں میں سے نہ تھ جس طرز کی حکومت اس نے کی تھی ، اس کے علاوہ کسی اور طرز پر حکومت کرتے۔ حضرت عمر ک حکومت ان کی خصلتوں اور خصوصیات کے تحقق پانے کا فطری نتیجہ تھا۔ بیدان کی طبیعت تھی جواپنے زمانہ کی روح کے ساتھ ساز گار اور ہما ہنگ تھی اس لحاظ سے کہ ان کی سیاست اس طبیعت کی مخلوق تھی لہٰذاز مانہ کی ضرور توں سے مطابقت رکھتی تھی ۔ ان کی تند نو کی اور تخت گیری کی روح نے سیاسی مظاہرہ کے واسطے کو کی جگہ نہیں چھوڑ کی تھی اور حقیقاً اس کی کو کی ضرورت تھی نہیں تھی۔ نہ اس زمانہ کی ضرور توں کا معاشرہ اس بات کا ضرورت مند تھا اور نہ ہیں اس زمانہ کے عربوں کو ایسی روش اچھی لگتی تھی ۔ خلیفہ بھی اخلاق اور نفسیاتی لحاظ سے اس زمانہ کے عام لوگوں کی طرح ایک عام انسان تھا اور بہی ان کی کا میا بی کی نوجی (کھی ۔ ) تھی ۔ اس زمانہ کے عام لوگوں کی طرح ایک عام انسان تھا اور بہی ان کی کا میا بی کی نوجی (کھی ۔ ) تھی ۔ رہی )

123

بیں ونی دھم یکی ایھی باہری دھمکیوں کے خطرات کے بادل پہلے ہی کی طرح منڈ لا رہے البتہ اس مقام پر بھی ایھی باہری دھمکیوں کے خطرات کے بادل پہلے ہی کی طرح منڈ لا رہے تصاور شاید ایک طرح سے اس سے زیادہ سخت اور زیادہ دھمکی آمیز تھے۔ اگر چہ تجاز کے اندر کوئی اس سے ٹکر لینے والا موجود نہ تھا مگر اس زمانے میں روم اور ایران دونوں ہی دین اور نظام نو کی روز افزوں قدرت بڑھنے کے متعلق زیادہ حساس ہو گئے تھے اور اس در میان ایران کچھ زیادہ ہی حساسیت دکھا رہا تھا اور مسلمان لوگ واقعاً ان دھمکیوں سے متاثر ہو گئے تھے۔

124

فطرى طور پرایسے حالات میں ان خطرات کواینے سے دفع کرنے کے علاوہ عمومی افکار کسی اور چیز پر مرکوزنہیں تھی۔ پھربھی نگاہیں اندرون ملک سے سرحد سے باہر کی طرف مرکوز ہو گئی تھیں اوراندرونی کشکش واختلافات سے نیٹنے اور اس کے تعاقب کی بھی فرصت باقی نہیں رہ گئ تھی۔ بیخطرات اس قد قطعی اورحتمی تھے کہ عمر نے متعدد بار مصم ارادہ کیا کہا پنے ساہیوں کے حوصلے بڑھانے کے لئے ایران کے جنگی محاذ پر جائے کہ ہر بار حضرت علی نے ان کو اس اقدام سے روک دیا۔ان سب سے قطع نظرایران اور روم سے مسلمانوں کی جنگ صرف خطرہ کواپنے آپ سے دور کرنے کے لئےتھی جوخطرے ایرانیوں اور رومیوں کی طرف سے مسلمانوں کولاحق بتھےجن کواس زمانہ میں عموماً اُن کی جانب سے محسوس کئے جارے تھے نہ کہ فتح اور ملک گیری کے لئے اور بیاحساس وہمی اور خیالی نہیں تھا بلکہ حقیقی تھا۔ وہ لوگ اپنے آ پ کواس ہے کہیں زیادہ کمز ورمحسوں کررہے بتھے کہ اتن بڑی طاقتوں کے مدمقابل اُٹھ کھڑے ہوں، چہ جائیکہ ان پر فتح اور کامیابی حاصل کرلیں۔ خاص طور پر ایرانی اور رومی بادشاہوں کی گوش مالی کی داستان خاص طور پر ساسانی بادشاہوں اور ان کے داخلی کٹھ پتلی حکام (کی گوشالیوں کی داستان) ابھی تک ان کے دل ود ماغ پرا پنا قبضہ جمائے ہوئے بتھے اور ان کی آنکھوں کوخیرہ کردینے والی شان وشوکت پرمسلمان لوگ اپنی نظریں جمائے ہوئے بتھے۔اس زمانہ کی تاریخی سندوں کی جانچ پڑتال اور گہرےمطالعہاور شک وتر دید جو ایسے اقدام کے لئے موجود وہ سب باتیں اس آخری نکتہ کو بخوبی بیان کرتی ہیں۔(۲۷) ان لوگوں اوران کے پڑ دسیوں کے درمیان پہلا فوجی مقابلہ محدود پیانہ برتھا۔لیکن بہاس

خاصیت کا حامل تھا کہ اس فوجی مقابلہ کے ذریعہ انھوں (مسلمانوں) نے اپنے مخالفین کے اندرونی نظام کی سستی اور کمز وری کومحسوس کرلیا اور جو چیزیں اس واقعہ میں مدد کرتی تھیں، وہ بعض مقامی فوجی سرداروں کی جنگ طلی تھی جولوگ اس جنگ کوجاری رکھنے پر مائل تصاور درحقیقت خلیفہ دوم کو بھی انھوں نے ہی ایران وروم کے خلاف پوری آمادگی کے ساتھ جنگ کے لئے اکسایا، روم کو بھی تشویق کیا بلکہ اس کام کے لئے انھیں بھڑکایا لیکن ان (عمر) کو اور بہت سے مسلمانوں کو فتح و کا مرانی کے آخری کھات تک شکست فاش کا اندیشہ لات تھا۔(۲۸)

یہ حقیقت عمر کے زمانۂ خلافت کے نصف اول تک بر قرار کھی، جو پچھ بعض لوگوں نے ان (عمر) کے متحکم ارادہ اور ایران وروم سے جنگ و جہاد سے متعلق تمام مسلمانوں کے بارے میں تحریر کیا ہے اکثر اپنے فاتح افراد کی شان و شوکت اور قدرت اور دلیری کو ظاہر کر نامقصود ہے۔ حقیقت سہ ہے کہ حالات بدل گئے تصا اگر چہ مدائن اور بیت المقدس کی فتح کے بعد ورق پلٹ گیا یعنی حالات تبدیل ہو گئے اور شک و شہبہ اور اندیشہ ختم ہو گیا اور اس کے بعد ان دونوں طاقتوں سے بے خوف و خطر ترقی کے راستہ پر لگ گئے۔ البتہ عمر کی خلافت کے نصف دوم میں حالات بالکل بدل گئے ، اس لئے کہ مدائن اور بیت المقدس کو فتح کے بعد اور ایران اور مشرقی روم کی شہنشا ہیت کا خاتمہ ہو چکا تھا۔ دینی جوش و جذبہ اور املکیں اور ساجی جوش و ولولہ روبز وال تھا۔

اس مقام پرلازم ہے کثیر مال غنیمت کا تذکرہ کیا جائے جس کو عربوں نے کبھی خواب میں بھی

نہیں دیکھاتھا۔ یہ کثیر مال ودولت اور بہت سارے اسیروں کی کثرت عین اس عالم میں کہ وہ لوگ مترقی تہذیب وتمدن کے مالک تھے، ناگاہ سعودی عرب کے وسیع اور بدوی معاشرہ میں وارد ہوئے اور انہوں نے تمام چیز وں کو اپنے اندر سمولیا۔ اگر چہ اتن کثرت سے مال غنیمت کے ورود کے آثار بعد میں زمانہ عثان میں اس کے اثر ات ظاہر ہوئے لیکن عمر کے زمانہ خلافت کا آخری نصف حصہ بھی ان دھماکوں کے نتائج سے محفوظ نہ رہ سکا۔ عمر کی تخق اور اس کی ہیپت کے باوجود، بہت سے حوادث کو عمر کی خلافت کے آخری دور میں پتد لگا یا جاسکتا ہے جوان ناراضگیوں کی حکایت کر رہا تھا ان انقلابات اور تبدیلیوں سے سبب وجود میں آئے تھا ور اس نے ان کے مقابلہ میں سخت رغمل کا مظاہرہ کیا تھا۔

126

وہ اپنے اقتدار کے بہترین زمانے میں قتل کردیئے گئے۔اگران کی خلافت زیادہ مدت تک رہتی تو سریع اور تیز تبدیلی پر توجہ کرتے ہوئے جو رونما ہوئے تو ان کا نفوذ اوران کی قدرت کم ہوجاتی تو پھرایسی متاز اور شجاعانہ موقعیت جس کے لئے بعد میں اہل سنت قائل ہو گئے ہیں، اسے حاصل نہیں کر سکتے تھے۔

عمر نے جن بہت زیادہ مختلف حالات میں قدرت کواپنے ہاتھ میں لیا تھا ان حالات میں انہوں نے اس کو خیر باد کہہ دیا۔ ان حالات میں معاشرہ بسیط، مسد ود اور آنکھیں بند تھیں بیرونی دھمکیوں نے آپسی چپلقش، رسہ شی اور مخالفتوں کو بروئے کارلانے کے لئے مجال باقی نہیں رہ گئی تھی ، لیکن اس زمانہ میں نہ وہ معاشرہ ایسا معاشرہ تھا اور نہ ہی ولیی دھمکیاں تھیں۔ مسلمان لوگ بھی مالدار ہو گئے تھے اور اسی طرح قدرت بھی ایک بڑی شہنشا ہیت میں

تبدیل ہوگئ تھی اورایک دوسری دنیا کا تجربہ کرر ہے تھے۔ (۳۰) یہ تبدیلیاں اورا نقلابات بہت زیادہ مئوثر واقع ہوئے بتھےاس دوران خاص طور پر معاشرہ کی شخصیات جواکثر خاندان قریش سے تعلق رکھتے تھے، ان پر اس کا زیادہ اثریڑا۔عمرا پن خلافت کے آخری ایام میں ان کا شکوہ کرتے رہتے تھے یہاں تک کہ وہ ان لوگوں کی وجہ سے خداوند عالم سے اپنی موت کی دعا کرتے تھے۔ ایک بار قریش کے پچھلوگوں سے انہوں نے یوں خطاب کیا: میں نے بیسنا ہے کہتم لوگوں نے اپنے آپ کود دسروں سے جدا کرلیا ہے اورا پنی خاص نشستیں بریا کرتے ہو یہاں تک کہ بیکہا جا تاہے کہ فلال شخص فلاں کے اصحاب میں اوران کے ہمنشینوں میں سے ہے۔خدا کی قشم پی نہ تو تمہارے ذاتی فائدہ میں ہےاور نہ ہی تمہارے دین وعزت وشرف کے فائدہ میں ہے۔ میں دیکھر ہا ہوں کہ بعد میں آنے والی نسلیں بیہ ہتی دکھائی دیں گی کہ بیفلاں شخص کی رائے ہےاوراس طرح اسلام کونشیم کرے متفرق کردیں گے۔تم لوگ جمع ہوکرایک دوسرے کے ساتھ کھل مل کر بیٹھو جوتمہاری الفت اور دوستی کے لئے مفید ہےاورتم لوگوں کولوگوں کے درمیان مزید مقتد راور باشکوہ بناد ہے گی۔ اے خدا!انہوں نے مجھے الجھن میں ڈال دیا ہے اور میں نے بھی ان کو مضطرب کر دیا ہے۔ وہ مجھ سے عاجز آ گئے ہیں اور میں ان سے عاجز ہوں اور مجھے بیزہیں معلوم کہ ہم میں سے کون یہلے خاک کی نقاب اوڑ ھ لے گایعنی اس دنیا سے اٹھ جائے گا۔لیکن بیضر ورجانتا ہوں کہان میں سے کوئی ایک شخص ز مام حکومت کواپنے ہاتھوں میں لے گا۔اے میر بے خدا! تو مجھے اپنے پاس بلالے۔(۳۱)

ايكنئي موقعيت عمرا پنی آخری عمر میں ایسی مشکلات سے دست وگریباں بتھے۔ان کا نفوذ اور اثر گھٹ گیا تھا اور بیصرف اس کی ذات سے متعلق نہیں تھا جونگ موقعیت کی وجہ سے وجود میں آیا تھا۔معاشرہ بالكل بدل گیا تھااور بیتبدیلی اپنے ساتھ بہت ہی تو قعات و ناراضگیوں کو وجود میں لائی تھی اور وہ (عمر) ان سب چیز وں کا جواب بھی نہیں دےسکتا تھا اور ان کوخل بھی نہیں کرسکتا تھا۔ آخرى مرتبه جب وه سفرج سے واپس ہواتولوگوں کوخطاب کر کے اس طرح کہا: مجھ سے بید کہا گیاہے کہ فلال شخص (اس سے مرادعبدالرحمن ابن عوف تھے) نے کہا ہے کہا گرعمر مرجائے تو میں فلاں شخص کی بیعت کرلوں گا...، ہرگز کوئی شخص اس بات پر کہ (ابو ہکر کی بیعت اس کے باوجود که نا گهانی اور بغیر سوچ شمجھے انجام یائی ،لیکن تشکیل پاگئی اور وہ کامیاب بھی ہوگیا ) دھوکہ میں نہآ جائے۔ پاں ان کی بیعت ایسی ہی تھی ،لیکن خدادند عالم نےمسلمانوں کو اس کے شرسے بچالیا۔ لیکن تمہارے درمیان کوئی بھی ایساشخص نہیں ہے جس کی اطاعت کے لئے سب لوگ اپناسر جھکا دیں...(۳۲)

ہماری اس بات کا بہترین شاہد عمر کی وصیت کی وہ کیفیت ہے جس کا قیاس اپنے سلف ( ابو بکر ) کے مقابلہ میں کیا ہے۔ ابو بکر نے عمر کو معین کیا اور وہ قبول بھی کرلیا گیا، لیکن عمر نے ایسا نہ کیا اور وہ ایسا کر بھی نہیں سکتا تھا۔ کیونکہ ابو بکر معا شرہ پر تنہا اور مطلق العنان حکومت کرتے تھے اور وہ بڑے ہی سکون کے ساتھ اپنی باتیں کہنے پر قادر تھے اور دوسرے لوگ بھی ان کی

باتوں کو قبول کر لیتے تھے۔اس لئے نہیں کہ اس نے بہ بات کہی ہے بلکہ وہ لوگ بھی اتنے ہی فکرمند تھے کہ وہ بھی اس کے بارے میں کچھ سوچیں۔ دوسرے بیہ کہ اس ز مانے میں قدرت كااختيار ميں ليناكسي امتياز اور مقام ومنزلت كا حامل نہيں تھا۔خليفہ بھی دوسرے افراد کی طرح ایک فرد شارکیا جاتا تھا۔ جوشخص بھی کوئی کام یا ذمہ داری سنجالتا وہ بھی خلیفہ ہوجاتا۔ مزید بیر کہ فقیر اور محدود معاشرہ میں مثال کے طور پر ابوبکر کی حکومت کے زمانہ کا معاشرہ جس میں حاکم بھی کسی مادی امتیاز کا حامل نہیں تھا۔ (یعنی معاشرہ کی اقتصادی حالت بہت ہی خراب تقمى)لہذااقتدار کی جنگ نہیں تقمی اور جنگ کے حالات بھی فرا ہم نہیں تھے۔ لیکن عمر کے مرنے کے دقت کی داستان کچھاس طرح تھی کہ نہ ہی وہ خطرات تھے اور نہ ہی وہ محدودیت تقمی اور نه ہی فقرو تلک دستی کا غلبہ۔ بیہ بات فطری تقمی کہ بااثر افراد اور مختلف گروہ قدرت پرقبضہ جمانے کے لئےایک دوسرے کےخلاف اُٹھ کھڑے ہوں۔اگر جہاتھی بھی خليفه ہونے کے اعتبار سے اس کا کوئی خاص مقام نہیں تھا، کیکن ان مقام کو حاصل کرتے ہی وہ الیی موقعیت کا حامل ہوجا تاتھا کہ اگروہ چاہےتو بہت سی نعمتوں کا حامل اور ہو مالک جائے، لہٰذااس کی طرف لوگ اپنی نظریں جمائے ہوئے تھے۔ (۳۳) اور بیر کہ عمر نے اپنے سے پہلے والےخلیفہ کے برخلاف کسی خاص فرد کے بارے میں وصیت

129

نہیں کی غالباً یہ بھی اسی حقیقت کی پیدادارتھی۔ورنہ نہ تو وہ ابو بکر سے کمز ور تصے اور نہ ہی ان سے کلامی اعتبار سے نفوذ کم تھا۔مسلہ میدتھا کہ حالات اس کے قن میں مساعد نہیں تھے اور اس نے اپنی ذاتی فراست اور ہوشمندی کے ذریعہ ان تبدیلیوں کا پیۃ لگالیا تھا۔لہٰذا وہ مجبور ہو گیا

کہ وہ مخصوص انداز کی وصیت کریں۔اورالیبی وصیت جس کی کسی شخص نے تقلید نہیں کی شاید ایسا ہوبھی نہیں سکتا تھا؛ (۳ ۳) اس کے باوجود کہ وہ اپنے پیرواور طرفداروں کے نز دیک ایسی مقتدر شخصیت کے حامل تھے اسی بنا پرانہوں نے مختلف مواقع پران کی تقلید کی کوششیں کیں۔ عمر کے فرزند،عبداللَّداینے باپ کی وصیت کی داستان کواس طرح نقل کرتے ہیں:عمر ابن خطاب کی موت کے دقت، عثمان دعلی، عبدالرحمن وزبیر اور سعد وقاص ان کے نز دیک آئے اورطلحہاس دفت عراق میں تھے۔اس نے کچھ دیران لوگوں پر نگاہ کی اوراس کے بعد کہا: میں نے تم لوگوں پر تمہاری حکومت کے بارے میں نور دفکر کیا۔ان لوگوں میں کوئی فرق نہیں یا یا جاتا ہے۔ پس اگر کو ڈنٹلاف جوتمہارے درمیان یا یا جاتا ہے۔ پس اگر کوئی رخنہ اور اختلاف تمہارے درمیان یا یا جاتا ہے تو وہ تمہاری طرف سے ہے۔ حکومت چھلوگوں کی طرف پلٹتی ے۔ عثمان ابن عفان ،علی ابن ابی طالب ،عبدالرحمن ابن عوف ، زبیر ابن عوام ،طلحہ ا ورقوم سعد پرلازم ہے کہتم تین لوگوں میں سے سی ایک کو(خلافت کے لئے) چُن لیں، پس اے عثان!اگرافتدارتمهارے ہاتھ میں گیا،تو خاندان ابی معیط ،کولوگوں پر مسلط نہ کرنا۔اوراے عبدالرحمن ! اگر حکومت تمہارے ہاتھ میں آجائے تواپنے عزیز وا قارب کولوگوں پر مسلط نہ کرنا۔اگراےعلی! تمہارے ہاتھوں میں بیاقتدارآ جائے توبنی ہاشم کوعوام پرمسلط نہ کرنا۔ اس کے بعد کہاتم لوگ اُٹھواور آپس میں مشورہ میں مشغول ہوجا وَاور آپس میں ایک شخص کو منتخب کرلو۔ پس سب کے سب اٹھ کھڑے ہوئے اور آپس میں مشورہ کرنا شروع كرديا...(۳٥)

میتمام چیزیں اس بات کی نشاند ہی کرر ہی تھیں کہ حالات بہت زیادہ بدل گئے ہیں۔ مدعیان خلافت بھی بہت زیادہ تصاور بہت زیادہ شدت کے ساتھ اس کے خواستدگار تصاوران کے ماننے والے بھی ان کے دفاع میں اپنے منافع دیکھر ہے تھے۔ اگر چہ بیتمام مشکلات جس وقت عمر خلیفہ بنے اس وقت بھی موجودتھیں لیکن نہ تو اس حد تک تھیں اور نہ ہی اتنی زیادہ فیصلہ کن اور خطر ناک تھیں۔

131

منقول ہے کہ حضرت علی نے عبدالرحمن ابن عوف کی اس بات کوجس میں ان سے چاہا جار ہاتھا کہ وہ منصب خلافت پانے کے بعد شیخین کی سیرت پر عمل کریں، اُسے رد کر دیا اور فرمایا: زمانہ بدل گیا ہے۔(۳ ہ) اگر بیدروایت ضعیف اور جعلی بھی ہوتہ بھی کم از کم اس زمانے کے ناگفتہ بہ اور بگڑتے ہوئے حالات کی نشان دہی کرتے ہیں۔ کیونکہ ہر جعلی چیز پچھ نہ پچھ حقیقت کواپنے اندر سموئے رہتی ہے اور اگر ایسانہ ہوتا تو پھر وہ مشتز نہیں کہی جائے گی۔

عثمانكااقتدامرحاصلكرنا

آ خرکار عثمان کو حکومت مل ہی گئی اس کی کا میا بی خوداس کی ذاتی کا میا بی نہیں تھی بلکہ ایسی پارٹی کی کا میا بی تھی جن لوگوں نے اس کو آ گے کیا تھا اس لئے کہ وہ عمر کی معین کردہ ان چھا شخاص پر مستمل کمیٹی میں کمز ور اور نہایت بے لیافت انسان تھا ۔عثمان کی کمز وری اور بے لیا قتی کے لئے بس اتنا کا فی ہے کہ بعض ان وجو ہات اور دلاکل کے سبب جن کو خلفا اور خود عثمان کے فضائل کے ذیل میں بعد میں گڑھ دیا گیا ہے جیسا کہ ہم نے ان کو پہلے بھی ذکر کیا ہے اور بعد

میں بھی ذکر کریں گے کہ بیرسب فضائل جعلی ہیں،ان میں سےایک بھی فضیلت ان کی ذاتی صلاحت اورلياقت كي طرف نہيں پلتى وہ تمام فضيلتيں نبى اكر مصلى اللہ عليہ وآلہ سے نسبت کی بنایراس یے تعلق ہیں یااس کی روحی اورنفسانی حالات سے متعلق ہیں۔(۳۷) اگر جیعثان ایک بےلیافت اور کمز ورشخص تھا،لیکن مسئلہ ہو ہے کہ وہ حالات یہاں تک کہ وہ چزیں جوان کی قدرت اوران کی لیاقت سے بھی متعلق نہیں تھیں، وہ بھی ان کی لیاقت میں تبدیل ہوگئیں تھیں۔ باہری خطرہ کے نہ ہونے کے سبب اور بغیر زحمت کے کثرت سے مال و دولت کا آ جاناادرایک پچچٹر بے معاشرہ کے عواقب اور نیائج بہت زیادہ بتھے وہ بھی ایک ایسا قبیلہ جوابنے قبیلہ کے اندر آپس میں لڑنے میں مشہور تھاس اختلاف کی بنا پرغمز دہ تھا ایک الیں پارٹی اور اس کے بڑھتے ہوئے نفود اور انژات جس کا نمائندہ خود خلیفہ تھا بلکہ وہ اس یارٹی کابازیچہ تھااور وہ اپنی ذاتی مصلحتوں کےعلاوہ کچھاور نہیں سوچتا تھا۔ایسی ایک طاقتور اور مقتدر مرکزیت کا فقدان اور اسی طرح سب کے لئے قبول اور قابل احترم نہ ہونا، خود غرضی،خودخواہی وخود پسندی اورریاستوں کے حکام کے بارے میں لا پر داہی برتنے نے، مزید حالات کو پیچید ہ اور دشوار بنادیا تھا۔خود خلیفہ کی کمز ورکی نے بھی پیچید ہ اور دشوار حالات پیدا کردیئے بتھادرخلیفہ کی کمز دری اس کومزید بڑھار ہی تھی یعنی آگ میں تیل کا کام کرر ہی تقی۔ کیونکہ خلافت کے تمام دعویدارایسے وقت میں اپنی لالچی نظریں جمائے ہوئے تھے، اس کے متعلق خوداینے آپ کو بدرجہ ہالائق وسز اوار اور حق دارجانتے تھے۔ حالات اپنے زیادہ بگڑ گئے تھے کہ عوام کی اکثریت بھی اس سے تنگ آگئی تھی اوراپنے لگا تاراور بے دریے

اعتراضات کے بعد چند مرتبہ مدینہ آئے اور علانیہ طور پر خلیفہ پر اعتراض کیا جو اثر انداز نہ ہوئے یہاں تک کہ آخر کاران کولل کرڈ الا گیا۔ اس مقام پر بیمناسب ہے کہ یہاں ابن خلدون کے کچھ بیانات کا ذکر کریں جو انھیں انقلابی حالات اور اس تبدیلی سے متعلق ہیں، ۔صدر اسلام کی تبدیلیوں کو سجھنے کے لئے اس کے نظریات سے واقفیت خاص طور سے عمر کی خلافت کا نصف آخر اور اس کے بعد کا دور بالاخص خلافت عثمان کا زمانہ اور حضرت امیر المؤمنین امام علی کے ایا م خلافت کے بارے میں جانے باوجود اس میں سے پچھاہم حصوں کا بیان کریں۔

## عميقاومرتيزبدلاؤ

... اس اعتبار سے تمام قوموں سے زیادہ دنیاوی امور اور اس کے نازونعمت سے دور تھے۔ چاہے ان کے دین کی رو سے ہو کہ ان کو دنیاوی نعمتوں سے پر ہیز کی دعوت دیا کرتا تھا اور چاہے بادیشینی اور ان کے رہنے کی جگہ کے اعتبار سے ہواور معیشت کی سختی، دشواری اور تنگی کے ساتھ زندگی بسر کرنے اور اسی کے مطابق اپنے آپ کو ڈھال لینے کی وجہ سے ہو۔ جیسا کہ قبیلہ مصر کھانے پینے کے اعتبار سے دنیا کی تمام قو موں سے زیادہ معیشت کی تنگی اور غذا کے اعتبار سے سب سے زیادہ پریشان حال تھے چاہے وہ لوگ جو مجاز میں رہتے تھے کہ وہ سرز میں بھیتی باڑی اور حیوانات کے پالنے کے اعتبار سے بالکل خالی تھی اور آباد اور کھیتی باڑی

134

والےعلاقے اوراس کی زمین کے دوسر مے محصولات گھروں اور جائے وقوع کے دور ہونے کے سبب ان تمام نعمتوں تک ان رسائی نہیں تھی۔ ان موارد کے علاوہ ایسے علاقوں کے محصولات ان قبیلوں سے خصوص بتھے جوکورہ علاقوں کواپنے ہاتھ میں لئے ہوئے بتھے،مثال کے طور پررہیجہ اوریمن کے قبیلہ ۔ اسی وجہ سے بھی بھی ان آباد سرزمینوں کی فراوان نعہتوں کو ہاتھ نہیں لگاتے بتھے۔اورعموماًان نعتوں کو بچھواور خبز دوک (یعنی گندےاور بد بودار جانور ) کھا جایا کرتے تھیا درعِلْہَز کے کھانے پرفخر کیا کرتے بتھےاور وہ اونٹ کا بال ہے جس کو پتھر کے او پر خون میں لت پت کر کے ریاتے ہیں۔ قریش کی بھی حالت مکان اور کھانے کے اعتبار سے قبیلہ مفنر، سے ایک طرح سے نز دیک تھا یہاں تک کہ عرب کی عصبیت متحد ہوکر ایک دین کے پرچم تلے آگئی ۔ کیونکہ خداوند عالم نے ان لوگوں (عربوں) کو حضرت محمد مصطفى صلى الله عليه وآله كى نبوت سے سرفراز كيا۔ اسى وجہ سے ايران اور دوم پر شكر کشى كى اوران سرزمینوں کو جسے خداوند عالم نے اپنے سیچے وعدہ کے مطابق ان کے لئے مہیا کردیا تھا، انہوں نے اس کا مطالبہ کیا اور سلطنت کو ہز ورباز وحاصل کرلیا اوراپنے دنیا دی امور کے لئے اقدام کردیا۔ نتیجہ خوشحالی اورتوانگری کے ایک وسیع وعریض ٹھاٹھیں مارتے سمندر کو حاصل کرلیا؛ اس قدر که بعض جنگوں میں ایک گھڑسوار کا حصہ تیس ہزارسونے کے دیناریا اس کے قریب تھا، اسی سبب وہ ایک ایسی دولت کے مالک ہو گئے جس کی کوئی حد نہ تھی۔لیکن وہ (عرب)لوگ ان تمام چیز وں کے باوجودا پنی اسی سخت زندگی پر باقی رہے،جیسا کہ عمراینے لباس کو حیوانات کی کھال سے پیوند لگاتا تھا اور اسی مقام پر مولائے کا ئنات حضرت علی کہا

کرتے تھے اے زرد اور سفید سکو! (سیم وزر) کسی دوسرے کو دھو کہ دینا۔ ابومو سی مرغ کھانے سے پر ہیز کیا کرتے تھے۔ کیونکہ عربوں کے درمیان مرغ کی کمی کی بنا پر اس کے کھانے کا رواج نہیں تھا۔ ان (عربوں) کے یہاں مطلق کسی قشم کی آٹا چھانے کی چھانی بھی نہیں ملتی تھی اسی لئے وہ لوگ گندم کے آٹے کو اس کی بھو سی سیت کھایا کرتے تھے لیکن اس کے باوجود وہ لوگ اس نژوت کے سبب جو ان کے ہاتھ لگی تھی دنیا کے مالد ارترین افر اد شار ہوتے تھے۔

135

اس بارے میں مسعودی کا بیان ہے: عثمان کے زمانے میں پیغیر صلی اللہ علیہ وآلہ کے اصحاب نے بہت ساری دولت واملاک کو حاصل کرلیا تھا۔ جیسا کہ جس روز عثمان قتل کئے گئے، اس دن ان کے خازن کے پاس ایک لاکھ پیچاس ہزار دینا راور دس لاکھ در ہم آپ کے خزانہ میں موجود بتھ اور وادی القرکی (مدینہ سے قریب ایک جگہ) اور حنین ( مکہ اور طائف کے در میان ایک جگہ ہے) میں اور دوسر ے علاقوں میں ان کی جا کداد کی قیمت دولا کھد ینار کے برابرتھی اس کے علاوہ بہت سے اونٹ اور گھوڑ ہے بھی موجود متھے۔ زبیر کے مرنے کے بعد اس کے ترکہ کا آ ٹھواں حصہ پچاس ہزار دینا ر تھا اور اس نے میں سے مردوز ہزار اس کے ترکہ کا آ ٹھواں حصہ پچاس ہزار دینا ر تھا اور اس نے اپن مرنے کے بعد ایک ہزار دینارکا محصول اور شرا ۃ کے علاقہ سے اس سے زیادہ مقدار میں پیسداس کے پاس آ تا تھا۔ اس طرح عبدالرحمن این عوف کے اصطبل میں ایک ہزار گھوڑ ے رکھوں کے دورا یک ہزار اور دن ہزار موجود خوب اور ایک ہزار اور میں تی ہوڑی موجود میں ایک مرنے کے بعد ایک ہزار موجود کے میں موجود تھیں سے مردوز ہزار

ہزاردینار سے بھی زیادہ تھا۔زیدابن ثابت نے سونے جاندی کی اتنی زیادہ مقدار میں اینٹیں چپوڑیں تحییں جن کو کلہاڑی سے کاٹ کرالگ کیا جاتا تھا اور بیان اموال واملاک کےعلاوہ تھا

جن کی قیمت ایک لاکھ دینار کے آس یاس پہونچ تی تھی۔زبیر نے ایک ایک گھر بھر ہ اور مصر وکوفہ میں اوراسکندر بیہ میں بہت سے،گھراپنے لئے بنوائے تتھے۔اسی طرح طلحہ نے ایک گھر کوفیہ میں اور دوسرا گھر مدینہ میں بنوا یا اوران کو چونے کے مصالح اور ساکھو کی لکڑی سے پختہ کروایا (ساج ایک درخت ہے جو صرف ہندوستان میں یا یا جاتا ہے (اس کو وہاں ساکھو کے نام سے جانا جاتا ہے )اس کی لکڑی سیاہ اور سیدھی ہوتی ہےاور مٹی میں سڑتی گلتی نہیں ) سعد ابن وقاص نے اپنے واسطےایک گھرعقیق میں بنوایا (عقیق چند جگہوں کا نام ہے جو مدینہ، يمامه، تهامه، طائف اور نجد وغيره ) اس کی حیجت بلند تھی اور اس میں ایک وسیع وعریض صحن بھی تھا اور اس کی دیواروں پر کنگورے بنوائے جس کے اندرونی اور بیرونی حصہ کو گچکاری (چونے سے پلاسٹر) کی گئی تھی۔ یعلی ابن مذہبہ نے پچاس ہزاردینارادر پچھز مین ویانی اوران کےعلاوہ بھی دوسری کچھ چیزیں چھوڑیں اوران کی جائداداور دوسرے تر کہ کی قیمت تین لاکھ درہم تھی اور بیہ سعودی کے بیان کا آخرتھا۔

پس جیسا کہ ہم نے دیکھاجس مال ودولت کو تو م عرب نے حاصل کیا تھاوہ بھی اسی طرح کی تھی اوران کی اس روش پر ہم مذمت نہیں کر سکتے ۔ کیونکہ ان کی ٹروت حلال کی کمائی تھی جسے انھوں نے مال غنیمت اور فنی کے طور پر حاصل کیا تھا اور اس ثروت کا استعال کرنے میں انہوں نے فضول خرچی سے کا منہیں لیا تھا، بلکہ جیسا کہ ہم نے کہا کہ وہ اپنی زندگی کے رسوم و

آ داب میں اقتصاد اور میانہ روی کی رعایت کرتے تھے۔ اس وجہ سے زیادہ ثروت کے رکھنے یران کو برا بھلانہیں کہہ سکتے ۔اگرزیا دہ ٹروت کا حصول برا ہے تواس کی وجہ پیے بے کہ جس کی طرف ہم نے اشارہ کیا ٹروت کا رکھنے والافضول خرچی کی طرف مائل ہوتا ہے حداعتدال اورمیا نہ روی سے خارج ہوجا تا ہے۔لیکن ایسی صورت میں کہ مالدارلوگ میانہ ردی کواختیار کریں اوراپنی ثروت کوراہ حق اورامور خیر میں خرچ کریں اس دفت مال ودولت اور ثروت کی زیادتی اور مالداری،ان کونیک کا موں اور تن کے را سے کواختیار کرلےاس دنیا کے مراتب کو حاصل کرنے میں ان کی مدد کرے گا۔ جب اس قوم کی سادگی اور بادینشینی رفتہ رفته ختم ہوگئی، جیسا کہ ہم نے کہا کہ تعصّبات کے نقاضے کی بنیاد پر جب حکومت وسیاست اور جاه طلی کی فطرت نے سراُٹھا یا تو انھوں نے قہروغلبہ حاصل کرلیا،لہٰذا ان کی ملک گیری بھی خوشحالی اور مالی آسائش اورزیادہ ثروت کے حاصل کرنے کے حکم میں ہے یعنی اس غلبہ اور دنیا کو حاصل کرنے کے لئے باطل طریقہ اور راستہ کواختیا رہیں کیا اور اپنے قدم کودیا نت ، اصول ومذاهب حق وحقيقت کی راه سے ايک قدم جھی زياده نہيں رکھا۔ (۳۸)

ایل عظیہ مربح ران بیدوہ حالات تھے جوعثمان کے دورخلافت میں موجود تھے اور بعد میں امیر المؤمنین حضرت علی ابن ابی طالب کومیراث میں ملے ۔جیسا کہ ہم نے بیان کیا کہ اکثر بیرحالات عموماً اس زمانہ کے متمدن اور ثروت مندلوگ تیزی کے ساتھ اور پے در پے فنتح کی وجہ سے وجود میں آئے

لیکن بغیر کسی شک وتر دید کے اس شدید ، عظیم بحران کو ہوا دینے اور مزید کاری بنانے میں خود عثمان کابھی ایک مؤثر حصیہ تھا۔ شہرستانی صاحب جو کہ عثمان کے بہت ہی دفاع کرنے والوں میں سے ایک ہیں، ان کے مسند خلافت پر پہنچنے کی داستان اور ان کی بہت سی غلطیا ں اور لوگوں کا ان سے روگردانی کر لینا اور آخرکاران کے تل ہوجانے کے بارے میں اجمالاً اس طرح نقل اور تجزبہ کرتے ہیں: شبھی لوگوں نے عثمان کی بیعت پر اتفاق کرلیا۔ معاشرہ کے امور منظم ہو گئے اسلام کی دعوت ان کے زمانہ میں بھی ولیے ہی جاری رہی۔ بہت سی فتو حات بھی حاصل ہوئیں اور بت المال میں مال غنیمت کے ڈعیر لگ گئے۔ وہ لوگوں کے ساتھ اچھائی اور سخاوت مندی کے ساتھ برتا ؤ کرتے تھے پہاں تک کہان کے قریبی رشتہ داروں یعنی بنی امیہ نے ان کو ہر بادی کے دہانہ پر کھڑا کر دیا۔لوگوں برظلم وستم کیا وہ خود بھی ظلم وستم ک چکی میں پس گئے۔ان کے زمانے میں بہت زیادہ اختلافات پیدا ہوئے کہ وہ سب کے سب نبی امیه کی وجہ سے بتھے۔ان میں سے ایک حکم ابن امیہ کو مدینہ واپس بلانا تھاجس کو رسول خداصلی اللہ علیہ وآلہ نے مدینہ سے نکلوا دیا تھااور وہ طرید رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ سے معروف تھا۔ عثمان نے ابوبکر کے ایام خلافت اور عمر کے ایام خلافت میں ہی اس کے مدینہ واپس بلانے کی سفارش کی تھی مگر قبول نہیں ہوئی اور عمر نے اس کواس کے کل سکونت سے چالیس فرسخ اور دور چلے جانے کاتھم دے دیا۔ابوذ رکور بذہ کی طرف شہر بدر کردیا (مدینہ سے نکال دیا ) اور اپنی بیٹی کا عقد مروان ابن تھم سے کردیا اور افریقہ کے مال غنیمت کاخس اس (مروان) کوبخش دیاجودولا کھدینار سے زیادہ تھااوراس میں سے اپنے رضاعی بھائی،

139

عبداللدابن سعدابن سرح كودا پس بلايااوريناه دياجس كےخون كو پنجيبر صلى الله عليہ وآلہ نے باہمیت اور مباح قرار دیا تھا (اس کے خون کا نہ کوئی قصاص ہے اور نہ ہی اس کی کوئی دیت ے ) مصر کی مملکت کوا سے بخش دیااور عبداللّٰدابن عامر کو بصرہ کی ولایت دیدی تھی ۔ دغیرہ وغیرہ یہاں تک کہ جو کچھ ہونا تھاوہ ہو گیا اور اس کے علاوہ دوسر پے کام بھی ایسے تھے جن کی بنا پر بیان میں پھنس گئے۔مثلاًا پنی سلح افواج کے سرداروں میں سے معاوید کوشام کا امیراور عبداللدابن عامركوبصره كاواليا ورمصر كاوالى عبداللدابن ابي سرح كوبنايا تقابيةمام كي تمام ان (عثان) كوذليل وحقير شجصته تتصاوران كوچھوڑ كريلے گئے يہاں تك كه جو كچھ نقد يرميں تھاوہ ہو کے رہااور آخرکا راپنے ہی گھر میں قتل کردیئے گئے۔(۳۹) اگرعثان کےانتخاب اوران کے آل کے معاملہ کا گذشتہ دونوں خلفا سے تقابل کیا جائے تو بہر بات بالکل واضح ہوجاتی ہے کہ نہ تو خلفا کا انتخاب یہ بیان کرتا ہے کہ خلفا لوگوں کے نز دیک دین شائنتگی رکھتے تھےاور نہ ہی بیہ بیان کرتا ہے کہ بیہ عہد ۂ خلافت اس زمانہ میں کسی خاص دینی اہمیت کا حامل تھا۔ وہ اس لئے خلیفہ نتخب ہو گئے چونکہ ان کو چھافراد پرشتمل کمیٹی کا حاکم عبدالرحمن ابن عوف نے چُنا تھا اور وہ اس لئے لگے گئے کہانھوں نے معترضین کے

اعتراض اور شکایات کونظرا نداز کردیا اوران کی ایک نه تن اورا پنی طرف سے عوام کو دیئے گئے کسی بھی وعدے پڑمل نہیں کیا۔

ايلعمومي نظريه اب دیکھتے ہیں کہ بہاعتر اض کرنے والے کون تھےاور کیوں اعتر اض کیا؟ وہ مختلف علاقوں کے مسلمان تھے جواپنے حکام کی بے دینی، لا پر داہی اورظلم سے تنگ آ گئے تصاورخلیفہ کے پاس شکایت لے کرآئے تھے لیکن وہ (خلیفہ)ان حقیقتوں سے لا پرواہی برت رہے تھے۔ وہ لوگ خلیفہ کودین اور دین کے اصول وقوانین کی حفاظت کی دعوت دے ر ہے تھے کیونکہ وہ معتقد تھے کہ خلیفہ نے اپنے تمام بد کر داراور لا پر واہ رشتہ داروں اور قریبی لوگوں کومسلمانوں برحاکم بنادیا ہے اور کی مسئلہ حقیقت بھی یہی تھی۔(٤٠) دوسری طرف سے مسلمانوں کا بیداعتر اض اس بات کی نشان دہی کرتا ہے کہ اس زمانہ کے مسلمانوں کا نظریہ خلیفہ بلکہ خلافت کی بہ نسبت کیا تھاان کے اعتراضات کے معنی پہلے ہی مرحلہ میں بیہ بتھے کہ خلیفہ راہ راست سے منحرف ہو گیا ہے اور اس کو اس کی یا دد ہانی کرانی چاہئے۔اس کے بعدان کا اصراراس معنی میں تھا کہ خلیفہا پنی غلط روش پراڑا ہوا ہے لہٰ زاب پیضروری ہوگیا ہے کہ اس کے مقابلہ میں قیام کرتے ہوئے اس کا جم کر مقابلہ کیا جائے۔ بیر قیام اور یا ئیداری اس حد تک پہونچ گئی کہ اس کے گھر کا محاصرہ کرلیا گیا اور آخر کا راس کوتل کردیا گیا۔لیکن ابھی بیہ ماجرا کی انتہانہیں تھی۔عثان نے اپنے شخصیت کوا تنا گرادیا تھا کہ لوگ نصیں مسلمان کہنے کے لئے بھی تیارنہیں تھے یہاں تک کہان کوتین روز تک ڈن نہیں کیا اورایک مدت کے بعدان کوایک نامناسب مقام پر سپر دخاک کیا گیا۔ (٤١) اگران کے بارے میں بیر طے پاجائے کہان کے زمانہ کے مسلمانوں کا ان کے ساتھ برتا ؤ

141

ے بعد والی نسلوں کو فیصلہ کی بنیا د قرار دیکر اس سے متاثر ہوں تو ان کا مرتبہ ایک عام مسلمان سے بھی کہیں زیادہ کم ارزش قراریائے گا،لیکن بعد میں معاویہ کا بعد کا کارنامہ یہ کہان کو بری کرنے اوران کے چہرہ کو تقدّ س بخشنے کے واسطےان کو پہلے دونوں خلفاء کے ہم پلہ اورخلیفہ برحق قراردیا۔ پیفتطہ ہمیشہ اہل سنت کے کلامی اور اعتقادی نظام میں ضررر ساں نقاط میں سے ایک ہے۔وہ چیزجس نے اہل سنت کے نز دیک عثمان کو ملی طور پر تمام خلفائے راشدین کے ہم پلہ بنادیا،تو بیہ معاویہ اور اس کی نسل کا ایک وسیع پر و پیگینڈ ہ تھا۔اور جولوگ صدر اسلام کی تاریخ کو تنقیدی نظر سے دیکھتے ہیں، وہ لوگ اس پر و پیکنڈ ہ اور روایات کے گڑ ھے جانے نیز عثان کے غیر شرعی اقدامات سے، باخبر ہیں، انھوں نے اپنی زبان کو اس کے طعنہ و مذمت میں کھولی ہے۔ (یعنی عثان ومعاویہ دفیرہ کی مذمت ادرلعن طعن کیا ہے ) گذشتہ لوگوں کے درمیان ، عام طور پرمعتز لہاسی طرح کی رائے کے حامل ہیں اورموجودہ دور میں عام طور پر مذہبی روثن فکر لوگ نیز دوسرے وہ لوگ ہیں جو انقلابی رجحان رکھتے ہیں اور خاص طور پر جو لوگ مسلحانہ فعالیت رکھتے ہیں، انہیں نظریات کے حامل ہیں۔ آئندہ ہم اس کے متعلق تفصیل سے تحریر کریں گے۔(٤٢)

بہر حال مسلمانوں کا عثان کے ساتھ اس طرح کا برتا وًاس بات کا بہترین نمونہ ہے کہ ان کا منصب خلافت اور خلیفہ کے متعلق کیا نظریہ ہے۔ اور وہ شخص جواس مقام کو حاصل کرر ہا ہے وہ کیسا تھا جس وقت ان کواس عہدہ پر فائز کیا گیا،کسی نے بھی اعتراض کے لیے اپنی زبان نہیں کھولی۔ انھوں نے عملی طور پر عام مقبولیت حاصل کر لی مقبولیت کے لحاظ سے عمر کی مقبولیت

کے برابر مقبولیت حاصل کرلی۔(٤٣) لہذا بعد کے اعتراضات پہلی مقبولیت کے نہ ہونے کی بنا پر نہ تھے کہ اعتراضات (عثمان) کی ان غلطیوں کا نتیجہ تھے، جس نے اس (عثمان) کو اتنا گرادیا کہ ان کے تمام کے تمام دوست اور ان کے کل کے ساتھی اور متحدین ان کے مد مقابل کھڑے ہو گئے۔

اس سلسلہ میں بہترین دلیل زہری نے بیان کی ہے جن کا شاریہلی صدی کے علما اور فقتہا میں ہوتا ہے کہ سیوطی ان کے بارے اس طرح نقل کرتے ہیں: عثان نے بارہ سال خلافت کی۔ پہلے چو سالوں میں کسی نے ان پر اعتراض نہ کیا۔ قرش (خاندان قریش کی طرف منسوب) ان کو عمر سے زیادہ دوست رکھتے۔ سے کیونکہ عمر سخت مزاج سے لیکن ہی (عثان) ان سے زمی کے ساتھ پیش آتے تھے، اس کے بعد اپنے امور میں سست ہو گئے اور دوسرے چھ سالوں میں کا موں کو اپنے قریبی رشتہ داروں اور متعلقین کے حوالے کر دیا۔ اور بہت سارا مال و ہوئے۔(٤٤)

اگراس زمانہ کے مسلمانوں کی نظر میں خلافت اور خلیفہ کی کوئی شان یا وہ کسی مقام کا حامل ہوتا بعد میں لوگوں نے اس کی توصیف بیان کر ڈالی ، پھر اس کے مقابلہ میں کم از کم اس کیفیت سے قیام نہیں کرنا چاہئے تھا۔ جبکہ خاص طور پر عثمان کا شارخلفائے را شدین میں ہوتا تھا۔ یعنی عثمان ان لوگوں میں سے تھے کہ بعد میں لوگ جن کے لئے بلند ترین معنو کی اور دینی فضیلت اور منزلت کے قائل ہو گئے۔ عثمان کا ماجرا اس بات پر بہترین گواہ ہے کہ بعد کے زمانہ کے

مسلمانوں نے خلیفہ اور خلافت بالخصوص خلفائے راشدین کی قدر ومنزلت کے متعلق ایک دوسرے نصور کے قائل ہو گئے اوران کوصدر اول کے مسلمانوں کے عقاید بلکہ اسے اسلامی عقیدہ قرار دیا اور اس طرح اس کو پیش کیا ،جس کے بارے میں شک وشہبہ پیدا ہونے کا امکان بہت کم ہوجائے۔(٤٥)

حضرت علياوم قبول خلافت

ابوبکر کی طرح بیعت کروانا چاہتا ہے ) (٤٦) حضرت علی نے بدترین حالات میں قدرت اور منصب خلافت کو سنجالا اور ان مشکلات کو تح کرنے پر مجبور ہوئے جن مشکلات کو پیدا کرنے میں آپ کا ذراسا بھی ہاتھ نہ تھا۔ بنیا دی طور پر آخصرت کی بیعت کے لئے لوگوں کا بجوم صرف اس لئے تھا کہ یہ مشکلات حل ہوجا کیں۔ ان لوگوں کی نظر میں ان مشکلات کو حک کرنے کی صلاحیت رکھنے والا واحد شخص صرف اور صرف آخصرت کی ذات والاصکات تھی ، تقریباً تمام بیعت کرنے والوں کی چاہت بھی یہی تھی۔ (۲۷) ان لوگوں کی تعداد بہت کم تھی کہ جنھوں نے ذاتی صلاحیت کی بنا پر آپ کو خلافت کے لائق سیجھتے ہوئے اور وصیت پیغیر صلی اللہ علیہ والہ کی پیروی کرتے ہوئے آنحضرت کی بیعت کی تھی۔ اگر چہ بعد میں اُنہیں کم افراد کے چھوٹے سے گروہ کی مدد سے آنخصرت بڑی بڑی مشکلوں پر فائق آگئے۔

144

حقیقت میہ ہے کہ سابق خلفا میں سے کسی ایک نے بھی ایسے مشکل حالات میں منصب خلافت کونہیں سنجالا۔ پچھ مدت کے بعد جولوگ عمر کی خلافت کے آخری ایا م سے اس عہد کہ خلافت پر قبضہ کرنے کی فکر میں پڑ گئے تھے اور عثمان کے دور ہی سے اپنے آپ کو آمادہ کر رکھا تھا۔ مخالفت کا پرچم بلند کردیا۔ اس مخالفت کی تا خیر کی وجہ لوگوں کی وسیع اور قاطع اکثریت کا خوف تھا جو حضرت علی کے گردجمع ہو گئے تھے اور اگر آپ کے علاوہ کو کی اور شخص بھی ہوتا اور منصب خلافت کو سنجمالتا، تب بھی بیا فر ادمخالفت کے لئے اُٹھ کھڑے ہوتے ۔ کیونکہ معاشرہ ہی غیر منظم اور بکھر ا ہو اتھا۔ گو یا تمام کے تمام، یا کم از کم معاشرہ میں نفوذ رکھنے والے، خود کو اس معانثرہ میں گم کئے ہوئے تھے۔ نہ تو وہ خود ہی کواور نہ ہی اپنی حیثیت کو ہی پہچانتے تھے اور نہ تو اپنی حیثیت کے مطابق اپنے آپ سے اور اپنے معاشرے سے ہی کو کی تو قع رکھتے تھے۔(٤٨)

145

به عنوان نمونه آنحضرت صلى الله عليه وآله بح خالفين بسر داروں كومد نظرر كھئے به كما ايسانہيں ہے کہ وہ اپنی لیاقت اور قابلیت سے اونچی یہاں تک کہ اپنی ذاتی شخصیت سے بھی زایادہ توقع رکھتے تھےاورا گرحضرت علی سےان کی مشترک مخالفت حاکم اورخلیفہ کےعنوان سے نہ ہوتی تو پھروہ ایک دوسرے کے مقابل میں کھڑے ہوجاتے۔ کیا یہی طلحہ وزبیر نہیں تھے جنصوں نے جنگ جمل میں کشکر کے امام جماعت بننے کے لئے ایک دوسرے کی عبا کو کھینچ ڈالا ۔اوراپنے گھوڑوں کے چہرے پر تازیانے مارے؟ (٤٩)اور کیا اصحاب جمل میں سے مروان ابن حکم نہیں تھا جوطلحہ کے قتل اور اس سے انتقام لینے پر متہم تھا اور کم از کم بیدتھا کہ اُس کے مرنے پراس نے خوشیاں منائی تھیں؟ ( ، ہ ) آیا معاو بیان لوگوں کواور وہ لوگ معاو بیکو برداشت کر سکتے تھے؟ اس کے علاوہ آیا یہ احتمال موجود نہیں تھا کہ بااثر لوگ غیر جانب دار افرادجن لوگوں نے نہ حضرت علی کی بیعت کی اور نہ حضرت کے مقابل صف آراء ہوئے اگر کوئی دوسراشخص منصب خلافت پر فائز ہوتا تو ایسی صورت میں بیر بےطرف ادر معاشرہ میں نفوذ رکھنے والے افراداس کے مدمقابل شمشیر بلف نظر آتے ؟ لیکن بیرحفرت علی کی شخصیت اورآ پ کا بےنظیر سابقہ تھا جوایسے قیام سے مانع ہوا چاہے جتنا وہ لوگ حضرت کے ساتھ اور ان کے حامی نہ دہے ہوں۔ (٥١)

جیسا کہ ہم بیان کر چے ہیں کیا کہ مسئلہ معاشرتی ، اخلاقی اور روحی انتظام کے بکھر جانے کا تھا۔ خود کو اپنے آپ کے گم کردینے کا مسئلہ اور قابلیتوں اور صلاحیتوں کے مشتبہ ہوجانے سے متعلق تھاحتی خود ان لوگوں کے نز دیک بھی مسئلہ بیہ ہیں ہے کہ حضرت علی اس وقت کے ان نامناسب اور بکھرے ہوے حالات کو منظم نہ کر سکے۔ دوسرا کوئی بھی شخص اس نامنظم اور بکھرے ہوئے اور خود پرچم بغاوت بلند کیئے ہوئے معاشر کے کو منظم نہیں کر سکتا تھا۔ بلکہ اس کے لئے مسلسل سعی وکوشش اور ناکوں چنے چیانے کی ضرورت تھی تب جا کر وہ بے ظم معاشرہ نظم اور حکومت کو برداشت کر پاتا۔ البتہ افسوس کی بات ہے کہ اس نشیب وفراز کے بعد معاویہ کے ذریعہ معاشرہ میں بیظم ونسق برقر ارہو گیا۔

146

حضرت اس زمانہ کے حالات اور معاشرہ میں بے شار تبدیلیوں کواپنے ایک مخضر اور پُر معنی جملہ میں یوں بیان فرماتے ہیں: حضرت علی کے دورخلافت میں ایک روزکسی نے آپ کو طعنہ دیتے ہوئے کہا۔ آخرا سے سارے لوگوں نے آپ کے متعلق اختلاف کیا حالانکہ پہلے دو خلفا پر ان کا انفاق تھا؟ حضرت نے جواب میں ارشاد فرمایا: چونکہ وہ لوگ مجھ جیسے افراد پر حکومت کرتے تھے اور میں تجھ جیسے افراد پر حکومت کرتا ہوں۔(۰۲)

مروحی پر پیشانیاں حقیقت پچھالیسی ہی تقمی ۔حالات بالکل بدل گئے تھے۔<sup>ح</sup>ضرت علی کی اکثر مشکلات بھی انھیں حالات کی تبدیلیوں کی پیدا دارتھیں ۔ایک فقیر ومحد وداور مسد ودمعا شرہ پر ،جدید آفاق کاکھل

147

جانااورایک مقامی اور محدود حکومت کا ایک وسیع وعریض مملکت و سلطنت میں تبدیل ہوجانا جو ایران کی شہنشا ہیت کو کمل طور پر اور روم کی باد شاہت کے ایک وسیع حصے کواپنے اندر سموئے ہوئے تھی ، نہ فقط نگی مشکلات اور سخت و سنگین حالات اپنے ہمراہ لائی تھی بلکہ اس سے کہیں زیادہ اہم ہی تھا کہ اس نے ابتدائی دور کے مسلمانوں کے اخلاق وافکا رادر معنویات و تو قعات اور آرزؤں اور تمناوؤں کو بھی اپنے زیرا ثر قرار دیا تھا۔ اب اس کے بعد وہ لوگ نہیں چا ہے تصور شایدان خصوصیات کی بنا پر جس کو انہوں نے حاصل کیا تھا وہ لوگ نہیں چا ہے تصور شایدان خصوصیات کی بنا پر جس کو انہوں نے حاصل کیا تھا وہ لوگ نہیں چا ہے دور تعلیم ری ہو۔ ایک این سر جھکا دیں۔ بلکہ وہ لوگ اس دین کو چا ہے تصح جس کی ان لوگوں نے نہ کہ اس کے برخل ان کی تما وی کی خلو ہوں اور کی تھا وہ لوگ نہیں ہو ہو دور تعلیم ری ہو۔ ایک ایس رچھکا دیں۔ بلکہ وہ لوگ اس دین کو چا ہے تصح جس کی ان لوگوں نے نہ کہ اس کے برخلس اور چونکہ ایسا ہی تھا یعنی ان کی آرز وؤں اور چا ہتوں کے برخلاف تھا۔ لہذا وہ علی این ابی طالب جیسی شخصیت کو بردا شت نہیں کر سکتے تصر حسب ذیل نہ ہونہ اس مسلہ کو لہذا وہ علی ان کر ہا ہے۔

جنگ صفین کے وقت، امام اور آپ کے برجستہ اصحاب اس کوشش میں تھے کہ سی تھی طرح جنگ کوروک دیں۔ ان میں سے جس نے اس بات کی سب سے زیادہ کوشش کی تھی وہ عمار تصافھوں نے کوشش کی تا کہ مغیرہ ابن شعبہ کو وعظ وقیبحت کریں اور امام کی حقانیت کو اس پر واضح کر دیں لیکن وہ انجان بن رہا تھا اور حقیقت کو قبول کرنے پر تیار نہیں تھا (مغیرہ امام کو اور آپ کے تمام سابقہ حالات کو بخو بی جانتا تھا یہاں تک کہ آپ کی خلافت کے شروع میں ، ی اس نے حضرت سے کہا کہ طلحہ وز بیر اور معاویہ کو ان کے عہدوں پر باقی رکھئے تا کہ لوگ آپ

148

کی بیعت پرمنفق ہوجا ئیں اور اتحاد وا تفاق برقرارا ورمحفوظ رہ جائے اور پھرآ کا جیسے جی چاہے حکومت سیجئے۔اور جب بیددیکھا کہ امام نے اس کی بات اور اس کے مشورہ کی طرف کوئی توجہ نہ کی تو وہ دوسرے روز آ کراس طرح کہنے لگا: میں نے غور دفکر کے بعد پی تجھ لیا کہ جو کچھ میں نے کہا تھا اس میں مجھ سے غلطی ہوگئی ہے اور حق وہی ہے جو آپ نے سوچا ہے۔(۵۳)امام نے عمار کومخاطب کر کے فرمایا: اس کواسی کے حال پر چھوڑ دو! کیونکہ دوہ دین *سے کچھن*ہیں لیتا مگروہی چیز جواس کودنیا سےنز دیک کردے۔وہ مسّلہ کوملی طور پراپنے او پر مشتبكرليتا ب تاكهان شبهول كواپنى خطاك واسط عذر قرارد - (٤٥) البتہ بیرکہنا ضروری ہے کہ وہ لوگ نہصرف بیداما مکوخن نہیں کر سکتے تھے، بلکہ سی دوسر مے خص کوبھی برداشت نہیں کر سکتے تھے۔ ان کی مشترک مخالفت صرف اس بنا پرتھی کہ قدرت اور منصب امام کے ہاتھ میں تھا اور ان کی زیادہ تر ناجائز خواہشات کے پوری اور عملی نہ ہونے سے امام بالکل بے توجہ تھے، اسی سبب نے ان کے اندرا تحاد پیدا کردیا تھا اور کم از کم ان میں آپس کے اختلاف کوآ شکار ہونے سے مانع تھا۔البتہ خاص حساس مواقع پر اس اتحاد كاشيرازه بكهرجا تاتقا به وحدت تو ب جاتى اوراختلاف كشمكش نمايان ، وجاتاتقا . ( ٥ ٥ ) بہر حال آنحضرت اپنے یورے دورخلافت میں اس بات پر مجبور ہو گئے کہ وہ اپنے مخالفین سے مقابلہ کریں اور وہ لوگ جو جنگ کے لئے آمادہ ہیں، ان سے مقابلہ کے واسطے اُٹھ کھڑے ہوں۔ بیجنگیں ان نقصانات کے ظاہر ہونے کا فطری نتیج تھیں کہا پنی گذشتہ تاریخی سابقہ جواسلام سے ماقبل ہے اس تک پہونچی تھی اور بیہ ستلہ عمر کے دورخلافت کے درمیانی

ایام میں پیدا ہوا۔ اور آہت آہت (اندر اندر) پکتا رہا اور یہ دور بھی امام کی شہادت (۵٦) اور معاویہ کے حکومت حاصل کرنے پرختم ہو گیا۔ وہ افراد بہت زیادہ ہیں جو یہ کہتے ہیں کہ امام کی یہ مشکلات آپ کے ایام خلافت میں دین و عدالت کی بنیاد پر مبنی دقیق اور سخت روبیہ کی وجہ سے وجود میں آئی تھیں۔ اگر چہ یہ بات مدالت کی بنیاد پر مبنی دقیق اور سخت روبیہ کی وجہ سے وجود میں آئی تھیں۔ اگر چہ یہ بات درست ہے مگر حقیقت یہ ہے کہ تمام مشکلات کی بنیاد یہ ہیں تھی۔ بلکہ ان میں سے بہت سے مشکلات کی بنیاد کو اس زمانے کے بدلتے ہوئے حالات اور ماحول میں تلاش کرنا چاہئے۔ ایک ایساہمہ گیراور گہر ابدلا و پیدا ہوا تھا جس نے اپنے اندر ہر چیز اور ہر خف کو غرق کردیا تھا۔ تھے۔ وہ ہی لوگ جو حضرت علی سے متحد اور ہم آ ہنگ اور اپنے خون کے آخری قطرہ تک آپ کی ہمراہی میں اور آپ کے ہم رکاب رہے اور ان میں سے بہت سیافراد تینوں جنگوں میں در جہ شہادت پر میں اور آپ کے ہم رکاب رہم اور ان میں سے بہت سیافراد تینوں جنگوں میں

معاشرهاور سماجكاد ريحبر بحبونا اس درېم و برېم حالات کو نهصرف بيه که حضرت على بلکه کوئي د دسراجهي منظم نېيس کرسکتا تھا۔قديم اورجد یدصاحبان قلم کے قول کے بالکل برعکس اگر بالفرض پہلے دونوں خلفا بھی آنحضرت کی جگہ ہوتے تب بھی حالات میں اتنی تبدیلی نہیں آسکتی تھی۔( ۸ہ )ان دونوں کی کامیابی معاشرتی انسجام اوراتحاد کو برقر ارر کھنے میں ،اس زمانہ کے حالات کی مرہون منت تھی نہ کہ ان کی ذاتی خصوصیات یاان کی مجموعی سیاست کا ثمرہ رہی ہوں۔بغیرکسی شک شہرہہ کےاگرامام کوگذشته خلفا کے دور میں مندخلافت پر بٹھا دیا جاتا توان دونوں سے کہیں زیادہ وہ کامیاب ہوتے۔ یہ بات کسی حد تک عثان کے بارے میں بھی صحیح ہے۔ ان کی ناکا می فقط ان کی غلط خصوصیات کی بنا پر وجود میں نہیں آئی تھی۔احتمال قوی کی بنا پر بیہ بات کہی جاسکتی ہے کہ اگران (عثان) کے ماقبل دونوں خلفا میں سے کوئی بھی ان کی جگہ برسرا قبّد ارآتا، تب بھی حالات کی تبديلي ميں كوئي خاص فرق نہ پڑتااورا سے بھی كم وہيش انھيں مشكلات كا سامنا كرنا پڑتا جن سے عثمان دو چارہوئے ہیں۔

وہ مؤرخین ہی بھول بیٹھے کہ پہلے ہی درجہ میں عثان کی مشکلات انھیں مشکلات کا سلسلہ تھیں جن سے خود عمرا پنی خلافت کے آخری دور میں دست وگر یباں تصاور بیساری مشکلات اس نے ماحول اور حالات ضمنی عوارض کا نتیجہ تھے جوجد یدفتو حات کے ذریعہ پیدا ہوئے تھے۔عمر نے اپنی عمر کے آخری ایا م میں بیداحساس کرلیا تھا کہ وہ اپنے نفوذ واختیارات سے ہاتھ دھو بیٹھے

ہیں اوراب خلافت کے ابتدائی سالوں کی طرح قدرت اور رعب ودید بہ کے ساتھ حکومت نہیں کر سکتے ۔اس حقیقت کا قبول کرناان کے داسطے بہت مشکل امرتھا جیسا کہ اس کی طرف اشارہ کیا گیا ہے کہ انھوں نے کئی مرتبہ موت کی تمنا کی۔ لیکن گویاامامعلی پر تنقید کرنے والے بہ سب مسائل بھول گئے ہیں اوراس کا سبب بہ ہے کہ انھوں نے اپنی تجزبید حکیل میں تیزگام بنیادی انقلابات اور حالات میں تیزی کے ساتھ بدلاؤ کونظرا نداز کردیا اورخلفا میں ہرایک کی کا میابی کی مقدارکوفقط فر دی سیاستوں ،خصلتوں اور خصوصیات کی بنیاد پر چھان بین کی ہے۔ (٥٩) چنانچه معاویه بچی جومدارات، ہوشیاری( کیاست )اور سیاست میں مشہورتھاا گربلا فاصلة ل عثان کے بعد حکومت کی باگ ڈور کواپنے ہاتھ میں لے لیتا ، اسے بھی ایسے ہی مسائل اور مشکلات کا سامنا کرنا پڑتا جن سے حضرت علی دوچار تھے۔ (۶۰) پیشک اصحاب جمل علی کی بہنسبت معادیہ کے ساتھ زیادہ شدو مداور پختی کے ساتھ جنگ کے لئے اُٹھ کھڑے ہوتے کیونکه وه آنخصرت کی دینی اور ذاتی لیاقت اور یہاں تک که اپ کی عمومی بیعت کے شرعی اور قانونی ہونے کا یقین رکھتے تھےاور صرف بہانہ تراشی کرتے تھے۔وہ لوگ خودان چیز وں کو جانتے تھے اسی وجہ سے عائشہ نے چند مرتبہ پلٹ جانے کا یکاارا دہ کیالیکن ہر بارلوگوں نے جهوٹ بولکران کواس کام سے روک دیا۔ (٦١) بعد میں وہ خوداپنے اس کام سے سخت پشیان ہوئیں۔(٦٢)زبیربھی جنگ کے آخری کمحوں میں محاذ جنگ کوترک کردیا اور وہ اس بات کے لئے تیار نہ ہوئے کہ حضرت علی سے جنگ کریں۔(٦٣)لیکن معاویہان لوگوں کی نظر

151

میں نہ بیر کہ فقط ہوشتم کی لیافت دخویی سے عاری تھا بلکہ دہ لوگ خودکواس سے بہتر ادر برتر شجھتے تھے۔اس سے بھی قطع نظر، خلن غالب کی بنیاد پر سعدابن ابی وقاص اوران کے جیسے دوسر ے لوگ جو نہ توامام کی حمایت کے لئے اور نہ ہی آپ کی مخالفت میں کھڑے ہوئے ، وہ معاوید کےخلاف اٹھ کھڑے ہوتے ان لوگوں کے لئے قابل قبول نہ تھا کہ دہ لوگ اس (معاویہ ) کو عثان کے بعد بلا فاصلہ مندخلافت پر بیٹھادیکھیں اور وہ لوگ اس کے تابع رہیں معاوبہا پن مطلقہ قدرت اور حکومت یانے کے ایک عرصہ کے بعد بھی ان سے ڈرتا تھا اور ان لوگوں کو یزید کی ولیعہدی کی رکاوٹوں میں سے ایک رکاوٹ سمجھتا تھا۔ (۶۶) اور بیکلام ایک دوسری طرح سے ان لوگوں کے بارے میں بھی صحیح ہے جنھوں نے خلافت امام کے آگے سرتسلیم خم کردیا تھا۔قیس ابن سعد ابن عبادہ کے ایسے لوگ قطعی طور پر اگرامام میدان خلافت وسیاست میں موجود نہ بھی ہوتے ، تب بھی وہ معاویداوراس کے جیسے دوسرے افراد کے مقابلہ میں کھڑے ہوجاتے۔ان لوگوں کی مخالفت معادیہ کے ساتھا س بنا پر نہ تھی کہ وہ امام کے دوستوں کی صف میں آ گئے تھے اور امام معاویہ کے مد مقابل اٹھ کھڑے ہو ئے بتھےان لوگوں کی معاویہ سےایک سنجید ہاور بنیادی مخالفت تھی۔ کیونکہ وہ لوگ امام کوخلیفہ برحق جانتے تھے، لہذا آپ کے پرچم تلے اس کے مقابلے کے لئے اٹھ کھڑے ہوئے اور اگراییاعلم اور پرچم نه بھی ہوتا تب بھی مسلہ میں کوئی تبدیلی نہ آتی کیونکہ معاویہ امام کی شھادت کے بعد بھی ان لوگوں سے ڈرتا تھا۔ ( ٦٥ )

152

اسی طرح خوارج جیسی مشکل بھی خواہ مخواہ وجود میں آگئ ۔خوارج داستانِ حکمیت کی پیداوار

نہیں ہیں بدحاد نہ زخم کو تازہ کرنے کا ایک سبب تھا کہ تی زمانۂ پیغمبرصلی اللہ علیہ وآلہ یمیں بھی جس کا وجود تھا۔ وہ لوگ خشک اور تند مزاج ہد و تھے کہ بنیا دی طور پر دین کے متعلق ایک دوسرانظر بہر کھتے تھے( دین کے متعلق تنگ نظری اور سخت گیری کے شکار تھے۔ )اورا پنی اسی تج فنہی اورا بسے ادراک کی بنیاد پرخود پیغمبرصلی اللہ علیہ وآلہ کی ذات پر بھی اعتراض کر بیٹے۔مشہور ہے کہ ایک روز قنبلہ بنی تمیم کے افراد میں سے ایک شخص جو بعد میں خوارج کے سرداروں میں سے ہو گیا اور جنگ جمل کے معرکہ میں مارا گیا ( ذوالخویصر ہ) جس وقت آنحضرت صلى اللدعليه وآله مال غنيمت تقشيم فرمار ہے بتھے، آنحضرت صلى اللہ عليه وآلہ پر اعتراض کر بیٹھااور کہنے لگا ہے ٹھرصلی اللہ علیہ وآلہ! عدالت کی کیوں رعایت نہیں گی؟ پیغیبر صلی اللہ علیہ وآلہ سخضب میں آگئے اور فرمایا: میں نے عدالت کی رعایت نہیں گی! تو میرےعلاوہ عدالت کوکہاں یائے گا؟ اس کے بعد فرمایا یہی لوگ وہ گروہ ہو نگے جو دین سے خارج ہوجائیں گےاس وقت ان لوگوں کےخلاف جنگ کرنے کے لئے اُٹھ جانا۔ (٦٦) ضروری تھا کہایک زمانہ گذرجائے اور حالات تبدیل ہوجائیں تا کہ رفتہ رفتہ ہیںج فکر بچکانہ ذہنیت رکھنے والے بدوسخت گیرافرادایک گروہ کی شکل میں جمع ہوکرموجودہ نظام کے مقابلہ میں کھڑے ہوجا نمیں ۔ یہ نصور کرنا بالکل غلط ہے کہ بہلوگ جنگ صفین اور داستان حکمیت کی پیدادار ہیں۔ بیلوگ اسلامی معاشرہ کے اندرایک سرطانی غدہ کی حیثیت رکھتے تھے کہ آخرکار ایک نہایک روز اس کو پھوٹنا ہی تھاالبتہ حضرت علی کے زمانہ میں حالات کچھاس طرح ہو گئے تصح کهاس کامناسب ترین موقع اس دور میں آپہونچا۔

153

قطعی طور پراگرمعاویہ حضرت علی کی جگہ قراریا تا تو بیلوگ زیادہ قدرت اور قوت کے ساتھ وسیع پیانہ پرمیدان میں نکل آتے ،ان کااعتراض حضرت علی ابن ابی طالب پر بیدتھا کہ کیوں تم نے حکمیت کومان لیااوراب اپنے اس عمل سے توبہ کرو۔صرف یہی ایسا ایک اعتراض تھا جو وہ کر سکتے تھے، کیونکہان کی نظر میں حضرت علی بھی بھی اسلام کے صراط منتقیم اور عدالت سے خارج نہیں ہوئے اوریہی وجہ تھی کہان خوارج میں سے بہت سےامام اوران کے اصحاب کی توضیحات سے اپنی راہ سے عدول کر گئے ،نہروان کی جنگ میں، جنگ سے منھ موڑ کر چلے گئے لیکن کیاان کا بہرویہ معاویہ کے ساتھ بھی ایساہی ہوتا؟ معاوب جبیها څخص خوارج کی نظر میں ظلم وبربریت اور کفرو بے دینی کا مظہر تھا۔ جبیہا کہ وہ لوگ (خوارج) اِس(معاویہ) کے قدرت میں آنے کے فوراً بعد اُس کے اور اس کے ناخلف اخلاف کے مدمقابل کھڑے ہو گئے۔ بیرکہنا ضروری ہے کہ اس راہ میں انھوں نے شجاعت اور بہادری کی یادگار قائم کردی عباسیوں کے ابتدائی دور تک ان کی جنگ اور استفامت اور صف آرائی جاری رہی اور آخرکاروہ بغیر کسی فوجی طاقت کا مقابلہ کئے ہوئے، حالات کے بدل جانے سے نابود ہو گئے اور وہ لوگ بھی جو ہاقی رہ گئے تھے انھوں نے اپنے باقی فکر ومل اوراعتقاد میں اس طرح کی اصلاحات اوراعتدال پیدا کرلیا کہ وہ دوسر ےمسلمانوں کے مانند ہو گئے۔(۶۸)

154

مشكلاتكاسر چشمه · نتیجه به که ملی ابن ابی طالب کی مشکلات کا سرچشمه صرف ان کی عدالت خواہی ہی نہ تھی ۔ بلکہ ان میں سے اکثر مشکلات اس زمانے کے حالات کی طرف پلٹتی ہیں۔ اگر حضرت علی کی جگہ کوئی اوربھی ہوتا تب بھی ان مشکلات سے روبر وہوتا۔ اگر بعد میں معاویہ تک حکومت اور قدرت پہونچ گئی پھربھی زیادہ تر مشکلات ان حالات کی بنایر ہے جو حضرت علی کے دور خلافت کے بعدر دنما ہوئیں نہ معاویہ کی ذاتی اور شخصی خصوصیات کی بنا پر ۔اورخلافت کے عموماً بڑے دعویدارادرمعاد بیر کے رقیب امام کے مدمقابل صف آ را ہو کرقش ہو گئے تھے۔ادراس ز مانے کے تلخ تجربوں نے لوگوں کو خستہ وفرسودہ کردیا تھااوراب مائل نہ تھے کہ نفوذ رکھنے والے اور خلافت کے دعویداروں کی آواز پر لبیک کہیں ۔ گویا اس معاشرہ میں سکون حاکم ہو چکا تھااور وہ خود بخو درام ہو گیا تھااور اس کا مد وجز رتھم چکا تھااورا یک ایسی قدرت کی جستجو میں تھا جوان کے لئے امن وامان کا نوید لائے اور اس زمانے کے لوگوں کی نظر میں پہ فقط معادیہ بی تھاجواپنے اندھے وہ ہرے اوراندھی تقلید کرنے والے شامی اطاعت گزاروں کی مدد سے بیہ کام کرنے پر قادر ہو گیا تھا۔ اگر چہ بعد میں اس نے لوگوں کو قبر ستان جیسے امن و سکون کے تحفیہ سے نوازا جوتمام آزادیوں اورانسانی کرامتوں کوسلب اور تمام اصول واسلامی معیاروں کو یامال کرنے کے مترادف تھا۔ (٦٩) بیلی ابن ابی طالب کےخلافت تک پہنچنے اور آنحضرت کے ساتھ ہونے والی مخالفتوں کی اجمالی داستان تھی۔عثمان کی بے لیاقتی ، کینہ

توزی، خاندان پرستی اوران کے فوجی سرداروں کی ظلم وزیادتی اورلا پر داہی نے لوگوں کی چینم امید کو آنخصرت کی طرف مبذول کردیا تھا اس حد تک کہ لوگوں نے بیعت کرنے کے واسطے ایسا ہجوم کیا کہ آپ کے دونوں فرزند اس ہجوم اور بھیڑ میں پس کر زخمی ہو گئے۔لوگ خود آنحضرت صلی اللہ علیہ وآلہ کی طرف لیکے اور ان کی طرف دوڑے ( نہ کہ حضرت نے چاہا اوران کواپنی طرف بلایا ہو۔)اب اس کے بیمعنیٰ نہیں ہیں کہ ہم کہیں کہ آنحضرت لوگوں کی طرف سے قبول کر لئے گئے۔انھوں نے بیعت سے پہلے ہی،ا پناا نتخاب کرلیا تھا۔ البتداس کےعلاوہ بھی دوسرے اسباب موجود بتھے مثلاً مونٹ گمری واٹ معاویہ کی کامیابی اور حضرت علی کے لئے پیش آنے والی مشکلات سے روبر وہونے کے بارے میں اس طرح کہتا ہے: معاویہ کی حمایت ان شامی عربوں کے ذریعہ ہوتی تقل ۔ جوکٹی سال سے اس کے فرما نبرداراوراطاعت گذار بتھے عام طور پر وہ صحرا سے نہیں آئے تھے بلکہ وہ ایسے خاندان ے متعلق تھے جوایک یا دونسل سے شام ہی **می**ں مقیم تھے لہٰذاوہ ان بدّ وُں کی بدنسبت زیادہ یا ئیدارادر بھرو سے مند تھے جوعلی ابن ابی طالب سے داہت تھے۔ شامی عربوں کی بہترین کیفیت معاوید کی کامیایی کی ایک بہت بڑی دلیل تھی۔(۰۷) آنحضرت صلى الله عليه وآله ك مخالفين اور معارضين (مقابله كرنے والے) حقيقت ميں

دہشت گرداور شدت پسند نتھے فقط انھیں کے ساتھ نہیں بلکہ جوبھی آنحضرت صلی اللہ علیہ وآلہ کی جگہ پر ہوتا وہ لوگ اس کی بھی مخالفت کرتے۔ان لوگوں کا اعتر اض صرف یہ تھا کہ حکومت میں ان لوگوں کا کوئی خاص عہدہ یا مقام کیوں نہیں ہے۔ وہ چیز جس نے ان لوگوں کو ایک

متحده محاذیر لاکرکھڑا کردیا تھاوہ امام سے مخالفت تھی نہ بیر کہ ہم عقیدہ اور ہم مسلک ہونے کی بنیاد پر یہی وہ لوگ تھےجنھوں نے پر وپیکنڈ ے، دھمکیوں اور لالچ دینے (تطمیع ) کا سہار الیکرعوام الناس کی صف اتحاد میں تفرقہ انداز ی کرکے جاہے ان لوگوں کے درمیان تفرقہ اندازی کرتے جنھوں نے امام سے براہ راست بیعت کی تھی یا پھران کو قانونی طور پر اپنا برحق خلیفہ سلیم کرتے تھے، اان لوگوں کے درمیان اختلاف کا بیچ بویا اور آخر کا رایک گروہ کو اپنا پیرو بناہی لیااورامام کے مدمقابل کھڑا کردیا۔ ورنہ حقیقت ہیہ ہے کہ چندلوگوں کے علاوہ سب نے امام کی خلافت کو قبول کرلیا تھا اور ہم یہاں تک کہہ سکتے ہیں کہ لوگوں کا امام بعنوان خليفه نتخب كرلينا گذشته دونوں خلفا كي بەنسبت زيادہ وسيع اورا كثريت كا حامل تھا۔ (٧١) البته ہم پہلے بیہ بیان کر چکے ہیں کہ علی ابن ابی طالب کی خلافت پر پینچنے کی داستان پہلے تین خلفا ہے مختلف تھی اگر چیمومی طور پر لوگوں نے آپ کی بیعت کر کے آپ کے گر دجمع ہو گئے تصاور گذشته خلفا کی طرح آ یکود کھتے تھے اور یہ چاہتے تھے کہ حضرت علی ان کے دنیا دی امورکی بھی ذمہ دار ہوں لیکن آپ کے ماننے والوں اور پیروی کرنے والوں میں کچھا یسے بھی افراد بتصح جنحوں نے آپ سے بیعت اس واسطہ کی تھی آپ کو وہ پیغمر اکر م صلی اللہ علیہ وآلہ کے برحق جانشین اور آپ صلی اللہ علیہ وآلہ کی طرف سے منسوب اور منصوص جانتے تھے۔ (یعنی پنج برصلی اللہ علیہ وآلہ نے خاص طور پر آپ کو جانشین بنایا تھا) آپ کی بیعت اس وجہ سے نہیں تھی کہ ان کا کوئی رہبر ہو جو ان کے دنیادی امور کی دیکھ بھال کرے اور اس کے انتظام کواپنے ہاتھوں میں لے لے، بلکہ آپ کی بیعت اس لحاظ سے کی تھی کہ وہ لوگ اپنے

157

دنیاوی اور دینی امور میں پیغیر اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ کے صحیح جانشین کی بیعت کئے ہوئے ہوں۔ یعنی ایسے شخص کی بیعت جو وسیع اور عمین معنوں میں منصب امامت کی لیافت رکھتا ہو ۔ ایسی امامت جو نبوت اور رسالت ہی کا ایک سلسلہ ہو بلکہ بیدامامت، رسالت و نبوت کا فطری اور منطقی نتیجہ ہے۔ اگر چدا یسے (مخلص) افراد کی تعداد بہت کم تھی لیکن وہ لوگ سامید کی طرح ہمیشہ امام کے ہمراہ تھے اور لوگوں کو امام کی طرف بلاتے رہے اور آنحضرت کے ساتھ ہوگئے۔ (۲۷)

158

حقیقت صحی بدلتی ہوئی تصویس خلفائے راشدین کی تاریخ کی حقیقت بیتھی جیسا کہ وہ محقق ہوئی۔ اگر اس کا پہلا حصہ چین و سکون کے ساتھ اور اس میں کسی قسم کی کشید گی نہیں پائی جاتی ہے تو وہ صرف بیر ونی خطرات میں لوگوں کی توجہات کے مشغول ہوجانے کی بنا پر ہے، ابتدائی زمانہ میں بیرونی خطرات کی طرف توجہ کے مرکوز ہونے کے ساتھ ساتھ اندرونی دھمکیاں اور معاشرہ کا فقر اور اس کی محدودیت نے اپنے میں مشغول کر رکھا تھا، اگر اس کے بعد کا زمانہ پُر آشوب اور بحرانی ہے تو محدودیت نے اپنے میں مشغول کر رکھا تھا، اگر اس کے بعد کا زمانہ پُر آشوب اور بحرانی ہے تو محدودیت کے اپنے میں مشغول کر رکھا تھا، اگر اس کے بعد کا زمانہ پُر آشوب اور بحرانی ہے تو محدودیت کے اپنے میں مشغول کر رکھا تھا، اگر اس کے بعد کا زمانہ پُر آشوب اور بحرانی کے تو محدودیت کے اپنے میں مشغول کر رکھا تھا، اگر اس کے بعد کا زمانہ پُر آشوب اور بحرانی ہے تو محدودیت کے اپنے میں مشغول کر رکھا تھا، اگر اس کے بعد کا زمانہ پُر آشوب اور بحرانی ہے تو محدودیت کے اپنے میں مشغول کر رکھا تھا، اگر اس کے بعد کا زمانہ پُر آشوب اور بحرانی ہے تو کر محمولی چیز تھی ۔ ان لوگوں کی نظر میں میں لوگ ( خلفا ) بھی معمولی افراد سے اور ان کا اہل <sup>تسن</sup>ن او<sup>رشیع</sup>ے سیا یی نظریات منصب بھی کوئی خاص فضیلت نہیں رکھتا تھا اورخودوہ ( خلفا ) بھی اپنے کوکسی اورز اویۂ نظر سے نہیں دیکھتے تھے۔

جس وقت ابوبکر کہتے تھے کہ مجھ کو چھوڑ دو (سمجھنے کی کوشش کرو) میں تم میں سے بہتر نہیں ہوں اور یا کہ وہ کہتے تھے: میر ے او پر ایک شیطان مسلط ہے اور میں کہیں راستہ سے کج ہو گیا ( راہ راست سے بھٹک گیا ) تو مجھ راہ منتقم پر لگا دوتو سی مذاق نہیں فر مار ہے تھے اور نہ ہو گیا ( راہ راست سے بھٹک گیا ) تو مجھ راہ منتقم پر لگا دوتو سی مذاق نہیں فر مار ہے تھے اور نہ ہی تواضع وانکساری کرر ہے تھے۔ وہ واقعا ایسا ہی سو چتے تھے اور دوسر لوگ بھی ان کو اس نظر سے دیکھتے تھے۔ جس وقت عمر کہتے تھے: مجھ سے ہو شیا رر ہوا گر میں نے کہیں غلطی کی ہو تو مجھے ٹوک دو۔ بیہ خبید گی اور متانت کے ساتھ کہتے تھے اور جس وقت فلال عرب اُٹھ کر کہتا تو اُجھے ٹوک دو۔ بیہ خبید گی اور متانت کے ساتھ کہتے تھے اور جس وقت فلال عرب اُٹھ کر کہتا تھا: خدا کی قسم اگر تم کج رفتاری کرو گے تو تہ ہیں شمشیر کے ذریعہ سیدھا کردیں گے۔ حقیقت میں سیہ چیز اس زمانہ کے لوگوں کا خلیفہ کے ساتھ برتا ؤ کے طریقے اور بنیا دی طور پر مقام خلافت کے متعلق لوگوں کے نظر نے کو بیان کرتی ہے۔ (۲۳)

لیکن بعد میں ، جیسا کہ ہم بیان کریں گے، ایک دوسر ے طریقہ سے دیکھا گیا اور اس کی تصویر کشی کی گئی۔ رفتہ رفتہ انسانی ، مادی اور دنیا وی رنگ کو کھو کر معنو معنو کی اور روحانی حاصل کر لیا یہاں تک کہ دینی تفذیس کے رنگ میں رنگ گیا۔ وہ دور جو صدر اسلام کے مسلمانوں کی تاریخ کا دور تھا در حقیقت خود اسلام کی تاریخ کی تمامیت اور خالصیت کی صورت میں پیدا ہو گیا لہٰ ا مختلف اسلامی ادوار کی تاریخ میں بلکہ خود دین کے مقابلہ میں اس کا ہم پلہ قرار دیا گیا یہاں تک کہ وہ تاریخیں دین کی مفسر اور مین ہو گئیں اور دوران پی خیبر صلی اللہ علیہ وآلہ کی منزلت

کے برابرمنزلت حاصل کر لی اب مسئلہ ہیہ ہے کہ بیحالات میں تبدیلی کیوں اور کیسے وجود میں آئی؟اوراس کے نتائج کیا ہوئے؟ معاویہ کے مطلق العنان ہونے کے بعد امام حسن بھی خاموشی پر مجبور ہو گئے، اس کے بعد معاویہ نے پچھایسے اقدامات کے لئے ہاتھ پیر مارے جن کی بنا پر بعد میں تاریخ اسلام میں اہم تغیرات رونما ہوئے یہاں تک کہ اسلام کے متعلق مسلمانوں کے فہم وادراک میں بھی تبدیلی پیدا ہوگئی۔اس کے بیمعنیٰ نہیں ہیں کہ وہ خودجا نتا تھا کہاس کےان اقدامات کا نتیجہ کیا ہوگا۔ شاید وہ اپنے حد تک دوسرے مقاصد کی تلاش میں رہا ہو کمین سہر حال اس کے اقدامات کے نتیجہ میں مسلمانوں کے نہی وکلامی اوراعتقادی ڈھانچہ پر بہت زیادہ اثر انداز ہوا۔اس طرح کہ اگر ہم کہیں کہ ان اقدامات کی طرف توجہ کئے بغیر جامع اور کمل اسلام کی متعلق مسلمانوں کے نہم وادراک میں تبدیلی کو سمجھانہیں جاسکتا تو ہماری بہ بات غلط گوئی نہ ہوگی۔ (لیعنی معاویہ کے اقدامات نے اہم تحولات پیدا کئے اور مسلمانوں نے انھیں اسلام سمجھاا گران کونظرا نداز کردیا جائے تومسلمانوں کی فنہم اوران کی کلامی واعتقادی بنیاد میں کمی واقع ہوجائے گی۔)(٤٧)

160

معادیہ کی قدرت وطاقت کے اوج کے وقت بھی اس کے حائز اہمیت مخالفین موجود تھے البتہ وہ ان لوگوں کی کامل اور دقیق شناخت بھی رکھتا تھا۔ وہ حسب ذیل افراد تھے: عبداللّٰدا بن زبیر،عبدالرحمن ابن ابو بکر، عائشہ، سعدا بن ابی وقاص،عبداللّٰدا بن عمر،قیس ابن سعدا بن عبادہ اور تمام انصار اور علی ابن ابی طالب کے خالص شیعہ۔لیکن بجزشیعوں اور خوارج کی مخالفت

کے کہ اس میں اعتقادی پہلوتھا بقیہ تمام مخالفین اور نا سازگاریاں سیاسی پہلور کھتی تھیں۔ وہ اتنا ہوشیار، چالاک ، لوگوں کی پہچان رکھنے والا اور موقع شناس انسان تھا کہ وہ اپنے سیاسی مخالفین کے مقابلہ کے لئے اٹھ سکے اور ان کولا پلح دیکر یا ڈرا دھر کا کر سکوت پر آمادہ کر سکے لہذا ہید لوگ اس کے لئے قابل تحل تھے۔ وہ چیز جو اس کے لئے برداشت کے قابل نہ تھے یہاں تک کہ وہ ان سے ڈر تا تھا وہ علی ابن ابی طالب کا سنگین سا ہی اور آپ کا قدرت مند جاذبہ تھا۔ البتہ امام اس وقت درجہ شہادت پر فائز ہو گئے تھے وہ خود حضرت علی سے نہیں ڈر تا تھا بلکہ آپ کی شخصیت سے ڈر تا تھا ایی شخصیت جو اس کی حکومت و سلطنت کی شرعی اور قانو تی اور اس کے مطلق العنان ہونے میں رکا وٹ اور سنگ راہ تھی اگر وہ آنحضرت صلی اللہ علیہ و آلہ کی شخصیت اور تقد میں کہ اور اور کی مقاور اپنی خاندان کا تاریخی انتقام تھی لے لیتا، اپنی اور اپنی خاندان کے غلبہ کو باقی رہنا اور اپنی خاندان کا تاریخی انتقام تھی لیے لیتا، اپنی اور اپنی خاندان کے غلبہ کو باقی رہنا اور اس کی مشر وعیت کو حاصل کرنے کا جو سب

161

حضرت علیہ سے مقابلہ آمرائی سب سے پہلاا قدام امام پر سب ولعن کارواج دے ناتھا۔لیکن پچھمدت گزرجانے کے بعد میں جان لیا کہ فقط بیکا فی اور کارسازنہیں ہوسکتا لہٰذا اس نے فیصلہ کیا کہ ایک آئین نامہ کے ذریعہ اپنے حکام سے بیہ چاہے کہ جومنا قب علی ابن ابی طالب کے بارے میں پیغمبرا کرم صلی اللہ علیہ دآلہ سے فقل کئے ہیں انھیں کے مشابہ فضیلتیں دوسروں کے بارے میں گڑھ کر

ان کی تر ون کریں اور تھیک یہیں سے تحول اور تبدیلی کا آغاز ہوتا ہے۔ صدر اسلام اور اس کے افراد کو تفذس کی نظروں سے دیکھا جانے لگا۔ مدح صحابہ ، عصر صحابہ ، خلفائ شرطنا ، خلفاء را شدین ، عشرہ مبشرہ ، از واج پیغیر صلی اللہ علیہ وآلہ اور صدر اول کی اہم اور صاحبان نفوذ شخصیتوں کے بارے میں حدیثیں گڑھی جانا شروع ہوجاتی ہیں۔ یہ حدیثیں عام لوگوں کے دل و د ماغ اور یہاں تک کہ علما اور محدثین کے ذہن اور ان کے د ماغ میں گھر کر گئیں اور کہ ھی کر ان کے ذہن سے نیا تک کہ علما اور محدثین کے ذہن اور ان کے د ماغ میں گھر کر گئیں اور کہ ھی توں نے ذہن سے نظار ہوں تک کہ علما اور محدثین کے ذہن اور ان کے د ماغ میں گھر کر گئیں اور کہ ھی دل و د ماغ اور یہاں تک کہ علما اور محدثین کے ذہن اور ان کے د ماغ میں گھر کر گئیں اور کہ ھی توں ان کے ذہن سے نیو بات نہیں نگلی اور نہ ہی اس میں شک و شعبہ پیدا ہوا کیونکہ اس بات کہ د ہن سے نظنے یا اس میں شک کے لئے کوئی راستہ نہ تھا اور یہاں تک کہ میں عقاید بعد کے زمانہ میں بھی کچھا سباب کر تحت جن کا ذکر ہم بعد میں کریں گے دہ قو دی ہو گئے۔ ابن ابی الحد مید شرح نہی البلا نہ میں ایک فصل تحر کر تے ہیں جس کو اہل ہیت (ع) پر ڈ ھا کے جانے والے بعض مظالم اور اذیتوں کے بیان کے عنوان کے تھا ہا ہے مند سرح کے ایک میں محک حدیث اما م محمد باقر سے قل کرتے ہیں جس میں آخصرت جو کچھ شیعوں کے ایک معاور ان کے در سے در میں ایک میں اور ان کے منہ کے میں کے در ہے ہیں میں ہیں ہوں ہے ہیں ہو گئے۔ حدیث اما م محمد باقر سے قل کرتے ہیں جس میں آخصرت جو کچھ شیعوں کے ایک میں اور ان کے در میں ایک میں ایک میں در ان

162

اہل ہو ہو ہو سری کی ہوت ہوت کی بیان کے عنوان کے تحت اس سے متعلق ایک مفصل جانے والے بعض مظالم اوراذیتوں کے بیان کے عنوان کے تحت اس سے متعلق ایک مفصل حدیث اما محمد باقر سے فقل کرتے ہیں جس میں آخضرت جو پچھ شیعوں کے انکہ اوران کے مانے والوں پر گذری ہے اس کو تخضر طور پر بیان فر مایا ہے : ہم ہمیشہ مورد آ زارواذیت اور ظلم واقع ہوئے اور قتل کئے گئے ، ہمیشہ قید و بند، تحت تعقیب اور محرومیت میں مبتلا رہے ہیں ۔ میری اور میرے چاہنے والوں کی جانیں محفوظ نہ تھیں ۔ اس حال میں جھوٹی حدیث کر ھنے والے اور حقیقت سے نبرد آ زمالوگ میدان میں کو د پڑے ان کے جھوٹ ہو لئے اور حقیقت سے نبرد آ زمائی کی بنا پر ان لوگوں نے برے امیروں ، قاضیوں اور حکام کے نزد یک ہر شہر میں اپنی حیثیت بنالی ۔ وہی لوگ حدیث کر ھے کاس کو شائع کرتے تھے ۔ جو ہم نے انجام

نہیں دیا تھااوراس کے بارے میں نہیں کہا تھااس کی نسبت ہماری طرف دے دی گئی یعنی ہم سے روایت کر ڈالی تا کہ ہم کولوگوں کے درمیان بدنام کریں اور ان کی دشمنی کی آگ ہمارے خلاف بھڑکا ئیں اور بیہ ماجرا امام حسن کی رحلت کے بعد معاویہ کے زمانے میں شدید ہوگیا۔(۷۶)اس روایت کونقل کرنے کے بعد مدائنی کی معتبر کتاب الاحداث سے ایک دوسری بات نقل کرتے ہیں کیونکہ وہ بہت زیادہ فوائد پرمشتمل ہےلہٰذا ہم اس کا ایک اہم حصبہ بیان کریں گے: حضرت علی کی شہادت کے بعد جب معاویہ کی خلافت مستقر ہوگئی، اُس(معاویہ) نے اپنے والیوں کو اس طرح لکھا: میں نے اپنے ذمہ کو اس فر دسے جو ابوتراب اوران کے خاندان کے فضائل بیان کرتا ہے بری کرلیا ہے۔اتنا کہنا تھا کہ دور و نز دیک تمام علاقوں میں ہرمنبر سے ہرخطیب نے مولائے کا ئنات حضرت علی پرلعنت کرنا شروع کردیا اور ان سے اظہار بیز ارمی کرنے لگے خود ان کے اور ان کے اہل ہیت کے خلاف زبان کھولنے لگےادران پرلعن دطعن کرنے لگے۔ اسی درمیان کوفہ تمام علاقوں سے زیادہ مصیبت میں گرفتار ہوگیا چونکہ زیادہ تر شیعہ اسی شہر میں ساکن تھے۔معاویہ نے زیاد ابن سمیہ کواس کا والی بنایا اور بصرہ کوبھی اسی سے متصل کردیا اس نے بھی شیعوں کو ڈھوڈ نا شروع کیا اور چونکہ حضرت علی کے دور میں وہ خود بھی آپ کے شیعوں میں سے تھالہٰذاان کو اچھی طرح پہچانتا تھاان کو جہاں بھی یا تاقتل کردیتا تھاایک عظیم دہشت پھیل گئی تھی ان کے ہاتھ یاؤں کاٹ دیتااور آنکھوں میں سلاخیں ڈال دیتااور درخت خرمہ کے تنے پران کوسولی دے دیتااور عراق سےان کو نکال کران لوگوں کوا دھرادھرمنتشر اور تتربتر کردیا اس حد تک کہ

163

اب کوئی معروف شخصیت و ہاں باقی نہ رہ جائے۔ معاویہ نے دوسری نوبت میں اپنے کارندوں کولکھا کہ کسی ایک بھی شدیعہ علی اور ان سے وابستہ لوگوں کی شہادت (گواہی) کوقبول نہ کرو۔ اپنی توجہ کوعثمان اور اس کے شیعوں کی طرف موڑ دواور جولوگ اس کے فضائل اور منا قب کو بیان کرتے ہیں انہیں اپنے سے نز دیک کروان کو اکر ام وانعام سے نواز و۔ ان سے مرومی روایات اور خود ان کے ناموں ، ان کے باپ اور خاندان کے ناموں کولکھ کرمیر بے پاس ان کی فہرست بھیجو۔

164

اس کے کارندوں نے ایسا ہی کیا یہاں تک کہ عثمان سے متعلق فضائل بہت زیادہ ہو گئے اور ہر جگہ پھیل گئے اور بیہ معاویہ کے مختلف ہدیوں کی بدولت تھا عبا اور زمین سے لیکر دوسرے بہت سارے قیمتی تخف ، تحا کف تک کہ جوعر بوں اور دوستوں کو بخشا تھا۔ وہ دنیا کو پانے کے واسطہ ایک دوسرے سے مقابلہ آرائی میں مشغول تھے۔کوئی ریکار اور فضول شخص بھی ایسا ندتھا جو معاویہ کے گورنر کے پاس گیا ہوا ورکوئی روایت عثان کی فضیلت میں نقل نہ کی ہوگر بیہ کہ اس کا نام کھا جائے اور اس کی قدر دانی کی جاتی تھی اور وہ شخص مقام و منزلت پا جاتا تھا اور ایک مدت اس طرح گزرگئی۔

کچھ دنوں کے بعد معاویہ نے اپنے والیوں کولکھا کہ عثمان کے بارے میں احادیث بہت زیادہ ہوگئی ہیں اور تمام علاقوں میں پھیل گئی ہیں۔جس وقت میرا خطتم تک پہنچے لوگوں کو دوسرے صحابہ اور پہلے دونوں خلفا کے فضائل بیان کرنے کی دعوت دو۔جیسی فضیلتیں مسلمانوں نے ابوتر اب کے بارے میں نقل کی ہیں ولیی ہی فضیلتیں صحابہ کی شان میں جعل

کر سے میر بے پا<sup>س ب</sup>ھیج دو۔ کیونکہ اس امرکو میں بے حد پسند کرتا ہوں اور میری آنکھیں اس سے روثن ہوجاتی ہیں اور وہ خلفائے راشدین کی فضیلتیں ابوتر اب اور ان کے شیعوں کی دلیلوں کو بہتر طور پر باطل کرتی ہیں اور ان لوگوں پر عثمان کے فضائل بیان کرنا سخت اور دشوار کام ہے۔

165

اس (معاویہ) کے خطوط لوگوں کے سامنے پڑ سے گئے۔ بلا فاصلہ اس کے ساتھ ساتھ بہت زیادہ اخبار واحادیث صحابہ کی فضیلت میں بیان ہونے لگیں کہ تمام کہ تمام جھوٹی اور جعلی تھیں ،لوگ اس راہ پر چلنے لگے یہاں تک کہ بیر وایتیں منبر وں سے پڑھی جانے لگیں اور مدرسہ کے نتظلین اور اس میں پڑھانے والے اساتذہ کو دیدی کئیں انھوں نے ان روایات کو بچوں کو تعلیم دینا شروع دیا اور بید احادیث اس قدر پھیل گئیں اور اہمیت کی حامل ہو گئیں کہ ان (احادیث) کو قرآن کی طرح سکھ لیا اپنی لڑکیوں، غلاموں، کنیز وں اور عور توں کو تعلیم دے دی گئیں۔

اس کے بعدایک دوسرا خط لکھا اور اپنے کارندوں سے چاہا کہ جس شخص پر علی کی دوسی کا الزام ہواس کوزیر نظر اور اس پر دبا ؤبنائے رہیں اس کے گھر کوخر اب کر دیں۔.. اس طرح بہت سی احادیث جعل کر کے منتشر کر دی گئیں۔فقیہوں، قاضیوں اور امیروں نے بھی یہی راستہ اختیار کیا۔ اسی درمیان ریا کا رجھوٹے راوی اور زہد فروش حقیر اور مقدس نما، افراد اس مسابقہ میں بازی جیت لے گئے اور سب سے زیادہ اپنے آپ کو اس سے آلودہ کرلیا تا کہ اس راہ سے مال ومتاع اور مقام ان کے ہاتھ لگے اور وہ حکام سے نز دیک ہوجا کیں۔ یہاں تک کہ

بیاحادیث متدین افراداور سچ بولنے والوں کے پاس پہونچ کئیں جولوگ نہ تو جھوٹ بولتے تصاور نہ ہی فطری طور پر اس بات کا یقین کرنے پر قادر تھے کہ دوس لوگ بعنوان محدث وراوی جھوٹ بولیں گے۔لہذاان سب کو قبول کر کے اور سچ سمجھ کر روایت کرنے لگے۔اگر وہ جانتے کہ یہ احادیث جھوٹ اور باطل ہیں تو نہ ان کو قبول کرتے اور نہ ہی ان کو نقل کرتے...(۷۷)

اس کے بعد ابن انی الحدید نے ابن نفطو یہ جو کہ برزگ محدثین میں سے ہیں، ان سے ایک جملہ فقل کرتے ہیں مناسب ہے کہ ہم بھی اس کو فقل کر دیں: اکثر جعلی حدیثیں جو صحابہ کے فضائل میں گڑھی گئیں وہ بنی امیہ کے زمانہ میں گڑھی گئیں ہیں، تا کہ اس کے ذریعہ ان کا تقرب حاصل کریں بیہ خیال کرتے ہوئے کہ اس طرح بنی ہاشم کی ناک زمین پر رگڑ دیں گے۔(۷۸)

حقیقت ہے ہے کہ معاویہ اور اس کے بعد بنی امیہ نے ، مختلف وجو ہات اور دلاکل کے تحت ایسے اقدام کئے۔ وہ اپنی موقعیت اور مشر وعیت کو ثابت کرنے اور اپنے سب سے بڑے رقیب و مخالف ، بنی ہاشم اور ان میں بھی سرفہر ست ائمہ معصومین (ع) کو مید ان سے ہٹانے کے لئے مجبور ضحے کہ خود کو عثمان کے شرعی اور قانونی وار ثوں کی حیثیت سے پیچنو انٹیں اور حضرت علی کے ہاتھ کو اس کے خون سے آلودہ بتا نئیں اگر ان کا موں میں وہ کا میاب ہوجاتے تو وہ اپنے مقاصد تک پہنچ جاتے ، اسی وجہ سے خاص طور پر شعر ااور ان کی مدح وسر ان کرنے والوں نے عثمان کے فضائل بیان کرنے اور ان کو بے گناہ قتل ہونے اور سے کہ بنی امید اس کے خون کے

166

اہل سنن اور تشیع کے سیا تی نظریات 167 حقیقی وارث ہیں اور اس کی طرف سے میہ خلافت ان تک پہنچی ہے، اس کے لئے ان لوگوں نے داد شخن دی ہیں۔(۷۹)

گولڈزیہر (Goldziher) اس بارے میں اس طرح کہتا ہے: تاریخ کے نقطۂ نظر سے بیہ چیز تقریباً مسلم ہے کہ بنی امیہ نے خود کوعثان کا قانونی اور شرعی جانشین کہلوایا اور اس کے خون کا انتقام لینے کے عنوان سے حضرت علی اور ان کے شیعوں کے خلاف بنی امیہ دشمنی پرتل گئے ۔ اسی سبب سے عثانی ایک ایسا عنوان ہو گیا تھا جو اموی خاندان کے سرسخت طرفد اروں پر اطلاق ہوتا تھا۔ (۸۰)

یہ سب اس بات کا مرہون منت ہے کہ عثمان جس قدر، منزلت پاسکتے ہوں پالیں۔ ایس منزلتیں جوان کو ہراس تنقید سے بچاسکتی تقییں جو تنقید یں ان پر کی جاسکتی تقییں اور اس میں چند اہم نتیجہ پائے جاتے تھے۔ پہلا یہ کہ اس کے ذریعہ کو کی سوچ بھی نہیں سکتا کہ وہ کیوں اور کن لوگوں کے ذریعہ اور کن تہتوں کی وجہ سے قتل کئے گئے؟ وہ فضائل جوان (عثمان) کے لئے نقل ہوتے تھے ان کی حقیقی شخصیت اور ان کے اعمال و کر دار کے او پر ایک ضخیم پر دہ کی حیثیت رکھتا تھا اور ہالہ کی روشنی کے سبب ان کے کالے کر تو توں پر پر دہ ڈال دیتا تھا۔ سواکسی اور راہ پر نہ تھا کہ ایک ایس شخصیت اور ان کے اعمال و کر دار کے او پر ایک ضخیم سواکسی اور راہ پر نہ تھا کہ ایک ایس شخص جو اپنی زندگی کے آخری لوہ تک و دقیقت کے سواکسی اور راہ پر نہ تھا لہ ایک ایس شخص جو اپنی زندگی کے آخری لوہ تک ق و حقیقت کے سواکسی اور راہ پر نہ تھا لہ ایک ایس شخص جو اپنی زندگی کے آخری لوہ تک و دقیقت کے سواکسی اور راہ پر نہ تھا لہ ایک ایس شخص جو اپنی زندگی کے آخری لوہ تک ہوں اور سو اکسی اور راہ پر نہ تھا لہ ایک ایس شخص جو اپنی زندگی کے آخری لوہ تک ہوں اور دین تھا۔ سو اکسی اور راہ پر نہ تھا لہ ایک ایس شخص جو اپنی زندگی کے آخری لوہ تک ق و حقیقت کے میں ہا تھر تھا لہٰ دان کا ہم کر دار تھا۔ تیں رہ دی توں اور ایں ہوں اس کے تک ہوں اور

لینے کے لئے معاویداور بنی امیہ کے علاوہ کون سب سے زیادہ حق دار ہوسکتا ہے! معاویہ عثان کے خون کا ولی اور وارث ہے اور صرف اسی کو اس کے خون کا بدلہ لینے کے لئے اُٹھنا چاہئے اور صرف اسی کو اس کا جانشین ہونا چاہئے لہٰذا معاویہ کی خلافت اور جانشینی بھی مشروعیت پار ہی تھی اور علی سے اس کی مخالفت اور آپ سے جنگ بھی شرعی اور قانونی قرار پار ہی تھی ۔ اتفا قا اس طرح کے استد لال اس زمانے کے مسلمانوں کے لئے قابل درک تھے کیونکہ وہ لوگ ابھی تک دوران جاہلیت کے میراث کے قانون سے متا کھر جھے اور بنی امیہ بھی اپنی پوری طاقت وقوت کے ساتھ اخیں زندہ کرنے کے لیئے کم بستہ تھے اور وہ لوگ اس کو درک کرتے تھے۔ کیونکہ جاہل معاشرہ میں ثار کے قانون کی بنیاد پر مقتول کے وارثوں پر لازم ہے کہ اس کا انتقام قاتلوں سے لیں۔ اصل (اس قانوں میں) فقط انتقام لینا ہے دوسری کسی اصل

168

کی رعایت نہیں ہے نہ کہ کسی اور دوسری اصل (قاعدہ) اور حدود کی رعایت کرنا۔(۸۱) اب تک جو کچھ بھی بیان ہوا اس کا بہترین ثبوت جنگ صفین میں عمر وابن عاص اور ابو موسیٰ اشعری کے ذریعہ حکمیت کے بارے میں موافقت نامہ کاتحریر کرنا ہے۔ ایک ایسانمونہ جس کی بعد میں معاویہ اور سارے خلفائے بنی امیہ اس کی پیرو کی کرتے تھے۔ ان دونوں ک بہت ہی بحث و گفتگو کے بعد عمر و عاص نے اپنے ساتھی سے چاہا جس چیز پر ہم توافق کرتے جا نمیں دہ کا تب کے ذریعہ کھوایا جائے۔ کا تب اسی عمر و کا بیٹا تھا، خدا کی وحدا نیت اور رسول کی رسالت اور پہلے دوخلفا ( ابو بکر وعمر ) کی حقانیت کی گوا ہی لکھنے کے بعد عمر وابن عاص نے اپنے بیٹے سے کہالکھو: کہ عثمان ، عمر کے بعد تمام مسلمانوں کے اجماع اور حیا ہے کہ مشورت اور

ان کی مرضی سے خلافت کے عہدہ پر فائز ہوئے اور وہ مومن تھے۔ ابوموسیٰ اشعری نے اعتراض کیااورکہا: یہاں اس مسلد کی تحقیق کے لئے نہیں بیٹھے ہیں، عمرو نے کہا: خدا کی قشم یادہ مومن تتھ پا کافریتھ۔ ابوموسى نے کہا: مومن نتھے۔ عمرون كها ظالم قل ہوئے يا مظلوم؟ ابوموسیٰ نے کہا مظلوم آل ہوئے ہیں۔ عمرونے کہا: آیا خداوند عالم نے مظلوم کے ولی کو پیاختیار نہیں دیا کہاس کے خون کا بدلہ لے؟ ابوموسیٰ نے کہا: کیوں نہیں عمرونے کہا: آیا عثان کے داسطے معاویہ سے بہتر کوئی ولی جانتے ہو؟ ابوموسٰ نے کہانہیں عمرونے کہا: آیا معاوید کواتنا بھی حق حاصل نہیں ہے کہ وہ عثان کے قاتل کو جہاں بھی ہوں اینے پاس طلب کرے تاکہ یا تواس کوتل کردے پااس کے مقابلہ سے وہ عاجز ہوجائے؟ ابوموسیٰ نے کہا: کیوں نہیں،ایساہی ہے عمرونے کہا: ہم ثبوت پیش کرتے ہیں کہ پلی نے عثمان کوتل کیا ہے۔ (۸۲)

اوران تمام باتوں کواس عہد نامہ کاجز قرار دیا

اہل تسنن اور شیع کے سامی نظریات

مقامرصحابهكااتنااهمهوجانا

یدان حالات کا ایک گوشہ ہے جس میں عثان اور گذشتہ خلفا اور صحابۂ پیغیبرصلی اللہ علیہ وآلہ کے نفع میں حدیث کا گڑھے جانے کا کا م انجام یا یا۔معاویہ اپنے مقاصد تک پینچنے کے لئے مجبورتھا کہ عثمان کی حیثیت اور شخصیت کو بڑھائے لہٰذا مدائنی کے نقل کے مطابق کہ ( معاوییہ نے ) بلا فاصلہ خلافت پر پہنچنے کے بعد حدیثیں گڑھنے کاحکم صادر کردیا لیکن مسلہ پر تھا کہ بیر اقدام فقط شخص عثمان تک محدود نہیں رہ سکتا تھا۔ کیونکہ اس زمانہ کے لوگوں کے لئے، جن میں سے بعض نے عثمان اوران کے پہلے والے خلفا کو دیکھا تھا بیہان لوگوں کے لئے قابل درک وہضم نہیں تھا کہ اس (عثمان) کا اتنا بڑا مرتبہ اور مقام ہواور اس کے پہلے والے خلفا اور دوسرے صحابۂ نامدار کی بیہ منزلت نہ ہو۔ بیہ مسَلہ عثمان کے فضائل کے بارے میں مختلف قشم کے سوالات اور شک دشہبہ ایجا دکر سکتا تھا یہی وج تھی کہ وہ ( معاویہ ) مجبور ہو گیا کہ عثمان کے ساته ساته دوسروں کی بھی شان وشوکت اور مقام ومنزلت بلند کریں اور ایسا بی کیا۔ اس ضرورت کےعلاوہ اس عمل کے دوسر بے نتائج بھی تھے۔ان میں سےاہم ترین نتیجہ پی تھا کہ ایک ایک صحابہ کی قدر ومنزلت کو آشکار کرنے کے ذریعہ بلند ترین قدر دمنزلت رکھنے والے صحابی کی معروف ترین شخصیت اور حیثیت کو دبانے اور کم کرنے میں مدد کررہے تھے۔(۸۳) پیرکہ جومعاد بیرنے کہا: ابوتر اب کی کسی بھی فضیلت کو جوکسی مسلمان نے قُل کی ہواسے ہر گزینہ چھوڑ نامگریہ کہ اس کے خلاف صحابہ کی شان میں حدیث میرے پاس لاؤ۔

در حقیقت اس کا مقصد حضرت علی کی حیثیت اور شخصیت کو کم کرنا تھا۔ یہی وجبھی کہ اس نے صراحت کے ساتھ کہا: اس بات کو میں دوست رکھتا ہوں اور وہ میر کی آنکھوں کوروشن کرتا ہے جو ابوتر اب اور ان کے چاہنے والوں (شیعوں) اور ان کی دلیلوں کو بہتر طور پر باطل کرتا ہے۔البتہ ان دلیلوں کے تحت جن کا ہم بعد میں تذکرہ کریں گے کہ وہ اپنے اس مقصد میں کا میاب ہو گیا۔

171

ہم حال نتیجہ میہ ہوا کہ دوسروں کی سطح بھی او پر آگئی اس حد تک کہ بسااوقات پیغمبر صلی اللہ علیہ وآلہ کی سطح کے نزدیک قرار پاگئی اور صدر اول کی تاریخ ایک شان اور قدر منزلت اور نقد س کی حامل ہوگئی اور اس کی قدر دمنزلت خود اسلام کے ہم پلہ ہوگئی اور اس طرح اسلام کی ہمزاد ہوگئی کہ بغیر اس کی طرف توجہ دینے اسلام کا سمجھنا ممکن نہ تھا۔

دین فہمی میں بد لاؤ اس طرح سے دین فہمی میں سیاسی رقابتیں ایک بہت بڑی تبدیلی کا سرچشمہ بن گئیں ۔ یعنی صدر اسلام کی روشنی میں دین کا سمجھنا، یعنی خلفائے راشدین، صحابہ اور تابعین خصوصاً خلفائے راشدین اور صحابہ کے دور میں دین کا سمجھنا۔ اگر چہ دوسرے بہت سے اسباب اور عوامل بھی مؤثر تھے، لیکن اس میں کوئی شک نہیں کہ ان میں سے اہم ترین اور مؤثر ترین اسباب علی ابن ابی طالب کی شخصیت کو داغد ار کرنے کے لئے معاویہ کے اقدامات تھے۔ حضرت علی کی مذمت میں اس کی جعلیات اور من گڑھت روایات باقی نہ رہ پائیں اور نہ ہی باقی رہ سکتی تھیں

اگر چ حضرت پر وہ جھوٹی تہمتیں بالکل بے ان تجھی نہیں تھیں۔ خاص طور پر ابتدائی صدیوں میں، (لیکن اس کی جعلیات اور من گڑ ھت فضیلتیں) دوسروں کوامام کے برابر کرنے کے لئے باقی رہ گئیں اور مورداعتقا داورا تفاق قرار پائیں جیسا کہ ہم نے اس سے قبل بھی اشارہ کیا کہ شیعہ اور اہل سنت کے درمیان دین اسلام کو سیجھنے میں بیدا یک بنیا دی فرق تھا اور واقعا ایسا ہی ہے۔ اہل سنت نے شیعوں کے بالکل برعکس معاویہ کے اقدامات کو چاہے جان ہو جھ کر یا انجانے میں صحیح سمجھ بیٹھے اور آخر کا رائے قبول کرلیا۔ لہذا اسلام کو صدر اسلام کی تاریخ کی مینک سے دیکھنے لگے اور شیعہ صدر اسلام کی تاریخ کو اسلامی اصول و معیار پر پر کھتے ہیں۔ (۵۸)

172

اگر چہ بعد میں تجزیر وحقیق اور تاریخی تنقید کے ترقی پر پہو نچنے کی وجہ ہے جس کا زیادہ تر حصہ معتز لہ کے اقدامات کا مرہون منت تھا صدر اسلام کی غیر متناز عہ ہیت ایک طرح سے ٹوٹ گئی لیکن بیا مروقتی اور جلدی ہی گذر جانے والاتھا اور اس میں دوام و بقانہیں تھی۔ اس کی چند وجو ہات ہیں سب سے اہم ہی ہے کہ انھوں نے ایسے زمانہ میں میدان میں قدم رکھا تھا کہ عام لوگوں کے دین وعقائد وافکار ستحکم ہو چک تھے۔ وہ ایسے عقاید کی اصلاح کرنا چاہتے تھے جو لوگوں کی رگ و پے میں سرایت کر چک تھا اور ان کی شخصیت نے بھی اس بنیاد پر قوام حاصل کیا تھا اور ان کا ناکام ہونا بھی ایک فطری امر تھا۔ اور اختال قو کی کی بنا پر جس زمانے میں وہ میدان میں آئے تھے اگر اس زمانہ سے پہلے وہ میدان میں آ گئے ہوتے تو وہ زیادہ کا میا ب

173

جیسا کہ ہم نے کہا کہ اہل سنت کے دینی عقائد کا مرکزی نقطہ، اس زمانہ اور اس کے بعد کے زمانے میں بھی صدر اول کے نقدس کی فکر جائم تھی۔(۸۷)اگر ان کی اس فکر کا شیرازہ بكهمرجا تاتوان كااعتقادي ڈ هانچه درہم برہم ہوجا تا،اس بنا پر نہ تومعتز لہاور نہ ہی کوئی دوسرا گروہ اس سے مقابلہ کے لئے نہیں اُٹھ سکتا تھا۔ بات بہیں تھی کہ کونسی نظر صحیح ہے اور کونسی غلط ہے؟ عام لوگوں اور بعض فقہا اور محدثتین کا قابل اعتنا گروہ جوعوامی ذہنیت کے حامل تھے، اس طرح سے صورت اختیار کر لی تھی جوایسے زاویۂ نگاہ کی محتاج تھی اور اس کے علاوہ نہ صرف بيركهان كاايمان خطره مين تقابلكه داخلي اعتبار سےان كی شخصیت بھی درہم برہم ہوجاتی اوراس کی وجہ بیتھی کہ اس کے مقابلہ میں دوسرے عقائد نہیں تھے تا کہ اس فکر کا قائم مقام ہوجائے۔معتزلہ کے نظریات کے قبول کرنے کے بیمعنی تھے کہ اہل سنت کے اعتقادات کی عمارت بالکل سے مسمار ہوجائے اور معتز لہ بھی اس قدر مورد وزوق اور اعتماد نہ تھے اور نہ ہی ان کے بیانات اس قدرصریح قابل فہم تھے کہ وہ لوگ اس کو آنکھیں بند کر کے قبول کرلیں۔ خاص طوريريد كه معتزله كاكوئي ثابت اور مدون مكتب فكرجحي نہيں تھااوران ميں ہرايک آپس میں ایک دوسرے کےخلاف نظریات کے حامل تھے۔ (۸۸) اورآ خرکاایک دوسری اہم بات کا بھی اضافہ کرنا جاہئے اور وہ بیر ہے کہ ہرمومن اور صاحب عقيده انسان، چاہے مسلمان ہو يا مسلمان نہ ہو عقيدہ کی روسے وہ اپنے عقائد کی طرف د فاعی میلان رکھتا ہے۔ بیاس کی دین داری کالا ز مہاوراس کا نتیجہ ہے۔ وہ دین کوقبول کیا اور اس کی تمام مشکلات اور رکادٹوں کو تخل کیا ہے تا کہ آخرت کی کامیابی کو حاصل کرلے۔

در حقیقت نجات اور فلاح ہی مطلوب ہے اور چونکہ ایسا ہے لہذا وہ ایمان وعقل کے انتخاب میں، ایمان کو اختیار کر ےگا۔ پھر بھی مسلہ پنہیں ہے کہ یہ دونوں با ہم ایک دوسرے کے مد مقابل ہیں یا ایک دوسرے کے مقابل نہیں ہیں، یہاں پر مسلہ ایک مومن انسان کے ذہن کی خصوصیات کو کشف کرنا، اس کی افکار، اس کی کیفیت اور اس کے موقف کو معلوم کرنا ہے۔ وہ ان دونوں عقیدوں کے انتخاب کے وقت ایک کو مختلف اسباب کے تحت شرعی میزان کے مطابق جانتا ہے اور دوسرے کو عقل کے معیار کے مطابق جانتا ہے۔ آخر کا روہ پہلے والے کا انتخاب کر لیتا ہے ۔ ایسے موار داور مواقع پر کبھی بھی احتیاط شرعی ، عقلی غور وخوض کے مد مقابل مغلوب نہیں ہوگی ۔ (۸۹)

174

معتزلہ بالکل انھیں مشکلات سے روبر و تھے (اور بیدہ مشکل ہے جس سے آج بھی بہت سے اصلاح طلب لوگ روبر وہیں اور اس کا اہم ترین سبب دینی اصلاح طلب تحریکوں کی ترقی کے لئے اس کی حفاظت کا رجمان اور اس کی لگا ؤہ ہے ) اگر چیتھ لی اور منطقی طور پر ان کے عقائد ان کے خالفین پر برتری رکھتے تھے اور ظاہری اور شرعی اصولوں اور موازین سے ان کے نظریات بہت مطابقت رکھتے تھے ایکن ان سے بدگمانی، ان کے بعض لوگوں کی بے پر وائی اور لا ابالی پن کی بنا پر وجود میں آئی تھی ، جو چیزیں پر انے زمانہ سے چلی آرہی میر اث اور ان کے نظریات کے خلاف تھیں اور جن چیزوں کو عوام الناس نے ان لوگوں سے لیا تھا جن کو دہ لوگ اپنا سلف صالے سمجھتے تھے آخر کا ران کو ان کے مدار اور گردش سے باہر نکال کر ان کے خلافین کو قوت بخش ۔ یہاں پر مناسب بیہ ہے کہ ان کے بچھنظریات جو صحابہ کے بارے میں

ېپي ابن ابي الحديد کې زېانې نقل کريں: معتزله لوگ صحابهٔ کرام اور تابعین کودوسر ے تمام لوگوں کی طرح دیکھتے تھے۔ وہ لوگ جوکبھی خطا کرتے ادر کبھی صراط منتقبم پر چلتے اورا پسے اعمال میں لگ گئے کہ ان میں سے کچھ قابل تعریف اور پچھقابل مذمت قراریاتے ہیں۔وہ لوگ اس طرح موقف اختیار کرنے سے یکسر خوف ناک نہیں تھے۔لیکن دوسر بےلوگ (مخالفین) ایسے نہیں تھے اس لئے کہ انہوں نے صحابہاور تابعین میں سے بزرگوں کوالیں شخصیت دے دی تھی کہان پر تنقید کر ناممکن تھا۔ معتزلہ کہتے تھے: ہم دیکھتے ہیں کہ بعض صحابہ آپس میں ایک دوسرے پر تنقید کرتے ہیں اور ہیں تک کہ بعض صحابہ بعض دوسر ےصحابہ پرلعنت بھیجتے ہیں۔اگر صحابہ کی منزلت ایسی ہوتی کہان پر تنقید کرنا اور لعنت بھیجنا صحیح نہ تھا تو اس کا لا زمہ ہی تھا کہان کے رفتار و کردار سے معلوم ہوجا تا کہ وہ ایک دوسر کے کو ہمارے زمانہ کے لوگوں سے اچھا شجھتے بتھے۔حالانکہ ہم د یکھتے ہیں طلحہ دز بیر وعائشہ اوران کا اتباع کرنے والوں نے علی کی مدد سے ہاتھ صحیح لیا یہاں تک کہان سے مقابلہ کرنے کے لئے کھڑے ہو گئے معاویہ دعمروابن عاص بھی حضرت علی سے جنگ اور مقابلہ کے لئے اٹھ کھڑے ہوئے ۔عمر نے ابو ہریرہ کی نقل کی ہوئی روایت پر طعنه ديااورخالدبن دليد كوبرا بحلا كهااوراس كوفاسق گردانا،عمروابن عاص اور معاويه پرييت المال میں خیانت اور چوری کاالزام لگایا۔قاعد تأصحابہ میں سے بہت کم ایسےلوگ بتھے جوان کی زبان اور ہاتھ سے محفوظ رہ گئے ہوں اس طرح کے بہت سے نمونوں کو دریافت کیا حاسکتا

175

-4

ای طرح تابعین بھی صحابہ ہی کی طرح ایک دوسر ے ہے آپس میں مخالف رو بیا ختیار کئے ہوئے تصاور وہ اپنے مخالفین کے مقابلہ میں ای طرح کی باتیں کرتے تصے لیکن بعد میں عوام الناس نے ان کوایک بلند مقام ومنزلت پر لاکر کھڑا کردیا۔ کے ہم سے لوگ کرتے ان میں سے اچھ ہیں ان کی تعریف کرتے ہیں۔ صحابہ لوگ بھی عوام الناس کی طرح ہیں ان میں کے خطا کار لائق مذمت ہیں اور اچھلوگ قابل تعریف ہیں دوسروں کے مقابلہ میں ان کی ہرتری اور ان کا متیاز صرف رسول اکرم صلی اللہ علیہ والہ کو (درک کرنے) دیکھنے کی بنا پر ہے نہ ہی کہ کسی اور چیز کی بنا پر ، یہاں تک کہ شاید ان لوگوں کے گناہ دوسروں کے گنا ہوں سے زیادہ سنگین ہوں کیونکہ انھوں نے دین کے معجز ات اور سچی نشانیوں کونز دیک سے دیکھا ہے، لہذا ہمار کے گناہ ان کے مقابلہ میں زیادہ ملکے ہیں اس لئے کہ ہم ان کے مقابلہ میں زیادہ معذور ہیں۔ (۹۰)

احمد امین مذکورہ بالا مطلب کے فقل کرنے کے بعد کہتے ہیں معتز لہ صحابہ اور تابعین کی رفتار و گفتار پر پوری آزادی کے ساتھ تقید کرتے تصحا ور ان میں پائے جانے والے باہمی تضاد کو بھی آ شکار کرتے تصے یہاں تک کہ شیخین کو بھی اپنی تنقید کا نشانہ بنانے سے نہیں چو کے اور اس وقت ابو بکر وعمر پر جوانھوں نے تنقیدیں کی ہیں ان کے چند نمونوں کو بیان کیا ہے۔ (۹۰) صحابہ اور تابعین کے متعلق ان کا ایسے نظر بیکا انتخاب غالباً بلکہ بطور کا مل اعظی رجحانات کا نتیجہ ہے وہ کسی بھی بات کو بغیر دلیل کے قبول کرنے پر تیار نہیں سے یا کسی اصل اور قاعدہ کو عقل پر مقدم کریں۔ ٹھیک یہی سبب تھا کہ ایک اور انکے خالفین کے بارے میں اس طرح کہتے اہل سنن اور شیع سے سیاسی نظریات 177 ستھ: اشعری نرد( ایک قشم کا کھیل) ہے اور معتز لی شطر نج چونکہ نرد کا کھیلنے والا قضا وقدر پر بھر وسہ کرتا ہے اور شطر نج کا کھیلنے والا اپنی ذاتی کوشش اور فکر پر اعتماد کرتا ہے۔(۹۲)

دوسس برتنقيد ڪرنروالر معتزلہ کے علاوہ دوسر بے لوگ بھی جوفکری آزادی کی طرف مائل تھے انھوں نے صدر اسلام اور صحابہ و تابعین کے زمانہ کو تنقیدی زاوبہ سے دیکھا ہے۔ان ( تنقید کرنے والے لوگوں ) میں سے ایک ابن خلدون ہیں۔ وہ جب علم فقہ کے بارے میں گفتگو کرتے ہیں تو اس طرح کہتے ہیں: .اس سے قطع نظر صحابہ اہل نظر اور اہل فتو کی نہیں بتھے اور ان تمام لوگوں کے لئے دین فرائض کا جانناممکن بھی نہیں تھا۔ بلکہ بیا مرصرف حافظان قر آن اوران لوگوں سے خص تھاجولوگ ناسخ ومنسوخ اور محکم ومتشابہ اور قرآن کی دوسری ہدایات سے داقف تھے۔ چاہے انہوں نے بیہ معلومات براہ راست خود پیخیبرصلی اللہ علیہ وآلہ سے حاصل کی ہوں اور یا پھر ایسے بزرگوں سے حاصل کی ہوں جنہوں نے خود رسول خداصلی اللہ علیہ وآلہ سے ان کی تعليمات كوسناتها،ادراسي سبب ايسےلوگوں كوقر اكہا جاتا تھا۔ يعنى وہ لوگ جوقر آن كويڑ ھتے یتھے۔ کیونکہ عرب عموماً می قوم تھیا دراتی بنا پر جولوگ قاریان قر آن بتھا تی نام سے مشہور ہو گئے۔ کیونکہ بیامراس زمانہ میں ان کی نظر میں حیرت انگیز سمجھا جاتا تھا۔صدراسلام کی یہی صورتحال تقمي پس پچھدنوں بعد اسلامی شہروں میں دسعت پیدا ہوگئی اور عروج اور ترقی حاصل کرلیااور جہالت نے قرآن اور کتاب کے باربار دہرانے کے نتیجہ میں عربوں سے اپنا بوریا

178

بستر الپیٹ لیااور خودان عربوں میں اجتہا داور استنباط کی قوت پیدا ہوگئی اور فقہ منزل کمال پر پہو پنچ گئی اور یہی عرب صاحبان علوم وفنون کے زمرے میں شار ہونے لگے۔اور اس وقت حافظان قرآن کے نام میں تبدیلی ہوئی اور ان کو قاری کی جگہ فقیہ یا عالم کے نام سے پکارا جانے لگا...(۹۳)

ابن حزم بھی اسی گروہ کی ایک فرد ہیں۔البتہ انھوں نے ایک دوسری جگہ سے معتز لہ اور ابن خلدون سے ملتا جلتا موقف اختیار کرلیا۔ وہ مکتب ظاہری کے علما اور فقہا میں سے ایک ہیں جو کہ شرع اور شریعت کے مصادر اور ماخذ کو نصوص قر آن وسنت اور اجماع میں شخصر جانتے ستھے اور قیاس کو قابل قبول نہیں جانتے ستھے وہ صحابہ کے قول وفعل کے قطعی طور پر صحیح ہونے کے نظر یہ کوجس پر اہل سنت کا اتفاق ہے قابل قبول نہیں جانتے ہیں اسی بنا پر ایسے نقطۂ نظر کے حال ہو گئے ہیں۔

محمد ابوز ہرہ اس سلسلہ میں کہتا ہے: ابن حزم کا عقیدہ یہ فعا کہ چاہے صحابہ ہوں یا غیر صحابہ، زندہ ہوں یا مردہ ، کسی کی بھی تقلید جائز نہیں ہے اور وہ اس بات کے معتقد تھے کہ قول صحابی کو جب تک اس کی نسبت پیغیر کی طرف معلوم نہ ہوا خذ کرنا ایسی تقلید ہے جو دین خدا میں جائز نہیں ہے۔ اس لئے کہ اس (حکم خدا) کو صرف کتاب وسنت اور ایسے اجماع سے لینا چاہئے جو ان دونوں کی حکایت کرتا ہو یا کسی ایسی دلیل سے جو ان تینوں سے مشتق ہو۔ لہٰذا صرف صحابی کے قول پر اعتماد نہیں کیا جا سکتا اور اس کے ذریعہ دلیل قائم نہیں کی جاسکتی ، اس لئے کہ وہ بھی ایک عام انسان کی طرح ہے۔ اسی نظریہ کی طرح شافعی کا بھی قول نقل کیا گیا ہے۔ وہ اس

بارے میں کہا کرتے تھے: میں اس شخص کے قول کو کیسے اختیار کروں کہ اگر میں اس کا ہم عصر ہوتا تو اس کے خلاف دلیلیں قائم کرتا لیکن صحیح یہ ہے کہ شافعی اقوال صحابہ کو اگر وہ لوگ سب کے سب کسی مسئلہ پر متحد ہوتے تھے اختیار کرتے تھے اور اگر کسی مسئلہ پر ان میں اختلاف ہو تا تھا تو ان اقوال میں سے کسی ایک کے قول کو اختیار کر لیتے تھے... بلا شک و شہہ فقط صحابی کا قول ہونا اتباع کے واسطے کافی نہیں ہے، اس لئے کہ رسول خداصلی اللہ علیہ والہ کے قول کے سامنے کسی کے قول کی کوئی اہمیت نہیں ہے۔ جس طرح کہ مالک ابن انس نے کہا: ہر انسان کی پچھ باتیں قبول کر لی جاتی ہیں اور بعض رد کر دی جاتی ہیں مگر اس روضہ کے صاحب (یعنی اس کتاب کے مؤلف ) کے اقوال بالعموم اور بلا اشتناء قبول کئے جاتے ہیں۔ (۹۶)

179

فت می اور ماعتقادی متائج لیکن حائز اہمیت مسلد فقط یہی نہیں تھا کہ اسلام کو نہا صدر اسلام کی تاریخ کی روشنی میں دیکھ کر اس کی صحیح پہچان کی جائے سب سے زیادہ اہمیت کی حامل بات میتھی کہ خود بیز ماند اپنے اندر بہت سے تناقضات کو سموئے ہوئے تھا۔ بیز مانہ با ہمی رقابت ، شمکش اور اختلافات سے بھرا ہواتھا، یہاں تک کہ اس زمانہ کے بز رگ لوگ ایک دوسرے کے خلاف صف آ را تھے اور ایک دوسرے کے خون سے ہاتھ کو رنگین کر رہے تھے۔ اگر بیز مانہ بہترین اور مقدس ترین زمانہ تھا اور بجز حقیق اسلام کے تحقق کے اور کچھ نہ تھا اور اس زمانہ کے مسلمان بہترین اور شریف ترین مسلمان تھتے ہی کس طرح ممکن تھا کہ ایک دوسرے کے خلاف صف آ را ہوکر

تلوار کینچ لیں؟ آپس میں دوحق کس طرح ٹکرا سکتے ہیں؟ ایسے مسائل کا اہل سنت کے کلامی و فقہی ونیز دینی ثقافت کی تشکیل میں بہت زیادہ ہاتھ رہاہے، اس اصل کو قبول کرنے کے لئے ضروری ہے کہ اسلام کی تفہیم وتفسیر صدراول کی تاریخ کے ماورا ہو۔ (۹۹) اس مشکل کوچل کرنے کے واسطے مجبور ہوئے کہ وہ مختلف راستوں کواختیار کریں ۔ وہ اس بات یر مجبور ہوئے کہ کہیں دونوں برحق ہیں ، اختلافات اور نزاع کے باوجود دونوں نے اپنے اپنے فریضہادراجتہاد کے مطابق عمل کیا ہے لہذا وہ لوگ ماجور اور بہشتی ہیں۔البتہ ممکن ہے انسان ایک، دویا چندمواقع پراس فرضیہ کے تحت اس کو مان لیاور یہ کہے کہ مصداق میں اشتباہ اور غلطى بيش آگئى ب\_ليكن موضوع بحث بد ب كەصدراسلام كى تاريخ ايسے حوادث، واقعات اورایسے برتاؤ سے بھری پڑی ہے اورایک اعتبار سے رقابتوں اور ٹکراؤ کے علاوہ کچھنہیں ہے۔ وہ بھی ان لوگوں کے درمیان جن کے بارے میں مصداق میں شک وشہبہ پیدا ہونا ممکن نہیں ہےاور بیا یک ایسی مشکل ہے کہ نہ فقط اہل سنت کی اس زمانہ کی تاریخ کو وجود میں آنے میں زیادہ مؤثر ہوئی ہے، (یعنی ان پر بیتار بخ زیادہ اثر انداز ہوئی ہے) بلکہ وہ تمام چیزیں جوکسی نہ کسی طرح اسلام سے متعلق ہیں، وہ اس سے سخت متأثر ہوئی ہیں۔(۹۶) اس زاوی نظر سے اس زمانے کی تاریخ اور اس کی پیروی میں تمام تاریخ اسلام نہ بالکل سیاہ اور تاریک ہے اور نہ ہی بالکل بے داغ (سفیر) بلکہ ملی جلی ( خاستری ) ہے۔ گویاحق و باطل کی شاخت کا کوئی مشخص ضابطہ اور معیار نہیں یا یاجا تاہے۔ یا تمام کے تمام مطلق حق ہیں اوریانسی اعتبار سے کم و پیش حقانیت کے حامل اور حق و باطل کے درمیان غوطہ زن ہیں آپس

180

میں بغیر کسی طرح کی ترجیح رکھتے ہوئے۔سب سے زیادہ اہمیت کی حامل بات بیہ ہے کہ افراد کے درمیان امتیاز دینے کی ہرطرح کی کوشش اوران کے اعمال ورفتاراور واقعات وحوادث کے بارے میں بھی یک سرتنقید ممنوع قرار پاگئ۔ بنااس پرتھی کہ بھی لوگ اچھے ہیں اوران میں جواختلاف پایاجا تا ہے وہ صرف ان کے اجتھاد کی وجہ سے بے نہ کہ ایمان تمام ذاتی خصوصیات اور صفا تجوان کے ایمان کی وجہ سے ان میں پیدا ہوئی ہیں اور چونکہ ایسا ہے تو ہم کو بیرت حاصل نہیں ہے کہ ہم ان کے اعمال کے بارے میں تحقیق کرکے چوں چرا کرنے کے لئے اُٹھ کھڑے ہوں اوران کے اعمال کوان کی حقانیت کی برکھ کا معیار قرار دیں۔اس طرح سے ذہنیت اورفکری اور نفسانی اعتبار سے متضاد مسائل کے سمجھنے کے بارے میں ان لوگوں کے حق وباطل ہونے کے اعتبار سے چھان بین کرنے کے حالات ختم ہو گئے۔ سیاس مباحث کے فقہی اور کلامی معیار اور ان کی بنیا دکو، چاہے وہ امامت اور خلافت کے بارے میں ہواور چاہے( دوسرے دینی مسائل ) سیاسی مسائل کے بارے میں ہو، بہت ہی شدت سے متأثر کردیا۔(۹۷)

اہل سنت کا فقہمی اور کلامی ڈھانچہ اور اس کے اتباع میں ان کی دینی اور نفسیاتی بناوٹ اس فکر پر بھر وسہ کئے ہوئے ہے کہ دومسلمانوں کے درمیان رقابت میں ایک مطلق حق اور دوسر ے کو باطل محض ، قرار نہیں دیا جا سکتا اور یہ پہلے درجہ میں اس دور کو جو آشفند اور پُرُشکش رہا ہے اور اس کے افراد اور شخصیتوں کو مقدس مان لینے کی وجہ سے متک ثر ہے۔ یہ نفسیاتی ڈھانچہ فی الحال اہل سنت کے لئے مشکلات پیدا کررہا ہے۔، یہ کہا جا سکتا ہے کہ بیدایک نئی اور ایں

مشکل ہے جس کی کوئی نظیر نہیں ہے اس لئے کہ گذشتہ دور میں یا اصولی طور پر ایسی مشکل سے روبر دنہیں ہوئے تھے یا کم از کم بیہ مشکل آج کل کی طرح شدیدا ور سخت پریشان کن نہ تھی۔ دور حاضر کی زندگی، نیا معاشرہ اور نئی تاریخ نے ایسی سخت اور شدید مشکل کھڑی کردی ہے۔(۹۸)

زمانهٔ ماضی میں جوانوں کی انقلابی ضروریات کی فی الفور جوابد بی ضروری ، بلکہ اتنی زیادہ سخت اور قطعی اور سنجیدہ نہیں تھی ۔ یا بالکل سے اس طرح کی ضرورت بی نہیں تھی ، یا اگر موجود بھی تھی تو آج کل کی طرح مختلف گوشوں میں پھیلی اور قدرت کی حامل نہیں تھی ۔ آج بی ضرورت پوری تیسری دنیا اور اسلامی ممالک میں موجود ہے اور اسلام اس سے بے اعتنا بھی نہیں رہ سکتا۔ خصوصاً یہ کہ عمومی طور پر مسلمان جوان لوگ کم سے کم ان آخری ایک دود ہائیوں میں اس بات کے جواب کو اسلام سے چاہتے ہیں ۔ وہ این نئی ضرورتوں کے اسلامی جواب کی تلاش میں ہیں ۔ چونکہ پہلے تو وہ اس جواب کو اینی خرورتوں کے اسلامی جواب کی تلاش میں ہیں اور دوسری دینی ضرورت جوان کو ہر غیر اسلامی چیز سے روک دیتا ہے۔ میں اور دوسری دینی ضرورت جوان کو ہر غیر اسلامی چیز سے روک دیتا ہے۔ ایس اور دوسری دینی ضرورت جوان کو ہر غیر اسلامی چیز ہے دوک دیتا ہے۔ مشکل سے جو جھر ہے ہیں ۔ وہ اینی معاشرتی اور شافتی اور سیاسی سرنو شت کے اعتبار سے ایک عظیم تبدیلی (انقلاب ) کے خواہاں ہیں ۔ ان کے ایسے ارمان اور دی تر میں ان کو

ہیں یہ ہوتی وہ علی جب کے دوہوں بین دیں کے ہیں۔ ایک اسلامی اور دوب کا بی ایک اسلامی انقلابی اقدامات کے لئے آگے بڑھاتے ہیں۔ لیکن وہ لوگ عین اس عالم میں ایک اسلامی راہ حل کی تلاش میں ہیں۔ ایک ایساراہ حل جواسلامی بھی ہواورا نقلابی بھی۔ بہت بڑی مشکل

اس سوال کے جواب کا حاصل کرنا ہے، اس لئے کہ اس سوال کا جواب حاصل نہیں ہوگا مگریہ کہ کلی طور پرفقہی ، کلامی دینی اور تاریخی فنہم میں بنیا دی طور سے تجدید نظر کی جائے اور عام لوگ کے نفسیات کی شناخت اس عظیم تحول اور انقلاب کے ساتھ ہما ہنگ ہو کر پورے طور پر بدل جائیں ۔(۹۹)

183

قطعی طور پریہی سبب ہے کہ بہت سے اسلامی دانشوروں، انقلابی سنی لوگوں نے، اپنے ضروری اور بخت ضرورتوں کا جواب یانے کے لئے اپنی تاریخی افکار میں ایک قشم کی تجدید نظر کی ہے۔ بیاس کے سبب تھا کہ انہوں نے اپنی تجزید وتحلیل اورارزیابی کے داسطے بہت صریح وقاطع اور کشادہ راہ پالی ہے کہ باطل کو باطل دیکھیں اگر چہ باطل نے اسلام کی نقاب اپنے چہرہ پر ڈال رکھی ہو، جن کوجن کہنا جاہئے اگر چہ دوسر بےلوگوں یا تاریخ نے اس کے ظاہری چیر ہ کومشنہ کردیا ہوبغیرکسی خوف وہراس کے باطل سے ڈٹ کر مقابلہ کریں اور تن کی مدد کے لئے ہم ہتن اٹھ کھڑے ہوں۔اس قاعدہ اور ضابطہ کی قبولیت کہ اسلام کی نقاب صریح فیصلہ اور پختا تصمیم کے لئے مانع ہویہ ہراس اقدام کے غلط ہونے کے مساوی ہے جوکسی ایسے حاکم کے خلاف اُٹھ کھڑا ہو جوخلوا ہر اسلام سے تمسک کر کے ہر طرح کے جرم وجنایت اور خیانت کو انجام دینے میں کامیاب ہوجائے۔تاکہ بیاصل جوصدراول کی تاریخ کوغیر قابل تنقید ہونے اور قانونی ( شرعی ) ماننے کا نتیجہ ہے، بیرممار نہ ہوجائے جب تک بیرسلم قضید ختم نہ ہوگا (یعنی صدراول کی تاریخ پرنفذ و تبصرہ غیر قانونی اورغیر شرعی جانا جا تا رہے گا) بیہ شکل ویسے ہی استوار وبرقرارر ہے گی، یہ پٹھیک اسی سبب کی بنا پر ہے کہ اہل سنت کی فقہی وکلامی کتابوں کے

مختلف موضوعات جیسے: بیعت، اجماع، اجتہاد، تخطیہ وتصویب، اجماع حل وعقد، مقام خلافت اور خلفا کی حیثیت منزلت، اولی الامر اور اس کی اطاعت کا ضروری ہونا اور ایسے، ی دوسرے موضوعات کی اس طرح سے دوسرے مختلف انداز میں تعریف اور اس کی چوحدی بیان کی ہے۔(۱۰۰)

وہ انقلابی اور مفکرین لوگ جنھوں نے اس بات کی کوشش کی ہے کہ اس اصل کو محفوظ رکھتے ہوئے مقابلہ کے لائحہ کی تدوین کریں ان لوگوں کو ملی طور پر شکست کا سامنا کرنا پڑا ہے۔ وہ لوگ چاہتے بتھے کہ اپنی ذاتی فدا کاری ، استفامت اور اپنے ایمان پر تکیہ کرتے ہوئے جو ان کے نظریاتی اعتقادات میں کمز وری اور کی واقع ہوئی ہے اس کی بھر پائی کریں۔ اور کم از کم یہ ہمارے زمانہ میں میسر نہیں ہے۔ اگر معا شرتی اور سیاسی مقاصد تک پہنچنے کے لئے انقلابی لوگوں کے لئے ضروری شرط ان کی پائے مردی اور استفامت پر موقوف ہے، بیشک اعتقادی نظریہ اور اس کی حساسیت کے لئے ہی شرط کا فی ہے جو اس کے مقاصد اور اس زمانہ کی روح سے ساز گار ہوئین اس عالم میں کہ قدرت میں استمر ارد بقا، پائے مردی واستفامت اور اس کی جواب دہی پر قادر ہو۔ (۱۰۰)

البنہ وہ مسلہ جس کے متعلق او پر اشارہ کیا گیا ہے صرف اسی میں محدود نہیں ہوگا۔صدر اسلام کے حوادث پر نفذ و تبصر ہ کوغیر قابل قبول ہونے کو قانونی حیثیت دینا فکری جلمی اور دینی اعتبار سے مطلوب اور ضروری تبدیلی لانے سے مانع ہے کہ دور حاضر میں مسلمان لوگ جس کے نیاز مند ہیں۔فقط اس ضرورت کا ایک حصہ انقلابی پہلوا ور مبارز ہ جوئی کا پہلو ہے جیسا کہ ہم

نے بیان کیاحتیٰ اس ضرورت کا جواب دینے اور اس کو سیح راستہ پر لگانے کے لئے ان کے عقائد میں بھی تبدیلی پیدا کرنالازم اورضروری ہے۔سب سے زیادہ اہمیت کا حامل ہے کہ جن مختلف موضوعات کی تنقیدا نہ جائج پڑتال ہونی چاہئے انھیں میں سے دین اور اس کی تاریخ بھی ہے جواس جدیدزمانہ کی اہم ترین ضروریات میں سے ہے، اس کے بارے میں کوئی مناسب را چک نکالنا چاہئے ۔عصر نو کی تنقیدوں کے مقابل میں لوگوں کے ایمان کا پچھ خاص یقیدیات کی بنا پراصرارنہیں کیا جاسکتا جونہ تو دین کے بنیادی اصول میں سے ہیں بلکہ زمانہ کےایک خاص حصہ کے مسلمانوں کے اجماع کا نتیجہ ہے اس کا دفاع کیا جائے۔ ہر دین میں کچھایسے مقدسات اور یقینیات پائے جاتے ہیں جو قابل تنقید وتبصرہ بھی نہیں ہیں اوران میں کوئی اندیشہ اورخد شد بھی نہیں ہے۔ بیددین کی حقیقت کی طرف پلٹتی ہے اور ز مانہ کے تحولات اور تنبد بلیوں کو اس میں بالکل دخالت نہیں رہا اور نہیں ہے۔لیکن بیہ مسّلہ عقیدہ کے اس جز سے متعلق ہے جس کی بنیا داصل دین میں نہیں ہے بلکہ مونین کے اجماع میں پائی جاتی ہے، بیچینہیں ہےاوراس سے ملمی اور تاریخی تنقیدوں اور تبصر وں کا ہمیشہ کے لئے دفاع نہیں کیا جاسکتا کسی چیز کے بارے میں اس تنقیدی رجحان کے مقابلہ میں اُٹھ کھڑے ہونا دین سے فراریا دین کے پاسداروں پر ہی معصیت اور اعتقادی ہرج ومرج کےعلاوہ کچھاور عاید ہونے والانہیں ہے(۱۰۲) اس سے قطع نظر چونکہ دین کی اصل اس یرتھی کہ اس مدت میں جوبھی اتفا قات پیش آئے ہیں و حقیقی اسلام کے وجود میں آنے کے علاوہ کچھاور نہیں تھا۔لہذا مجبوراً ہراس میدان جس میں

اسلام کے مصادیق اور نظریات کو معلوم کرناجس کے اس زمانہ میں کوئی نمونہ پایا جاتا ہواس کی طرف رجوع کرنا ضروری ہے۔لیکن اہم بات یہ ہے کہ اس زمانہ میں کبھی ایک ہی مسئلہ کے مختلف جواب دیئے گئے ہیں بغیر اس کے حالاتم میں کوئی تبدیلی آئی ہو۔اب ایسی صورت میں کون سے جواب کواختیار کیا جائے؟

186

مثلاً انتخاب خلیفہ کی کیفیت کے باب میں مختلف نمو نے موجود تھے۔ ابو بکر نے عمر کو وصیت کی لیکن عمر نے چھ دمیوں کو وصیت کی اور انتخاب خلیفہ کے کیفیت کی تعیین کیفیت کو ان لوگوں میں سے ہی معین کر دیا۔ اس کے باوجود کہ شروع میں خود ابو بکر کی خلافت کو چند لوگوں نے جن کو انگلیوں پر گنا جا سکتا تھا ان کے ذریعہ اس کی بیعت منعقد ہو گئی ۔ یہ نمونہ اس کے علادہ دوسر ے بہت سے نمو نے ، خصوصاً فقہی اور کلامی مسائل میں کہ بھی ایک ہی مسئلہ کے بارے میں مختلف جو ابات اور کبھی ایک دوسر ے کے متفاد جو اب دیئے گئے تھے، بعد میں اہل سنت کے متکلمین وفقہا کو تھے معیار کو معین کرنے کے لئے متعدد مشکلات کا سامنا کرنا پڑا جو تمام کے تمام صدر اسلام کی تاریخ کو قانونی حیثیت دینے کی بنا پر تھا۔ (۱۰۳ دوسری فصل بے حوالے (۱) واقعیت اور حقیقت ہیہ ہے کہ خود پیغیرا کرم صلی اللہ علیہ وآلہ کی ذات گرامی خاص طور سے قریش (عرب کامشہور ومعروف خاندان) کے نز دیک بہت زیادہ محترم ومقدس نہ تھی آپ کے ساتھ جوان کا برتا واور روبیہ تھا اس کے مجموعہ سے بیہ بات حاصل ہوتی ہے، حتیٰ وہ لوگ عام مسلمانوں کے برابر بھی پیغیرا کرم کی بہ نسبت عقیدہ نہیں رکھتے تھے۔ آپ صلی اللہ علیہ وآلہ کی شان ومنزلت کو تصور سے بھی کم جانتے تھے جس پر اس زمانہ کے تمام مسلمانوں کا اتفاق تھا۔ مندر جہ ذیل داستان اس کا بہترین نمونہ ہے۔

عبداللدابن عمر کہتے ہیں: جو کچھ میں رسول خداصلی اللہ علیہ وآلہ سے سنتا تھا اس کولکھ لیا کرتا تھا تا کہ اس کے ذریعہ میں اسے محفوظ کرلوں ، خاندان قریش نے مجھے اس چیز سے رو کا اور کہا: ہروہ چیز جو پیغیبرا کر مصلی اللہ علیہ وآلہ سے سنتے ہوا سے کیوں لکھتے ہو؟ حالا نکہ وہ ایک ایسا انسان ہے جو بھی غصہ میں آکر اور کبھی رضا ورغبت کے ساتھ بات کرتا ہے۔ پھر میں نے اس کے بعد پچھ نہیں لکھا اور اس بات کو پیغیبر صلی اللہ علیہ وآلہ کی خدمت میں عرض کردیا۔ حضرت نے انگلی سے اپنے دہن کی طرف اشارہ کیا اور فرمایا: ککھو! خدا کی قسم جو بھی چیز اس سے خارج ہوتی ہے وہ حق کے علاوہ پچھ اور نہیں ہوتی ہے۔ مسند احمد، ج سی عرض کردیا۔ نہونہ وہ ی خص ہوتی ہے دہن کی طرف اشارہ کیا اور فرمایا: ککھو! خدا کی قسم جو بھی چیز اس میں خارج ہوتی ہے دون کی طرف اشارہ کیا اور فرمایا: ککھو! خدا کی قسم جو بھی چیز اس

نمونے اس حقیقت کی حکایت کرتے ہیں۔لیکن بعد میں مسلمانوں کے عقاید کی کیفیت، خاص طور پرخاندان قریش نے پیخبرا کرم صلی اللہ علیہ وآلہ کواتنا بلند مرتبہ دے دیا کہ خود اس بات کی توقع رکھنے لگے یعنی کہنے لگے کہ بہلوگ صحابہ ہونے کے اعتبار سے پنجبرا کرم صلی اللَّدعليه وآله صے زيادہ نز ديک ٻين جن تو به تھا کہ ان کو پنج مبرا کرم صلَّى اللَّدعليه وآله کى به نسبت بھی ایسا، یعقیدہ رکھنا چاہئے۔ان کے واسطے مسلہ یہ بیں تھا کہ ملی طور برکون کون سے عقائدموجود بتصيبة قابل توجه بات بير ہے کہ خود قریش نے بعد والے زمانوں میں مسلمانوں كى نظرمين بالاترين قدر دمنزلت كوحاصل كرليا \_ اس لئے كہ ان كاعقيدہ بہتھا كہ دہ لوگ اپنے زعم ناقص میں دوسرےلوگوں کی بدنسبت پیخمبراکرم صلی اللہ علیہ وآلہ سے بہت زیادہ نزدیک اور ان کے بہت ہی وفادار اصحاب میں سے تھے، اقتضاء الصراط المتنقیم کے ص، ۱۰ ـ ۵ ۱۹ دادراسی طرح کنز العمال، کی ج۳، ص۲۶ ـ ۲۶ ، پربھی رجوع کریں۔ (٢) تقريباً تاريخ اسلام کی تمام کتابيں جوزمانهٔ پيغيبرا کرم صلى الله عليه وآله کے داقعات د حوادث کو شامل ہیں اور آنحضرت صلی اللہ علیہ وآلہ کی رحلت کے بعد کے دا قعات، ابو بکر کے انتخاب کی کیفیت کی داستان اور وہ بحثیں جواس کے ضمن میں آئی ہیں، کم وبیش بغیر کسی اختلاف اور فرق کے فل کرتی ہیں اور یہ بات اس کی نشان دہمی کرتی ہے کہ بید داستان صحیح ہے نمونه کے طور پرالامامة والسياسة کی ج۲۰، پر جوع کريں۔ (۳) اسلام اس نئے معاشرہ کابانی تھاجس کے دینی اور دنیادی مقد سات ایک دوسرے سے ملے ہوئے تھے۔اس امرکو کہ بیددین جاہلیت کی رسم ورواج اوراس کی میراث کی طرف توجہ

188

دیتے ہوئے کس طرح وجود میں آیا اوراس میں تبدیلی پیدا کر کے برقر ارر ہا احمدا مین نے فجر الاسلام، کے ص۹۶- ۹۷، میں اس کی بخوبی وضاحت کردی ہے اور اسی طرح العقید ۃ والشریعة فی الاسلام، کے ص۹-۲۲، پر بھی رجوع کریں۔

510- PP.350, Shorter Encyclopaedia of Islam

(٤) الاسلام واصول الحکم ص ١٧٥ - ١٧٦، مزيد وضاحت کے لئے آپ اس کتاب کے ص۱۷۱ ـ ۲۸ پر جوع کریں۔ (٥) چیوٹے سے ایک گروہ نے ابو کمر کی خلافت کو پیغمبرا کرم صلی اللہ علیہ وآلہ کی وصیت کی اوسے جانا ہے ۔حسن بصری،محب الدین الطبر ی اور اہل حدیث کی ایک جماعت اس گروه سے متعلق ہیں۔ معالم الخلافة في الفكر السياسي الاسلامیص ۱٬۱۳۳ بن حزم ايک مفصل اورطاقت فرسابحث کے ضمن میں اس بات کی کوشش کرتے ہیں کہ بہ ثابت کریں کہ ابوبکر کی خلافت حضرت کے واضح بیان کے سبب اور آپ سے منصوص تھی، الفصل ج ٤ ،ص ۷۰۷۔ ۱۰۱۱۱ نظرید پر تنقید و تبصره الاسلام واصول الحکم کے ۲۷ - ۱۷۳ ، پر موجود ہے اور اس یراس سے بھی زیاد علمی تنقید انظم الاسلامیۃ کے ۲۷ ۔ ۵۰ ، پررجوع کریں۔ اس مقام پر قابل توجہ ہے کہ ابن جُزّ ی جوغر ناطہ کے آٹھویں صدی کے معروف علما میں سے ہیں، ابوبکراورعمر کی بھی خلافت کی طرف اشارہ کرتے ہوئے پیغیبرا کرم صلی اللہ علیہ وآلہ کی وصیت کے قائل ہیں۔اس کی کتاب القوانین الفقہیۃ کے ۱۷، پر رجوع کریں۔ (٦) ابوبکر کے خلیفہ منتخب ہونے میں انصار کی مخالفت کے بارے میں الامامۃ والسیاسۃ کے

اہل تسنن اورتشیع کے سامی نظریات 190 ص ٥ ـ ٠ ١ اوراسی طرح ابوبکر اورعمر کی طرف سے انصار کو دیئے گئے جوابات کوص ٦ اور ٧ رجوع کر س۔ (٧) ابوبکر کوخلیفہ کے امیدوار کے طور پر نام پیش کرتے وقت ابوسفیان نے اس طرح کہا: اے عبد مناف کے بیٹو! کیاتم اس بات پر راضی ہوجاؤ گے کہ قبیلہ بنی تمیم کا ایک شخص تم پر حکومت کرے؟ خدا کی قشم مدینہ کو گھوڑوں اور جنگجو افراد سے بھر دوں گا۔مواقف کے ص ٤٠١ پر جوع کریں۔ (۸) بن ہاشم کی مخالفت کے بارے میں الامامة والسیاسة کے ص٤ ۔ ١٠ اور اسی طرح ص ۱۳ - ۱۶ ، پر بھی رجوع کریں۔ حضرت علی کے اقوال جسے آپ نے بعد میں مقابلہ نہ کرنے کی علت اور سبب کے طور پر بیان کیا ہے، اس سے بیہ بینہ چلتا ہے کہ آنحضرت کے موافق بہت زیادہ اور ابوبکر کے مخالفین کی بھی تعداد بہت زیادہ تھی۔ نمونہ کے طور پر آنحضرت کے خطبہ کو الغارات کے ج۱، ص۲۰۲ پراوراسی طرح کشف المحجة میں سیدابن طاؤس نے ان کے کلام کوفل کیا ہے اس کی طرف رجوع کریں۔ (۹) بہت سےلوگ جن پر مرتد ہونے کا الزام تھا اور اہل ردہ ہے مشہور تھے حقیقت میں وہ لوگ مریز ہیں تھے۔وہ لوگ ابو بکر کے سیاسی مخالف اور حریف تھے نہ بیر کہ انھوں نے اسلام کا انکار کیا ہو۔ اس بارے میں خاص طور پر آپ رجوع کریں الاسلام و اصول الحکم کے ص ۱۷۷ ۔ ۱۸ پر اور ای طرح النص والاجتہاد کے ص ۱۳۶۔ ۱۰ پر رجوع کریں۔ فجر

ہیں۔

الاسلام ص ۸۰۰۸ ، پررجوع کریں۔جولوگ تمام ارتداد کے ملزموں کو مرتد داقعی جانتے ہیں ان کے نظریات اور تحلیل وتجزید کی کیفیت کو معلوم کرنے سے معلوم ہوجائے گا کہ وہ لوگ ابوبکر کے سرسخت مدافع ہیں، اس کے لئے رجوع کریں، البدعة : تحدید ہا و موقف الاسلام منہاص ۲ ۳ اور ۳۳ ، مولف عزت علی عطیہ، اس داستان کے مصادر کو تفصیل سے نقل کرتے

191

(۱۰)نمونہ کے واسط، ابوبکر کے منتخب ہونے کے مخالفین و موافقین کی دلیلوں کو الامامۃ و السیاسۃ کے ص٤ -١٦، پر ملاحظہ کریں۔

(۱۱) اس بات پر دلیلیں قائم کرنا کہ خلافت اور امامت کی اپنی ایک حیثیت ہے جو صرف علی ابن ابی طالب کے لئے زیب دے سکتی ہے، نہ فقط آ محضرت صلی اللہ علیہ وآلہ کے ذریعہ، بلکہ بعد میں دوسرے ائمہ ٹہد کی (ع) کے ذریعہ ایک دوسرے طریقہ سے بھی بیان کی گئ ہم ۔ نمونہ کے واسطے امام حسن کا معاویہ کے نام خط کو نظریۃ الا مامۃ عند الشیعۃ الا مامیۃ کے ص ۳۱۸ ۔ ۳۱۹ پر آپ رجوع کریں ان شرائط کے بارے میں جو امام کے اندر ہونے چاہئے، اس کے لئے شرح نہتی البلاغة ابن البی الحدید کی جام ہ میں ۲۹۳ پر جو عکر اس یہ تاز کی ایک ان ان شرائط کے بارے میں جو امام کے اندر ہونے پر قابل توجہ بیہ ہے کہ حضرت کے بیان کی تمام ہوجانے کے بعد بشیر ابن سعد نے جو سعد ابن عباد کے بڑ رحریف تصافیوں نے کہان آگر ابو بکر کی بیعت سے پہلے آپ کا کلام انصار نے ٹن لیا ہو تا تو ان میں سے کوئی بھی آپ کی بیعت کی خالفت نہ کر تا اور نہ ہی کوئی تو قف اور

اختلاف کرتا۔ بشیر قبیلہ ً اوس کا سردار تھا اور بیعت کے بارے میں اس کی مدد اس بات کا سبب بنی کی که عمرا پنی خلافت کے آخری زمانہ تک بنی خزرج سے زیادہ بنی اوس کو حصہ دے ۔اس کے لئے محدمہدی شرالدین کی کتاب ثورۃ الحسین کے ۲۰، پررجوع کریں۔ (۱۳) بنی ہاشم نے علی کا دامن بکڑ لیا تھا اورز بیر بھی انھیں لوگوں کے ساتھ تھا اور بنی امیہ عثمان کے طرفدار بتھاور بنی زہرہ بھی سعداور عبدالرحمن کے طرفدار بتھ... آپ الامامة والسياسة کے ۱۰ ۱-۱۱، پر جوع کریں۔ (۱٤) طبری ج۳ جص ۱۹۷ پر جوع کریں۔ (۱۰) ابن قتیہ نے حضرت علی سے بیعت لینے کی داستان کواس طرح نقل کیا ہے : حضرت صلی اللہ علیہ وآلہ کے پاس دوبارہ سے بیعت لینے کے لئے لوگوں کو بیجنے کے بعد عمرایک جماعت کے ہمراہ حضرت صلی اللہ علیہ وآلہ کے گھر کی طرف روانہ ہوئے اوران کوابو بکر کے نز دیک لے گئے، آپ سے کہا گیا: بیعت کرو۔ آپ نے فرمایا: اگر میں بیعت نہ کروں گا تو کیا ہوگا؟ توان لوگوں نے کہا: خدا کی قشم تمہاری گردن ماردیں گے تو آپ نے فر مایا: ایسی صورت میں تم نے خدا کے ایک بندہ اور رسول خداصلی اللہ علیہ وآلہ کے بھائی کوتس کردیا یہ عمر نے کہا: ہاں بندہ خداضر ورلیکن پنجیبرا کرم صلی اللہ علیہ وآلہ کے بھائی کونہیں۔ابوبکر کے سر پر طائر بیٹے ہوئے تھے یعنی وہ خاموش تھے۔عمرنے چاہا کہ وہ حضرت سے بیعت لے لےتواس (ابوبکر)نے جواب میں اس طرح کہا: جب تک فاطمہ اس کے ساتھ ہیں ، اس کو کسی چیز کے

لئے مجبور نہیں کروں گا۔الامامۃ والسیاسۃ کی ج۲،ص ۲۳ پر رجوع کریں۔ابن قتیبہ اس کو

تفصیل کے ساتھ فقل کرتے ہیں اور اس کے بعد کہتے ہیں:علی، کرم اللہ وجہہ نے، رحلت فاطمہ رضی اللہ عنہا کے وقت تک ابوبکر کی بیعت نہیں کی ۔نفس حوالۂ سابق ،ص٤ (اور اسی طرح ریاحین الشریعة کی ج۲ ،ص۳ ۵ - ۶۱ ، یربھی رجوع فرمانیں -(۱۶)سب سے زیادہ اہمیت کا حامل بلکہ فقط ایک دلیل جواس زمانہ میں قائم کی جاتی تھی وہ بہر تھی کہ خاندان قریش کےعلاوہ دوسر ے عربوں کے آگے سرنہیں جھکا نمیں گےاس کے لئے آب الامامة والسياسة كص ٦-٨ يررجوع كري-بعد میں عمر نے اپنے آخری جج کے سفر کی واپسی کے وقت مدینہ میں ایک خطبہ میں بیان کیا، ابو بکر کومیند خلافت پر بٹھانے کی داستان اوران دنوں کے حوادث اور دا قعات کو تفصیل سے بیان کیا۔مسنداحدابن جنبلکی ج۲،ص ہ ۵۔ ۲ ہ، بررجوع کریں۔ (۱۷) پیامہ میں بارہ سو(۱۲۰۰) مسلمانوں کوشہ پیر کردیا گیاان میں سے ۲۳ افراد خاندان قریش سے اور ۷۰ افراد انصار میں سے تھے التنہیہ والاشراف کے ۲٤۸ پر رجوع کر س۔ (۱۸) جنگ یمامہ کے بعد عمر کا بھائی زید بھی اس جنگ میں قتل ہو گیا،عمر نے ایو بکر سے اس

193

(۱۸) جنگ بیامہ کے بعد عمر کا بھانی زید بھی اس جنگ میں مل ہو گیا، عمر نے ابوبکر سے اس طرح کہا: بہت سے قاریان قرآن جنگ بیامہ میں قتل ہو گئے ڈرتا ہوں کہ دوسری جنگوں میں تمام قاری حضرات قتل کردیئے جائیں اور قرآن کا بہت ساحصہ ضائع ہوجائے۔ اس طرح سوچتا ہوں کہ قرآن کو جمع کرلیا جائے... اس کے لئے العواصم من القواصم کے س ۶۷ پر رجوع کریں۔

اہل تسنن اورتشیع کے سامی نظریات 194 حاشيه ميں مختلف مآخذ اور مختلف نقل موجود ہيں ان کوملا حظہ کریں۔ (۱۹) ان مرتدول کے بارے میں جھول نے اسلام سے منھ موڑ لیا تھا اور مدینہ کو قطعی دھمکیوں کی چیپٹ میں لاکر کھڑا کردیا تھا۔ بحث کو تقح اور تفصیلی طور پر مطالعہ کرنے کے لئے مويركى كتاب كي طرف رجوع كريب اوراسي طرح التنبية الاشرافكص ٢٤٧ - ٢٠ مريهي رجوع کریں-MuirTheCalighate PP.11 (۲۰) جس چیز نیمسلمانوں کومشغول کررکھا تھاوہ دائمی جنگیں تھیں۔اس لئے کہ وہ لوگ اس ز مانہ میں روم اورا پران کے ساتھ جنگ میں مشغول تھے۔اکملل وانحل کی ج۲،ص ۱۸ پر رجوع کریں۔ (۲۱) کنزالعمال ج۵، ص۸۵۸، نیز العواصم من القواصم کے ص۶۵، اسی صفحہ کے حاشیہ میں اس واقعہ کے بہت سے مَاخذ اور مختلف نقلوں کی طرف ملاحظہ کریں۔ (۲۲) حقیقت بیرے کہ عمر کی جانشینی میں بہت زیادہ شمکش اور کھینجا تانی تھی۔ابن قنیبہ کہتے ہیں: جب ابو بکر مریض بتھے، اسی مرض میں وہ اس دنیا سے رخصت ہو گئے، کچھ صحابہ اس کی عیادت کے لئے آئے۔عبدالرحمن ابن عوف نے اس کوخطاب کرتے ہوئے کہا: اےخلیفہ پنج برصلی اللہ علیہ وآلہ کیسے امید وار ہوں کہتم شفا وسلامتی یالو، ابوبکر نے کہا: کیاتم ایسا

سوچتے ہو؟ کہا: ہاں ابوبکر نے کہا: خدا کی قشم میری حالت بہت خراب ہے اور شدید درد ہے۔لیکن جو پچھتم مہاجرین کی طرف سے دیکھتا ہوں میرے لئے اس سے بھی کہیں زیادہ دردناک ہے۔تمہارے امورکو جومیر نز دیک بہترین شخص ہے میں نے اس کے ذمہ کر دیا

ہے لیکن تم غرور و تلبر اور بغاوت پر اتر آ و گاور اس کواپنے ہاتھ میں لینا چاہو گاور بیاس وجہ سے ہے کہ تم دیکھر ہے ہو کہ دنیا نے تہ ہاری طرف رخ کرلیا ہے ... الامامة والسیاسة ج۱، ص۱۰، شرح ابن ابی الحدید ج۰ ۲۰ میں ۲۲؛ ملل ونحل ج۱۰ میں ۲۰ ابن ابی الحدید طلحہ کی صرح مخالفت کو بھی نقل کر تا ہے : جس وقت ابو بکر نے عمر کوا نتخاب کیا ، طلحہ نے کہا: خداوند عالم کو کیا جواب دو گا گر وہ بندوں سے پو چھے کہ کیوں سخت اور سنگدل شخص وہ مجھ سے پو چھے گا تو جواب دو گا گر وہ بندوں سے پو چھے کہ کیوں سخت اور سنگدل شخص امیر بنایا ہے اس کے بعد اس (طلحہ) کو برا بھلا کہنا شروع کر دیا۔ (نفس حوالے سابق کے ص۲۰ ، پر جو عکر کی میں کہہ دول گا: تیر بندوں میں سے بہترین مرد کو لوگوں کا میں بنایا ہے اس کے بعد اس (طلحہ) کو برا بھلا کہنا شروع کر دیا۔ (نفس حوالے سابق کے

195

ان روایات کی بنا پر جن کا تذکرہ کنز العمال نے اس باب میں کیا ہے۔طلحہ کے علاوہ دوسر ب لوگ بھی اس انتخاب پر معترض تھے۔ ایک روایت کے مطابق جس کو اصحاب پیغیبر صلی اللہ علیہ وآلہ میں سے ایک صحابی نقل کرتا ہے کہ عبد الرحمن ابن عوف اور عثان ، ابو بکر کی مجلس میں وارد ہوئے اور تنہائی میں اس سے کچھ خاص با تنیں کرتے ہیں۔ اسی وقت کچھ لوگ اس کے پاس آتے ہیں اور عمر کے انتخاب پر اس کی خشونت کی بنا پر اعتراض کرتے ہیں۔ کنز العمال جہ میں ہری محال کی مطابق جس وقت ابو بکر کی خلافت نے ہیں اور عمر کی اور خلافت کے لئے کھی گئی اس وقت طلحہ ابو بکر کے پاس آئے اور کہا کہ میں ان لوگوں کی طرف سے گفتگو کرنے آیا ہوں جو تیر بے انتخاب پر معترض ہیں۔ عمر کو جوایک بدا خلاق ، تند خوا ور سخت گیر

اہل تسنن اور شیع کے سامی نظریات 196 انسان ہےا پیشخص کوخلافت کے لئے کیوں انتخاب کیا ہے؟نفس ماخذ سابق ص ۲۷ ۸ ۔ خود عمرا پنے انتخاب کے بعد منبر پر گئے اور اس طرح کہنا شروع کردیا: خدایا! میں ایک سنگدل انسان ہوں مجھ کونرم بنادے، میں ایک ضعیف انسان ہوں مجھے قدرت عنایت کر، میں بخیل ہوں مجھے سخاوت عطا کر یفس ماخذ سابق ص، ٥٨ ، پران کا خطبہاس کی تا ئید کرتا ہے کہ دا قعا ایسے اعتراضات کاباز ارگرم تھاادر حتیٰ ان پریداعتراض کی فضاعمومی تھی۔ البتداس کے علاوہ اور دوسرے اسباب بھی دخیل ہیں ۔ابن ابی الحدید کہتے ہیں: ابو بکر نے اینے مرض الموت میں صحابہ کو خطاب کر کے اس طرح کہا: جس وقت میں نے اپنے نز دیکتم میں سے بہترین کو چُنا ہتم سب نے اپنی سانس کو سینے کے اندر عبس کرلیا چاہا کہ بیدا مراسی کے یاس سے دوں بیسب اس لئے ہے کہتم نے دیکھا کہ دنیا نے تمہاری طرف رخ کرلیا ہے۔ خدا کی قسم حریر ددیا کے پر دوں اور ریشمی مسند دں کواپنے لئے حاصل کرلو گے۔شرح ابن ابی الجديدج بشع ۲

(۲۳) عمر ابوبکر کے بالکل برخلاف اپنے آپ کوا یک طرح کی قانون سازی کی صلاحیت کے مالک سمجھتے تھے۔لیکن جیسا کہ ان کی رفتار و گفتار سے معلوم ہوتا ہے کہ وہ اپنی صلاحیت کو مسلمانوں کے حاکم ہونے اور اپنی ذاتی حیثیت کے اعتبار سے جانتے تھے نہ کہ اپنی ذاتی اور دینی مقام و منزلت کے سبب ۔خود ان کے فرز ند عبد اللہ روایت کرتے ہیں ایک روز جابیہ ایک مقام جو بیت المقدس نے نز دیک واقع ہے اس مقام پر مسلمانوں کو خطاب کر کے اس طرح کہا: اے لوگو! میں تہمارے در میان وہی حیثیت رکھتا ہوں چیسی پیغیر اکرم صلی اللہ

عليہ وآلہ ہمارے درميان مقام ومنزلت كے حامل تھے۔ سنن تر مذى ج ہم ٢٥٠ -انہوں نے بعد ميں اس بات کو ثابت کرديا کہ وہ وا قعاا پنے لئے اس شان کی حکومت کے قائل ہیں۔ اس سلسلہ ميں اس کے بہت سارے اقدامات جن کے ذريعہ ايسی شان و شوکت اُ جھر کر سامنے آ کی اس کے لئے آپ رجوع کر یں انعص والا جتہا دی کے سر ٢٤ - ٣٨٣ ، پر اس کے بعد کے دور کے فقہا اور متکلمین میں اسی حیثیت اور مقام و منزلت کی بنیا د پر جس کے مر اور دوس نے خلفا اپنے واسطے قائل تھے ، نیز دوسری دليلوں کے تحت بھی ، جھوں نے حکومتی احکام کی تفسیر و تدوین کی ہے۔ اس بارے ميں آپ الا حکام فی تميز الفتاو کی من الا حکام مؤلف ابن اد يس قرافی کے ص ٣٩ - ٣٩ ، پر رجوع کر یں ۔ خصائص التشریع الاسلامی فی السیاسة و آتھی ۲۰ - ۲۰ ، الاعتمام مؤلفہُ شاطبی کی ، ج۲ ، ص ٢٦ ، پر رجوع کریں۔

197

(۲٤) نمونہ کے واسطے جس وقت عمر نے حضرت علی سے ابو بکر کی بیعت لینے کے لئے آنحضرت کے او پر دباؤ ڈالا، حضرت نے فرمایا: اس کودوہ لے کہ پچھ حصہ تجھے بھی نصیب ہوجائے گا۔تواس کی امارت اور حکومت کو آج مستحکم کرد ہے تا کہ کل تیرے ہی پاس پلٹ کر آنے والی ہے۔ الامامة و السیاسة ج۱، ص۱۱۔عمر نے اپنا جانشین بناتے وقت کہا: اگر ابوعبیدہ جراح زندہ ہوتے تو بید عہدہ ان کو دیتا۔نفس حوالنہ سابق ص ۲۳، یہاں پر دلچ سپ چیز نے ان کو یا دکر کے افسوس کا اظہار کیا کہ وہ کیوں زندہ نہیں ہیں۔

(۲۰) من اصول الفكر السياسى الاسلامى كص ٤٧ ٣ پر رجوع كريں۔ (۲٦) يہ بات خليفہ دوم كى ذاتى اور اخلاقى خصوصيات كا ملاحظہ كرتے ہوئے اور اسى طرح بيغير اكرم صلى اللہ عليہ وآلہ كے زمانہ اور تھوڑ اساقبل و بعد كے زمانہ كے اعراب اور ان كى تربيتى اور نفسياتى خصوصيات پر توجہ كرنے سے يہ بات بخو بى معلوم ہوجاتى ہے بطور نمونہ آپ، كنز العمال كى ج٥ ، ص ٢٨٦ - ٤ ٢٢ پر رجوع كريں اسى طرح كتاب عمر ابن خطاب مولف عبد الكريم الخطيب كے، ص ٢٥ - ٤٢ - ٢٧٣ - ٤٤ اور اسى طرح ان كى وصيت، اپن بعد والے خليفہ كے لئے ان كے روحانى اور نفسياتى افكار اور قلى جھكا وادر وحى اور نفسياتى حساسيت كى حكايت كرتى ہے - آپ اس كے لئے البيان والتينين كى ج٢ ، ص ٤٤ - ٤٤ پر رجوع كريں -

198

(۲۷) عبداللہ ابن عمر اس زمانہ کے سخت اور خوف ناک حالات کی اس طرح تصویر کشی کرتے ہیں: پیغیبرا کرم صلی اللہ علیہ وآلہ نے جیسے ہی اپنی آنکھیں بند کیں، مدینہ نفاق سے بھر گیا اور اعراب مرتد ہو گئے مجمی بھی وجد میں آکر خیالی پلا وَپکانے لگے اور طرح طرح کے نقشے بنا کر کہنے لگے وہ انسان جس کے سابیہ میں اعراب نے قدرت حاصل کی تھی وہ اس دنیا سے اُٹھ چکا ہے۔ اس کے بعد ابو بکر نے مہما جرین اور انصار کو جمع کیا اور کہا: اعراب نے اونٹ، بھیڑ اور بکری دینے سے انکار کردیا ہے اور دین سے پلٹ گئے اور عجمی لوگ پیغیر اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ کی رحلت کے سبب تمہمارے او پر حملہ کرنے کا سود اسر میں پالے ہوئے ہیں۔ پس اپنی رائے کو اس بارے میں بیان کرو میں تمہماری ہی طرح کا ایک انسان ہوں

البتةاس موقع پرمیری ذمه داری زیاده سنگین ہے۔ کنز العمال ج ہ ،ص ۲۶ ۔ (۲۸) وہ روایات جومسلمانوں کے خوف کو ظاہر کرتی ہیں، یہاں تک کہ عمر کی خلافت کے زمانہ میں ایران سے جنگ ہے وہ بہت زیادہ ہیں۔ ایسامشہور ہے کہ عمر اس اقدام سے وحشت ز دہ تھےاوریہی سبب تھا کہاس نے چند بارارادہ کیا تا کہ وہ خودمجاذ جنگ پر جائیں ۔ یہاں تک کہ حضرت علی اپنے ایک مختصر اور پُر معنی بیان کے من میں ان کے ڈرکوان کے دل ے نکال دیا اور فی الحال ان کومحاذ جنگ پر جانے سے روکا۔ آپ کے کلام کا ایک حصہ اس طرح سے ہے:... اس دین کی کا میابی اور شکست شروع ہی ہے کمی اور زیادتی پر نہیں رہی ہے۔ بیایک ایسا دین ہے کہ خداوند عالم نے اس کو فاتح بنایا اور اس کے سیاچیوں کو قدرت بخش اوراس کی مد دفر مائی۔اورنوبت آ ہستہ آ ہستہ یہاں تک آ پیچی ... نیچ البلاغة خطبہ ٤٢٤۔ (۲۹ )ا یران وروم سے جنگوں میں جو مال غنیمت ہاتھ آیا اس کی مقدار کو معلوم کرنے کے واسطےاخبارطوال میں رجوع کریں،اسی طرح الکامل فی التاریخکی ج۲،ص۸۳ ۔ ۶۸، پر رجوع کریں۔

199

امین اس کتاب سے فقل کرنے کے بعد کہتے ہیں: مسلمانوں نے جنگ جولاء میں بہت زیادہ مال غنیمت اپنے اختیار میں لے لیا جو تمام دوسری جنگوں سے بہت زیادہ تھا اور کثیر تعداد میں عورتیں قیدی ہو کر آئیں نقل کیا جاتا ہے کہ عمر ہمیشہ سے کہا کرتے تصے خدایا! جنگ جولاء کے اسیروں کے بچوں کے بارے میں تجھ سے پناہ چاہتا ہوں۔ فجر الاسلام ص ۹۰ بلل وکل ج۰ ، ص ۲۵ - ۲۶ - دوسرے مقام پر نافع عمر سے اس طرح روایت کرتے ہیں: جس وقت

قادسیہ کی فتح کی خبر لائی گئی تو عمر نے کہا: کہ میں خدا سے پناہ مانگتا ہوں اس سے کہ میں زندہ رہوں اور ان سے تمہاری اولا دوں کو دیکھوں ۔لوگوں نے کہا ایسا کیوں کہہ رہے ہیں ؟ اس نے کہا: اس صورت میں تمہاری رائے کیا ہے کہ ایک شخص میں حیلہ عربی اور عجمی تیز ہو ثق جمع ہوجائے ؟ کنز العمالکی جہ ہم ۲۰۷ پر رجوع کریں۔

200

(۳۰) گولڈزیہر (Goldziher) نے اس نئے تجربہ کو جو کثیر مال کے جمع کرنے سے حاصل ہوا، جنگوں کی وجہ سے حاصل ہوا تھا پیغیبرا کرم صلی اللہ علیہ وآلہ سے روایت نقل کی جاتی ہے کہ مال و دولت کے اکٹھا کرنے کی پیشین گوئی فرما دی تھی۔ (کتاب الجہاد، صحیح بخاری، حدیث ۳۰،) بخوبی اس کی توضیح دیتی ہے العقید ۃ والشریعۃ فی الا اسلام ص. ٤ ۳۔ طرحسین نے خلافت کی عمر کے ختم ہوجانے کا سبب دوسری طرح بیان کرتے ہیں جس طرح شیخین کے زمانہ میں موجود تھا ویسے بیان کرتے ہیں الاسلامیا ہے ۳۔ (۳۱)

(۳۲) سیرهٔ ابن مشام ج٤ ،ص ۳۳۷ \_ ۳۳۸ \_ اوراسی طرحمسند احمد ابن حنبل ج۱،ص ۵۰ \_ ۵۶ \_

(۳۳) عمر کی وصیت ، اس کی کیفیت اور شرائط کے لئے الاسلامیۃ والسیاسیۃ ن۲، ص ۲۳۔ ۲۰ پر رجوع کریں عمرا پنی جانشینی کے معین کرنے کے سلسلہ میں متعدد مشکلات اور موانع سے روبر وضحے، اس مقام پر مناسب ہے کہ اس بارے میں علی الور دی کی نظر کو نقل کریں۔ البتہ اس لحاظ سے کہ وہ شیعہ کی طرف جھکا وَ رکھتا ہے وہ ہیہ کہنا چاہتا ہے کہ اگر عمر نے علی کو

خلافت کے لئے معین نہیں کیا تو صرف خاندان قریش کی مخالفت سے ڈرتا تھا یہاں پر مسلمہ یہ نہیں ہے کہ اس کا نظر بید درست ہے یا نہیں اہم اس زمانہ کے خصوصیات اور حالات کی نشاند ہمی ہے: بعض لوگ بین خیال کرتے ہیں کہ عمر اپنے بعد خلیفہ معین کر سکتا تھا اور لوگ بھی اس کو عمر سے مان لیتے اور اس کے امیدوار کے آگے سرتسلیم خم کردیتے ۔ بیدا یک سرسر کی اور سطحی نظر ہے۔ ہمیں نہیں معلوم کہ اس زمانہ میں پس پر دہ کیا گذر رہی تھی۔ اگر عمر حضرت علی کو اپنا جانشین انتخاب کر لیتے تو قطعی طور پر قریش بیا فو اہیں اڑاتے جو خود آخصرت کے خلاف اُٹھ علی سرس ان کو آپ سے سخت دشمنی تھی۔ اس کے بعد اپنی گفتگو کو آگ سرطاتے ہوئے مزید اضافہ کرتا ہے: بظاہر ایسا لگتا ہے کہ عمر حیران خصاور اس بات کی طرف ماکل تھے کہ خلافت کو تالی کے سپر دکر دیں لیکن وہ دیکھر ہے تھے کہ قریش ان کے خلاف کھڑے ہو ہو اس کے میں اس کو تا ہے اور اس کے معد اپنی گفتگو کو آگ

201

(۲۶) خلیفہ دوم کی متاز اور منحصر بہ فرد موقعیت کے باوجود میہ کہ بعدوالے زمانوں میں لگا تار کوشش کی جارہی تھی تا کہ سبھی لوگ ان کے طریقیہ کار کا اتباع کریں ،لیکن کسی نے بھی ان کے جانشین کی تعیین میں ان کی روش کا اتباع نہیں کیا اور اہل سنت کے متکلمین نے بھی باوجود اس کے کہ بعد میں بنے والے خلیفہ کی تمام انواع واقسام کا ذکر پہلے سے ہی کر دیا ہے جس کو خلیفہ سابق معین کرتا تھا اس کو بیان کر دیا ہے لیکن اس روش کا نام بھی نہیں لیا ہے۔ الا حکام السلطانی میں -۱۱ ۔ (۵۳) کنز العمال جہ ، ص۲۲ ۔ ۲۵ ۔ 202

اہل تسنن اورتشیع کے سامی نظریات

(۳۷) کتاب الزہدا حمد ابن صنبل، ج۲، ص۳۹ ۳۰ ۲۵ ؛ اور تاریخ الخلفاء کے س۱۵۷ - ۱۵۳ پر بھیر جوع کریں اور خصوصاً محب الدین خطیب کے العواصم من القواصم کے ص۳۵ ۵۰ ۵ ان احادیث کے بارے میں جوعثان کے فضائل کے بارے بیان کی گئی ہیں ان پر جامع اور منصفانہ تنقید کی ہے۔ اس مطلب کو آپ کتاب الغدیر کی ج۶، ص۲۶۵ - ۲۶۱ ، پر ملاحظہ کریں۔

(۳۸) مقدمها بن خلدونتر جمه تحمد پروین گنابادی، ن۱۶،ص، ۳۹-۳۹۳ - اس تفصیل کوجس چیز کوابن خلدون نے مسعودی سے نقل کرتے ہیں اس کومروج الذہب نامی کتاب کی ج۲، ص۳ ۲۵ - ۲۵ ۲۳، پر ملاحظہ فرمائیں -

(۳۹) ملل ونحل ج٢، ص٢٢، عثمان کے گورنروں کی لا پرواہی اور فسق و فجور کے سلسلہ میں آپ رجوع کریں فجر الاسلام کے ص٩٧ - ٨١ پر، شہر ستانی کے کلام کا وہ حصہ جو عثمان پر ہونے والی اہم تنقیدوں کو شامل ہے خواہ وہ تنقیدیں عثمان کی حیات میں ہوں یا مرنے کے بعد، اپنے اعتراضات کو ثابت کیا ہے ؟ ابن عربی کے جوابات مع تفسیر وتو جیہ جس کو انہوں نے العوصم من القواصمنا می کتاب کے ص۲۲ است پر بیان کیا ہے آپ اس سے مقایسہ کریں۔ خاص طور سے ای مقام پر محب الدین خطیب کے شدید لالحن حاشیوں کو ملاحظہ کریں۔ (.٤) ان میں سے ایک نمونہ ولید ابن عشبہ کا ہے جو حاکم کو فہ تھا وہ اپنے ندیموں اور گانے

والیوں کے ساتھ رات سے صبح تک شراب پی پی کرا پنی محفل جمائے رہتا تھا۔ایک دفعہ کا واقعہ ہے کہ مسق کی حالت میں صبح کی نماز چہار رکعت پڑھادی سجدہ کے عالم میں شراب کا مطالبہ کیا اور مسلمانوں کے اعتراضات کے جواب میں کہا: تم لوگ اگر چاہوتو اور زیادہ پڑھادوں ۔کوفیوں کا عثمان پر اعتراض کرنے کی داستان اور اس پر اس کے ردعمل اور حضرت علی کا اس (ولید) پر حد جاری کرنا ان باتوں کو مرون الذہبنا می کتاب کی ج۲، ص2 ۲ ۳۔ ہوالوں کی متعصّبانہ اور تکلیف دہ انداز میں اعتراض کی رد کی ہے۔ اس لئے کہ اس نے اپن فاسق اور لا ابالی نزد یک لوگ کو امارت بخشی تھی اس کو بیان کرتا ہے۔ منہمان السنة النہو یة کی ن ۳ میں متع میں است السن میں میں اعتراض کی در کی ہے۔ اس لئے کہ اس نے اپن فاسق اور لا ابالی نزد یک لوگ کو امارت بخشی تھی اس کو بیان کرتا ہے۔ منہمان السنة النہو یة ک

203

(٤١) عثمان پر مسلمانوں کے اعتراضات، ان کومحاصرہ کرنے، اس کے بعد ان کے قل کئے جانے، ان پر نماز میت پڑ سے اور فن کرنے کی کیفیت کو تفصیل کے ساتھ تاریخ انخلفاء کے ص ٥٩ - ١٦٤ پر ملاحظہ کریں؛ الامامة والسیاسة کی ج۲، ص ٣٢ - ٤٥ پر اور ایسے ہی مروج الذہب کی ج۲، ص ٤٥ ٣ - ٥٧ ، پر تلاش کر سکتے ہیں۔ اس مقام پر قابل توجہ بات ہیہ کہ ابن ابی الحدید کہتا ہے عائشہ کا عثمان پر اعتراض اس قدر شدید اور کفن بچاڑتھا کہ آج کل کو کی اس بات کی جرأت بھی نہیں کر سکتا کہ اس کو کو کی اس طرح کے انشہ نے عثمان کے بارے میں کہا ہے اور ان کو اتنی ساری نسبتوں سے منسوب کیا ہے ۔ شرح ابن ابی الحدید کی ج۲، ص ۱۱ پر دجوع کریں۔

(٤٢) عثمان کی فضیلت کے بارے میں معاویہ نے وسیع پیانے پر جعل حدیث کے اقدامت کئے ہیں اس کے بارے میں آپ، شرح ابن ابی الحدید کی ج۱۱،ص۱۰ – ۱۶ پر رجوع کریں۔اس کی ایک وجہ پتھی جس کے ذریعہ اموی خاندان کےلوگ اس سے متمسک ہوکراس بات کی کوشش کرر ہے بتھے کہا پنی حقانیت اور مشروعیت کو ثابت کرلیں بیروہ بات تھی جس کی وجہ سے وہ لوگ عثان کے شرعی و قانونی وارث بن بیٹھے۔ اس بارے میں اموی دربارے مداحوں اور شعرانے داریخن دی ہے۔لیکن پیسکہ کا ایک رخ تھا۔ اس کا دوسرا رخ عثان کی نقدیس اوراس کی حقانیت اور مظلومیت کی تبلیغ تھی ۔جس قدراس (عثان ) کی شان و منزلت اور حیثیت بڑھتی جارہی تھی اس کے جانشینوں اور وارثوں کا بھی مرتبہ بڑھتا چلا جارہا تھا۔جیسا کہ اس کے برعکس بھی صحیح تھا۔ یعنی اگرعثان کی منزلت میں شک وتر دید کی جاتی تو بیہ تر دید بنی امیه کی حیثیت پربھی اثر انداز ہوتی۔ بیا ہم ترین سبب تھا کہ ایک ایسے انسان کے چېره کونفذس بخشاجار باتھا جواپنے زمانۂ خلافت میں لوگوں کی نظر میں تمام کمالات دفضائل اور شخصیت ومحبوبیت سے عاری تھے۔مزید توضیح کے لئے آپ الامویون والخلافۃ کے ص۲۷۔ ۱۷، پر جوع کریں۔ ایسی جنیں جو بعد میں عثان کی شان اوران کا خلفائے راشدین سے مقایسہ چاہے منگلمین کے

در میان اور چاہے اہل حدیث کے در میان ہوں زور پکڑ گئیں: اس کے بارے میں آپ شرح ابن ابی الحدید کی ج۲،ص۲ - ۲۰، پر رجوع کریں؛ نیز المواقف کے ۲۰۷ - ٤١٣ ، پر بھی رجوع کریں؛ مذہبی روشن فکروں کی تنقید کے بارے میں اور اسی طرح وہ لوگ جو

| 205                                                | اہل تسنن اور شیع کے سیاسی نظریات  |
|----------------------------------------------------|-----------------------------------|
| ں کے بارے میں اندیشہ سیاسی دراسلام معاصر کے        |                                   |
|                                                    | ص. ١٥، پررجوع کریں۔               |
| ں پرجس کوانھوں نے کتاب العواصم من القواصم کے       | (٤٣)محب الدين خطيب ڪ حاشيو        |
| لرف رجوع کریں۔                                     | ص٦٣ ٥٦٠ ، پردرج کیا ہے اس کی ط    |
|                                                    | (٤٤) تاريخ الخلفاءص ١٦٥           |
|                                                    | (٥٤)الاسلام واصول الحكم ص١٨١-     |
| ،مناسب مواقع پر عمر سے قل کیا گیا ہے۔ اس کے لئے    | (٤٦) پیمعروف جملہ ہےجس کومختلف    |
| جوع کریں؛اورشرح ابن ابی الحدید کی ج۲ ،ص۲۶ پر       | آپ تحريرالاعتقاد کے م۲۵، پرر:     |
|                                                    | رجوع کریں۔                        |
| ، کی توان کی بیعت کرنے کا اصلی سبب بیدتھا کہ آپ کو | (٤٧)جن لوگوں نے علی کی بیعت       |
| کے لئےسب سے بہتر پاتے تھے جیسا کہ گذشتہ زمانہ      | مسلمانوں کے درمیان مقام خلافت ۔   |
| لئےسب سے بہتر شبچھتے تھے،اسی لئےاس کاانتخاب بھی    | کے سلمان ابوبکر کو مقام خلافت کے۔ |
| ثان کومنتخب کرتے رہے (۲۲۰) اسلام بلا مذاہب         | کرلیا اور کیلے بعد دیگرےعمر اورع  |
|                                                    | ص ١١ -                            |
| سرایک نمونه ایومویٰ اشعری کی تجویز یہ میجس کوآپ    | ( ۸ ۶ )ان تو قعات کړنمونو ۱ ميں . |

(٤٨ )ان تو قعات کے تمونوں میں سے ایک تمونہ ابوموٹی اشعری کی نجو یز ہے جس کو آپ مروح الذہ کی ج۲ ،ص ٤٠٩ ، پر ملاحظہ کریں۔ ابنا میں میں جدارہ ا

(٤٩) طلحہوز بیر کاجنگ جمل سے پہلے امام جماعت اور شکر کی قیادت کے سلسلہ میں اختلاف

اس کے لئے آپ نقش عائشہ درتاریخ اسلام کی ج۲، ص ٤۸ ۔ ۵۰ پر رجوع کریں۔ (. ٥) طلحہ کا جنگ جمل کے دوران مروان کے ہاتھوں قتل کئے جانے اوراس کے مدارک میں تفتیدی چھان بین کے بارے میں آپ اسی کتاب کے ص ۱۷۳ ۔ ۲۵ پر رجوع کریں، نیز العواصم من القواصم فی الذبعن سنة ابی القاسم کے ص ٤٢ ۔ ۲۱ ۲، پر اور خاص طور پر اسی طرح آپ محب الدین خطیب کے شدید تکلیف دہ جواب کے لئے ان کے حاشیوں میں رجوع کریں۔

206

(۱۰ ) اس کے باوجود کہ سعد ابن ابی وقاص کے ایسا انسان علی کے ساتھ نہ تھالیکن وہ یہ یھی نہیں چاہتا تھا کہ وہ آپ سے مقابلہ کرے، وہ اس جملہ کوا پنی زبان پرلاتے ہوئے کہ میں جنگ نہیں کروں گا کہ جھے تلوار دواور وہ میرے بارے میں یہ سوچیں اور دیکھیں اور یہ کہیں کہ یہ راہ راست اور دوسرا خطا پر ہے۔ حضرت علی کی مدد سے انکار کردیا الفت تا الکبر کیل ص ہ پر لیکن اس کے باوجود امام کی تعریف میں یہ کہا: پس پیڈ مبر خداصلی اللہ علیہ والہ سے جو با تیں علی کے بارے میں میں نے سی ہیں اگر میر سے سر پر آ رہ رکھ کران کو ہرا بھلا کہنے کے کو مختلف نقلوں اور سندوں کے ساتھ بیان کر تی ہے۔ دس بی کہوں گا۔ کنز العمال اس روایت کو مختلف نقلوں اور سندوں کے ساتھ بیان کرتی ہے۔ دس ہیں کہوں گا۔ کنز العمال اس روایت (۲۰ ) الخلافة والا مامة عبد الکریم الخطیب ص ۲۱ ۔

(ہ ہ )اس خود پیندانہ تفسیر اور اس من چاہی اور ناجا ئز تو قعات کے بہترین نمونہ کو علی سے طلحہ و زبیر کے مجادلات میں دیکھا جاسکتا ہے اس کے لئے آپنقش عائشہ در تاریخ اسلام کے ص ہ ۳ - ٤١ ، پررجوع کریں۔

(٥٦) بینک حضرت علی اپنی خلافت کے وقت جن مخالفتوں سے روبرو ہوئے اس کے چند اصلی اسباب بتصان میں سے ایک سبب خاندان قریش کا آپ سے قد یکی کینہ تھا۔ امام نے بار ہا مختلف مواقع پر اس کی طرف اشارہ کیا ہے۔ اور قریش والوں کی شکایت کی۔ ایک بار آپ نے فرمایا: تمام وہ کینہ جو قریش نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ کے لئے اپنے دل میں رکھتے تھے مجھ پر ظاہر کردیا اور بعد میں میری اولا دسے بھی اس کینہ کا اظہرار کریں گے۔ مجھ کو قریش سے کیا سروکار! خدا اور اس کے رسول کا تھم تھا جس کے باعث میں ان (قریش) سے لڑا۔ کیا خدا ور سول کی اطاعت کرنے والے کی جزایہ ہی ہے، اگر بیا وگ مسلمان ہیں۔ الشد یعنہ والحاکمون ص ۱۷۔

قابل توجہ بات توبیہ ہے کہ دوسر لوگ بھی اس نکتہ کی تہہ تک پہونچ گئے تھے۔ایک دن عمر نے عباس سے اس طرح کہا: اگر ابو بمر کی رائے اپنے مرنے کے بعد کے خلیفہ کے بارے میں نہ ہوتی تو بیٹک وشہہ بی قدرت تہہارے پاس پہونچ جاتی اورا گر ایسا ہوجا تا تو اپنی قو م سے تہمیں چین کا سانس لینا نصیب نہ ہوتا۔وہ تم کو اس طرح دیکھتے ہیں جس طرح ذنج ہونے والی گائے قصاب کو دیکھتی ہے۔ایک دوسرے مقام پر ایک جلیل القدر صحابی ابن السیان نے حضرت علی سے کہا: قریش کا حسد آپ کی بہ نسبت دوطرح کا ہے۔ ان میں کے اچھے لوگ

چاہتے ہیں کہ آپ ہی کی طرح ہوجائیں اور آپ ہی کی طرح معنومی اور روحانی حیثیت بڑھانے میں آپ سے رقابت کریں لیکن ان میں کے جو برے لوگ ہیں وہ آپ سے اس قدر حسد کرتے ہیں جودل کو پخت بنادیتا ہے اور عمل کو نابود کرنے والا ہے۔ جب وہ دیکھتے ہیں کہ آپ کن نعمتوں سے مالا مال ہیں جو آپ کی خوشنودی اوران کی محرومی کا باعث ہے۔ وہ چاہتے ہیں کہ آپ کے برابر ہوجائیں اور آپ سے آ گے نکل جائیں کہ وہ اپنے مقصد کو حاصل نہیں کریاتے ہیں اور ان کی کوشش بے نتیجہ ہوجاتی ہے چونکہ وہ کامیاب نہیں ہوتے ہیں لہذاوہ آپ سے مقابلہ کے لئے اُٹھ کھڑے ہوتے ہیں۔خدا کی قشم آپ تمام قریش سے زیادہ ان کے نزدیک قدردانی کے مستحق ہیں۔ کیونکہ آپ نے پیغیر اکر مصلی اللہ علیہ وآلہ کی مدد کی اور آ یصلی اللہ علیہ وآلہ کی رحلت کے بعدان کے ق کوا دافر مایا۔خدا کی قشم ان کی سرکشی میں صرف انھیں کا نقصان ہے۔انھوں نے اس کے ذریعہ خدا کے عہد کوتو ڑ دیااور اس (خداوند عالم) کا ہاتھ تمام ہاتھوں سے برتر ہے۔لیکن ہم انصار کے ہاتھ اور زبانیں آپ کے ساتھ ہیں...الفکر السیاسی اشیعی کے ۲۰۶ ۔ ۲۰۶ ، پر رجوع کریں ؛ خاص طور پر آپ زیادابن الغم شعبانی کے نظریات میں رجوع کریں (متوفی ۱۵۶)اوراسی طرح شعبی نے بھی اس باب میں محب الدین خطیب العواصم من القواصم نامی کتاب کے حاشیہ کے ص ١٦٨-۱۶۹، سے فقل کیا ہے۔ واقعیت ہیہ ہے کہ قریش کی مخالفت صرف حضرت علی تک محد ود نہ تھی ہیہ خود پیخیبرا کرم صلی اللہ علیہ وآلہ کو بھی شامل تھی کہ اس کے نمونے آ پ صلی اللہ علیہ وآلہ کی عمر کے آخری حصہ میں باربار دیکھے جاسکتے ہیں۔ شیخ مفید، امام صادق سے روایت نقل

208

کرتے ہیں کہ اس میں کا پچھ حصہ اس طرح ہے: پیغ براکرم صلی اللہ علیہ وآلہ کوخبر ملی کیہ قریش کے بعض اوگوں نے اس طرح کہا ہے: کیاتم اوگوں نے نہیں دیکھا کہ پنج برا کرم صلی اللد عليه وآله في س طرح قدرت كوابي ابل بيت ك لئ متحكم اوراستوار بناديا ب ان کی وفات کے بعداس قدرت کوہم ان (اہل بیت ) سے دوبارہ لے لیں گےاورا سے دوسری جگہ پر مقرر کردیں گے...امالی ،ص ۱۲۳۔قریش کے طعنہ دینے کے باب میں اوران میں ے *سرفہرست* ابوسفیان تھاجو بنی ہاشم کوختی زمان پیغیبرا کر مصلی اللہ علیہ وآلہ میں بھی طعنہ دیا کرتا تھااس کے لئے عبداللہ بن عمر کی روایت کواقت خاءالصراط المستقیم، نامی کتاب مصنفہ ابن تیمید کے ۵۰ سے ماخوذ ہے اس پر ملاحظہ فر مائیں اورایسے ہی ابوسفیان کے کلام کی طرف بھی جو پیغیبرا کرم صلی اللہ علیہ وآلہ کے چچا حضرت حمزہ کی قبر کو مخاطب کرتے ہوئے کہا قاموس الرجال، نامی کتاب کی ج. ۲، ص۸۹ ، پررجوع فرمانیں ۔ (۷۰ )اس زمانہ کے رائج دین کی تبعیت میں ڈاکٹر طرحسین صاحب کے اقتصادی بدلاؤ کے بارے میں تحلیل وتجزیر کوالفتنة الکبریٰ، نامی کتاب میں رجوع کریں۔ (۸۰) نمونہ کے داسطے ابوتمزہ کے خطبہ البیان واکتبین ، کی ج۲،ص۱۰۰ ۔ ۱۰، پررجوع کریں اور بیرکہ پہلے دالے دوخلیفہ اور حضرت علی تعارف س طرح سے کرایا گیا۔ (٥٩) نظرية الامامة لدى الشيعة الاثناعشر، نامى كتاب ك،ص، ٢٨ ير، ان تنقيدوں كے خلاصه کوتلاش کیا جاسکتا ہے۔ (۲۰) معاشرتی اور اقتصادی تبدیلیاں اور اس کی اتباع میں پہلے زمانہ کی دینی، سیاسی اور

209

فکری تبدیلیاں اس قدر گہری اور تیز تھیں کہ معاویہ کے جیسے بلا کے سیاسی انسان کوبھی عاجز وناتواں بنادیا۔اس نے اپنے مرض الموت کے خطبہ میں اپنی ناتوانی اور عاجزی کا اعتراف کرتے ہوئے کہا تھا: اےلوگو! ہم بہت ہی سخت اور گیرودار اور فتنہ سے بھرے ہوئے زمانے میں واقع ہوئے ہیں۔ایساز مانہ جس میں ایک صالح انسان گنہگار شار کیا جاتا ہےاور ظالم اپنی سرکشی میں اوراضا فہ کردیتا ہے...عیون الاخبار، ج۲ ،ص ۲۰۹ ۔ (٦١) حقیقت توبیہ ہے کہ عائشہ بہت زیادہ مصم نہیں تھیں اور حتیٰ کہ حضرت علی سے جنگ کرنے کے لئے ماکل نہیں تھیں چند بارارادہ کیا میدان جنگ میں نہ جائیں زیادہ تر عبداللہ بن زبیر جوان کے بھانجہ بتھے، حضرت عائشہکوان کے قطعی ارادہ سے روک دیا۔ اس کے لئے آیفتش عائشه در تاریخ اسلام، نامی کتاب کی ج۲ ، ص۵۱ ۲۰ کی طرف رجوع کریں۔ (٦٢) عائشہ جنگ جمل کے بعداینے کئے پرسخت پشیمان ہوئیں اور انھوں نے اسے مختلف طرح سے اظہاراور بیان کیا۔ان میں سے ایک معاویہ کے ذریعہ چربن عدی کی شہادت کے بعداس طرح کہا: میں یہ چاہتی ہوں حجر کے خون کے بدلہ لینے کے لئے قیام کروں (اس کا بدله لوں) لیکن ڈراس بات کا ہے کہ کہیں جنگ جمل کی تکرار نہ ہوجائے:الفکر السیاسی الشیعی ، ص۲۹۱ -

210

(٦٣)ز بیرکامحاذ جنگ چھوڑ کر چلے جانے کابڑ می ہی باریکی سے جائزہ لینے کے لئے عائشہ در تاریخ اسلام، نامی کتاب کی ج۲ ،ص ١٦ ۔ ١٧ پر ملاحظہ سیجئے ۔ (٤٢) بطور نمونہ الامامۃ والسیاسۃ ، نامی کتاب کے 191، ۱۸۹، پر رجوع کریں۔

(٦٥) حقیقت ہیہ ہے کہ انصار کی حضرت علی بن ابی طالب کی حمایت اور معاویہ اور امویوں کی مخالفت کے بہت سے دلائل اور وجو ہات موجود ہیں۔سب سے زیادہ مخالفت ریتھی کہ ان لوگوں کواپنی موافقت کے لئے صینچ لیا اور بیسب مستقل برقر اررہا۔ یہی وجدتھی کہ معاویہ نے مختف مواقع پران لوگوں کواس بات کا طعنہ دیا اوریزید اور تمام امویوں نے بھی ایسا ہی کیا یہاں تک کہان کے آل عام کے لئے اٹھ کھڑ ہے ہوئے مجمود معودی کے قول سے اس طرح حکایت کرتا ہے: جس وقت امام حسن نے معاویہ سے کے، قیس بن سعد نے معاویہ سے جنگ کرنے پر اصرار کیااورا پنے افراد کواختیار دیا کہ پاتوامام<sup>حس</sup>ن کی طرح صلح پر قائم رہیں یا پھر بغیرامام کی اجازت کے جنگ کوجاری رکھیں۔اس کے بعد وہ خوداضا فہ کرتا ہے: ہاں اس نے اچھے طریقے سے امویوں کو انصار پر امویوں کی حکومت کے مفہوم کو جان لیا تھا۔نظریۃ الامامة لدیٰ الشيعة الاثناعشرية ،ص٤٤ ـ ایک دوسری جگه قیس بن سعدایک خط ( نامہ ) کے ضمن میں جونعمان بن بشیر کولکھا تھا کہ وہ خود انصار میں سے تھے لیکن خاندان اورقبیلہ کے درمیان اختلاف کی بنا پر انصار سے جدا ہوکر معاویہ سے مل گیا تھا، اس طرح لکھا: اگر تمام عرب معاویہ کی حمایت میں جمع ہوجا نمیں، تب بھی انصاراس سے جنگ کے لئے اٹھ کھڑے ہوئگے انصار اور امویوں کی گہری جڑیں رکھنے والی مخالفت کے بارے میں آپ، الامامۃ و السیاسة ، کی ج۱،ص ۱۷۷ ۔ ۲۲۰ ۔ پر رجوع کریں اور اسی طرح معاویہ اور انصار کے درمیان رقابت کے بارے میں بھی البیان واکتیبین ، کی جلد ۱، ص ۱۲۹ پر رجوع کریں۔ (٦٦) )اس داستان کوعموماً کتب تاریخ واحادیث نقل کرتی ہیں۔اس کے لئے آپ، حاشیہ مل

211

وُکل، ج، میں ۱۱۶ پر رجوع کریں۔ یہاں پر مزے کی بات توبیہ ہے کہ اس کو ابن تیمیہ جیسا شخص بھی السیاسۃ الشرعیہ، کے ص۶۶ پرنقل کرتا ہے: اس باب میں وہ احادیث جوخوارج کے بارے میں وارد ہوئیں ہیں ان کے بارے میں کنز العمال، کی ،ج،۱۰م ۳۲۸ ۔ ۳۲۳ پر رجوع کریں۔

212

(۲۷)خوارج کے وجود میں آنے اور ان کی پیدائش اور بقا کی کیفیت کے بارے میں بهترين كتاب مصنفه نايف الخوارج في العصر الاموى كي معروف نيز قديمي ترين كتاب الخوارج والشيعة ،مولفه ولهازن ،تر جمه عبدالرحمن بدوي ميں سي طرف بھي رجوع کريں۔ ان کے بارے میں بہترین اور جامع ترین تعریف توصیف کوخود امام نے بیان کیا ہے۔ نہروان کی جنگ کے تمام ہونے کے بعدامام سے پوچھا گیا کہ بیلوگ کون تھے؟ اور کیا بیر لوگ کافر بنے؟ آپ نے فرمایا: ان لوگوں نے کفر سے فرار کیا۔ ان لوگوں نے پھر یو چھا کیا بيلوك منافق تھے؟ آپ نے فرمايا: منافق لوگ خدا كوبہت كم يادكرتے ہيں۔حالانكہ بيلوگ خدا کی یاد کثرت سے کرتے ہیں۔ پھرآ یہ سے بیہ سوال کیا گیا کہ آخر وہ کون لوگ تھے؟ تو آب نے فرمایا: ایک ایسا گروہ تھا جوفتنہ میں مبتلا ہو گیا۔لہذا وہ لوگ اندھے اور گونگے ہو گئے۔ المصنف شارہ ٦٥٦٥ ونيز قرائة جديدة في مواقف الخوارج وفكر واد بهم ك ص ۷۵ ۷ - ۸ ۲ پر بھی رجوع کریں۔ (٦٨) بطور نمونہ ابوتمزہ کے اس خطبہ کوجس مقام پر وہ معاومیہ، یزیداور بنی مروان کا تعارف کراتا ہے اس کے لئے آپ البیان التبیین ، کی ج۲ ،ص ۲۰۰ ۔ ۱۰۳ ، پر رجوع کریں۔

بعد میں خوارج کی جانب سے کی گئی اصلاحات اوران کے درمیانہ اقدام کوآپ ملاحظہ کریں اباضيه كے فقہ وكلام ميں خاص طور پر ازالۃ الاعتر اض عن مخفى آل اباض، والاصول التاريخية للفرقة الاباضية ، نامي كتابوں ميں رجوع كريں۔ (۲۹) حقیقت بہ ہے کہ متعدد مواقع پر بنی امیہ کی سیاست ایک ایسی سیاست تھی جوقہر وغلبہ، د باؤ، دهمکی آمیزانداز، خوف کاماحول بنانے اور بلاوجدا یک شخص کو دوسرے پر ترجیح دینے اور جرى دين كالباده يہنے ہوئے تقى بنمونہ كے طورالا مامة والسياسة ، كى ج١٩ ٩٧ – ١٨٣ يزيد کے لئے بیعت لینے کے موقع پر معاویہ کے کلام کی طرف رجوع کریں۔اورزیاد بن سمیہ کا اہل بصرہ سے دحشت ناک خطاب جس کوالبیان واکتبین ، کی ج۲ ،ص۸ ہ۔ ۲۰ پر، اپنے باب مروان کے مرفے کے بعد عبد الملک کا خطبہ جس کوانساب الاشراف، نامی کتاب کی ج۱، ص ۲۵ پر ملاحظہ کیا جاسکتا ہے۔مصعب بن زبیر کے قُتل کرنے کے بعد خوداتی کا خطبہ جس کو الامویون والخلافة ، کے ص ۱۲ پر بھی رجوع کریں۔اورا تی طرح سے طبری ، ج ۷ ، ص ۲۱۹ میں بھی ملاحظہ کریں۔ یزید بن عبدالملک کا اپنے دومبیٹوں کی ولایت عہدی کے بارے میں ان کے نام خط اور اسی طرح حجاج کے متعدد خطبے جس کو جاحظ نے البیان واکتیبین ، نامی کتاب کی جلد دوم میں بیان کیا ہے۔خاص طور پر عراق کے لوگوں سے اس کا خطاب اس كتاب كے ١١ و ١١ پر رجوع كريں، خاص طور پر آپ، الامو يون والخلافة ، نامى كتاب کی طرف مصنفہ جسین عطوان کی طرف رجوع کریں۔سب سے بہتر اور سبق آ موز مطلب کے لئے آپ، عبداللہ بن مروان کی داستان کی طرف رجوع کریں جو بنی امیہ کے آخری

خليفه کا بيٹا تھا، اپنے خاندان کی حکومت کے ختم ہوجانے کو نے بادشاہ کے عنوان سے اپن زبانی منصور سے فقل کرتا ہے بادشاہ نے امویوں کی داستان کو تن کر عبداللد سے ریکہا: یہی وجہ ہے کہ خداوند عالم نے تمہارے گناہوں کے سبب تم سے عزت اور بزرگی کوچھین لیا اورلباس ذلت پہنا دیا ہے اور انتقام خدا ابھی تمہارے او پر ختم نہیں ہوا ہے اور میں ڈرتا ہوں کہ کہیں اسی وقت میرے ہی ملک میں خدا کا عذاب تم پر نازل ہوجائے اور تمہاری وجہ سے وہ عذاب مجھ پر بھی آجائے...مقد مة ابن خلدون ، جن اس ۲۹ سے ۲۰

214

• the Majesty That was Islam, p. 18, Watt. M.W(٧) . شامیوں اور عراقیوں کے فرق کے باب میں جعفری بھی واٹ کے نظریات کی تاکید کرتا ہے۔

(۷۱)لوگوں (عوام الناس) نے میری بیعت کی۔وہی افراد جنھوں نے ابوبکر دعمر دعثان کی بیعت توجہ کی ضرورت ہے کی اسی چیز پر ان لوگوں کی بیعت کی تھی۔۔۔الی آخرہ شرح نہج البلاغہ،ج ۳ جس۸۔

(۲۷) علامہ اینی مختلف روایتوں کوان انگشت شاراصحاب کے بارے میں نقل کرتے ہیں جو لوگ حضرت علی علیہ السلام کے ہمراہ جنگ صفین میں تصے ایک روایت کی بنا پر حاکم نے متدرک میں روایت کی ہے، وہ، ہ۲ افراد جنہوں نے بیعت رضوان میں پنج سرا کر مصلی اللہ علیہ وآلہ کے ہاتھ پر بیعت کی تھی جنگ صفین میں حضرت علی کے ہم رکاب تصاور ایک دوسری روایت کی بنا پر ۸۰۰۰ آدمی تھے، ان میں سے ۳۶۰ آدمی شہید ہو گئے ۔ جیسا کہ

جنگ بدر میں حضرت کے ہمراہ شرکت کرنے والے صحابہ ۷۰ ۷۰ ۸ یہاں تک که ۱۰۰ افراد کو ہمی نقل کیا گیا ہے۔خود حضرت علی نے ۲۵ صحابہ کے نام ذکر کئے ہیں عموماً یہی امام کے باوفا ساتھیوں میں سے تھے جو حضرت کے لئے اسی شان اور حیثیت کے قائل تھے جو پنج برا کرم صلی اللہ علیہ وآلہ نے حضرت کے بارے میں فضیلت بیان کی ہے۔ ان میں سے بہت سے لوگ اس جنگ میں شہید ہو گئے اور امام اپنے آخری ایام میں بار ہاان سے بچھڑنے کو یاد کر کے گریہ فرماتے تھے اور بیآرز و فرماتے کہ جتنی جلدی ہو سکے ان سے ملحق ہوجا کیں۔ الغد یر، ج۵ میں ۲۲۳ ۔ ۲۵

215

تسمیۃ من شہد مع علی حروبہ ان لوگوں کے اسامی جو امیر المونین کے ہمر کاب جنگ میں شہید ہو گئے تر اثنا،مجلہ کے سمیا ت نامی مقالہ کے شارہ،۱۰، کے ۳۵ پر ملاحظہ ہو۔ (۷۳)اس طرح کے بیانات پہلے دوخلفا نے بہت زیادہ دیئے ہیں اور تاریخی اور مختلف

روائی مآخذ میں کثرت کے ساتھ وارد ہوئے ہیں۔اس کے لئے تجرید الاعتقاد، نامی کتاب مؤلفہ محمد جواد جلالی کے حاشیہ کے س۲۶۱ ۔۶۵۲ پر رجوع کریں۔

(۷٤) معاویہ کے اقدامات ایسے موثر اورد یر پاتھ کہ بہت سے اہل سنت کے نزد یک اس نے اموی خاندان کو ایک بہت بلند مرتبہ عطا کردیا۔ کیونکہ امویوں کا مسکہ اور ان کا دفاع ہمیشہ سنیوں کی سیاسی فکر کے عنوان سے باقی رہا۔ ضخی الاسلام کی ج۳، ص۳۲۹ پر رجوع کریں۔

(۷۵)اضواء علی السنة المحمدية ، کے ۲۱۶ کاملاحظہ کریں۔اور بیر کہ ابوہریرہ نے معاو بیرک

خوشامد کے واسطے امام علی کے خلاف کس طرح بہت ہی روایات جعل کیں اور معاویہ کا قدرت پر پینچنے کے بعد کوفہ میں لوگوں کے سامنے ان کو پڑھااور اس نے اس کے بابت ایک بہت بڑا انعام حاصل کیا۔

(۷۷) بہت تی ان باتوں ( نکات ) کو حاصل کرنے کے لئے جوروایت میں موجود ہیں اور شیعوں کے ایک صدی کے حالات کی عکاتی کرتی ہیں۔ اس کے لئے شرح نہج البلاغہ کی ج۱۱،ص ۶۳ پررجوع کریں۔ (۷۷)حوالہ سابق ( شرح نہج البلاغہ )ج۱۱،ص ٤٤ ۔ ٤٦ ۔ (۷۸)حوالہ سابق ( شرح نہج البلاغہ )ج۱۱،ص ٤٤ ۔

(۷۹) بطورنمونه اموی شعر کے اشعار کوملاحظہ سیجئے الامویون والخلافۃ ، کے ص۱۰۵ پر اور عباسی شعرا کے رد کے ساتھ، مروخ الذہب ، کی ج۳ جص ٤٣ پر مواز نہ کریں۔

• Muslim Studies Vol.2nd P.115, Goltziher • (۸ • ) (۸ • ) اموی لوگ کہتے تصح خلافت ہمارے جملہ حقوق میں سے ایک حق ہے اور انہوں نے اس کو عثان سے ور شمیں حاصل کیا ہے۔ عثان نے شور کی کے ذریعہ اس کو حاصل کرلیا لیکن مظلوم قتل ہو گیئے اور ان کا حق پائمال ہو گیا۔ خلافت ان کے خاندان سے باہر چلی گئی اور دو مروں کی طرف منتقل ہو گئی ۔ بیدان کا فریضہ ہے کہ اس کو واپس پلٹا نے کے لئے جنگ کے لئے اٹھ کھڑے ہوں ۔ امویوں کی طرفدار کی میں رطب اللسان شعرا اس بات کو خلافت ہو تی میں پر کہا کرتے تھے: الامویون والخلافۃ ہم ۳ • اور تہاینچ کرتے تھے کہ امویوں نے خلافت پنج ہر پر کہا کرتے تھے: الامویون والخلافۃ ہم ۳ • اور تہاینچ کرتے تھے کہ امویوں نے خلافت پنج ہر

صلی اللہ علیہ وآلہ سے درا ثت میں حاصل کی ہے۔حوالہ سابق ص ۱۷۔ یہ تبلیغات اس حد تک موثر ہوگئیں کہ امویوں کی حکومت کے زوال تک ایسااعتقاد، کم سے کم ان کی اپنی سرحد میں یعنی شام میں کامل شائع تھا۔مسعودی اس موقع پر روایت کرتے ہیں: اس کے بعد کہ مروان، آخری اموی خلیفہ، قُل ہو گیا عبداللہ بن علی شام آئے اور وہاں کے ثروت مندلوگوں کے ایک گروہ کا انتخاب کر کے سفاح کے پاس بھیجا۔ انھوں نے سفاح کے نز دیک قسم کھائی کہ وہ لوگ امویوں کے علاوہ کسی کو پنج مبرا کرم صلی اللہ علیہ وآلہ کے اہل ہیت نہیں جانتے بتھے تا کہ آنحضرت سے میراث حاصل کریں۔اس مجلس میں ابراہیم بن مہاجر نے ایک شعر پڑھا جس کی بعد میں عباسیوں کے جاپنے والے شعراء نے متابعت کی اور امویوں کے طعنہ دینے کے ضمن میں، بنی عباس کو پیغیبرا کر مصلی اللہ علیہ وآلہ کے در شد داروں کے نام سے یاد کیا۔اس کے لئے آپر وج الذہب، کی ج۳ میں ٤٣ پر جوع کریں۔ (۸۲)اس داستان کی تفصیل کوکتاب مروج الذہب کی ج۲،ص۶۰۶ ۔ ۶۰۹ پر ملاحظہ م میجئے۔

217

قابل توجہ بات میہ ہے کہ استاد سبحانی اس داستان کا اصلی سبب خلفا کی حقانیت کا عقیدہ جانتے ہیں۔ جبکہ میعقیدہ نینوں خلفا کے زمانے میں دکھائی نہیں دیتا ہے مہما جرین وانصار کسی فرد کے ذہن میں خطور نہیں کرتا تھا کہ اس کی یا اس کی خلافت کا عقیدہ رکھنا واجب ہے اور جوان کی خلافت کا معتقد نہیں ہے وہ مونیین کی جماعت سے خارج اور بدعت گزاروں کی جماعت میں داخل ہو گیا ہے۔ اس قاعدہ کو سیاست نے وجود دیا تا کہ علی کو طعنہ دیں اور خون عثمان کے

انتقام کے سلسلہ میں معاویہ کے خروج کو مشروعیت بخشے۔ شاید عمر وابن عاص پہلا شخص تھا جس نے اس طرز نظر کان تج ہویا۔ اس کے بعد داستان کو مفصل طور پر نقل کر کے اس قشم کا نتیجہ نکالنا ہے: یہ داستان اور اسی کی طرح دوسری داستانیں اس بات کی حکایت کرتی ہیں کہ خلفا کی خلافت کا اعتقاد دشمنی اور رقابت کی مسموم فضا میں پیدا ہوا یہاں تک کہ وہ مکار اور ہو شیار مرد شیخین کی خلافت کے اعتقاد کو وسیلہ بنا کر عثمان کی حقانیت کا اقرار لینا قرار دے...الملل والنحل، کی ۱، ص ۲۵ - ۲۵ پر جو عکریں۔

(۸۳) اس طرح کے واقعہ کے نمونہ کورجال حول الرسول نامی کتاب میں ملاحظہ کریں۔ اس واقعہ نے حتی ایک آزاد خیال اور خالد محمد خالد کے جیسا تجدد پیند انسان، جواس کتاب کے مؤلف بھی ہیں ان کو بھی متأثر کردیا ہے۔

(٤٨) بر بہاری جوابن حنبل کی کتاب السنة ، کی شرح ہے اس میں کہتے ہیں: اس بات کو دل وجان سے ماننا ضروری ہے کہ عمر اور ابو بکر عائشہ کے حجرہ میں مدفون ہیں۔ پس جب پیغ برا کرم صلی اللہ علیہ وآلہ کی قبر کے نز دیک آؤتو پیغ برصلی اللہ علیہ وآلہ کو سلام کرنے کے بعد ان دونوں پر سلام کرنا واجب ہے۔ طبقات الحنابلة ، نامی کتاب کی ج۲، ص ۳ سے ماخوذ ہے۔

صحابهنامي مقاله سے موازند کریں شارٹرانسائلکو پیڈیا آف اسلام میں

Shorter Encyclopaedia of Islam.p.88 اوراسي طرح العواصم والقواصم في الذب عن سنة ابي القاسم، کې ج۳،ص۲۳۷۷۰ بر بھی

ملاحظہ کریں۔

219

(٥٨) بینکتہ ایسے حساس نکات میں سے ایک ہے، جو بہت ہی قاطع اور ظریف ہے کہ اہل سنت وشیعہ اس طرف زیادہ متوجہ ہیں ہیں۔ان میں سے ہرایک اپنے اصول اور اپنے عقائد کے مطابق ایک دوسرے سے بحث کرتے ہیں۔ ان نمونوں میں سے ایک بہترین نمونہ كتاب دلائل الصدق، ہے، جومرحوم شيخ محد حسين مظفر كى مؤلفہ ہے جو كتاب ابطال الباطل فضل بن روز بہان کی رد میں کھی گئی ہے کہ خود بیہ کتاب ابطال الباطل بھی علامہ کی کتاب نہج الحق کی رد میں لکھی گئی ہے۔اس کے متن میں کچھ نور وفکر کے بعداورا بن روز بہان کی اس یررداوراس کے بعد مرحوم مظفر کی تنقید سے پتہ لگالیتا ہے کہ بعض مباحث کا ملاً دومختلف بنیاد وں پر مبنی ہیں اوران میں سے ہرایک اپنے عقائد کے اعتبار سے مسائل پرغور دخوض کرتا ہے اوراسی معیار پروہ اپنے مدمقابل پر تنقید کرتا ہے۔ (۸۶) بطورنمونه مقدمه مفصل ابوریده ، رسائل الکندی ، نامی کتاب پررجوع کریں۔ (۸۷)صدر اول کے مقدس اور اس کے باعظمت ہوجانے کے سبب کو عبدالہا دی حائری مشہور مستشرق انگریز، واٹ سے اس طرح نقل کرتے ہیں: تیسری صدی کی نویں اور آخری د پائیوں میں اکثر مسلمانوں پر داضح ہو گیاتھا کہا پنی اسلامی ماہیت اور حقیقت کو محفوظ رکھنے

کے لئے مسلمانوں کی ذمہ داری ہے کہ اپنے کو گذشتہ اسلام کی تاریخ کو یا کم از کم اپنے آپ کو صدر اسلام سے وابستہ کرلیں اسی صدی کے آخر میں زیادہ تر وہ لوگ جوطرح طرح کی مذہبی تحریکوں میں مشغول شخصیٰ فرقہ کے رواج کو تمام اختلافات کے باوجود قبول کرلیا اور بیا سی

معنی میں تھا کہ پیغیبرا کرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے بھی ساتھی اوراصحاب احترام کے قابل ہیں ان میں سے ایک عثمان بھی ہیں جو صدر اول کے مسلمانوں کے مختلف گروہوں کے نز دیک خلافت کی شائشگی کے بارے میں شک وشہبہ کررہے بتھے وہ لوگ مورد احترام قرار

220

یا نمیں...اد بیات کالج اورانسانی علوم مشہد کے جریدہ، شارۂ سلسلہ ۶ ہ، ص۷۳۳۔ (۸۸)معتزلہ کی بڑی مشکلات میں سے ایک مشکل بہتھی کہ ٹھیک جس زمانے میں ان کی سیاس، معاشرتی ،فکری اور مختلف دین نظریات روبز وال یتھے۔اپنے آخری اعتقادی اصول و قواعد کوجع کرنے کے لئے کمریستہ ہو گئے ۔اس پختگ کی معراج کوقاضی عبدالجبار کی کتابوں میں دیکھا جاسکتا ہے المغنی، نامی کتاب کے علاوہ کہ اس کی عظمت اورا ہمیت کے باوجود علما اہل سنت کے ذریعہ خفلت برتی گئی ہے کہ فقط اس صدی کے پچاس کی دہائی میں یمن میں، معتزلی زیدیوں کا مرکز سامنے آیا، اس کے لئے الاصول الخمسہ ، جومعتز لیفکر کی کتابوں میں سے بہترین کتاب ہےاورا پنی پہلی والی کتابوں سے زیادہ شرعی وقر آنی بنیادوں پر استوار ہے اس کی طرف رجوع کریں۔اگرید کتابیں اور دوسری اس طرح کی مشابہ کتابیں جلدی یا کم از کم ابوالحین اشعری کی کتابوں کے ہمراہ آجانتیں تو اشاعرہ اس طرح کا کامل غلبہ حاصل نہیں کریاتے۔اس بارے میں کہ اشاعرہ کن حالات میں میدان میں آئے اور کن اسباب کی وجہ سے کامیاب ہوئے ،اس کے لئے بغداد کے بزرگ حنبلیوں کے ساتھ اس کی گفتگو کے ذریعہ آب طبقات الحنابلة ،مئولفہ بر بہاری کی ج۲ ،ص ۱۸ ۔ ۱۹ پر رجوع کریں۔ (۸۹) ابن حنبل اور معتصم کی گفتگو کی طرف الفکر والدعوۃ فی الاسلام، نامی رجال کی کتاب، 221

اہل جدیث اور صنبلی فرقہ کےلوگ بتھے جواس تاریخی دورہ کو مقدس اور اس دور کے لوگوں کو مقدس ہونے کے علاوہ کچھ اور سوچ ہی نہیں رہے تھے: چونکہ بنی امید کی تاریخ ان کے

دشمنوں یعنی بنی عباس کے دور میں تحریر کی گئی لہذاان کی خوبیاں نہیں لکھی گئی ہیں ۔لیکن احمد بن صنبل بعض امویوں کے صفات کو فقل کرتا تھا جس کی بنا پر مستشر قین کو ان کی ان صفات کی تعریف کرنے پر مجبور کرتا تھا مثلاً ان کی امانت داری اور شجاعت کے بیان کرنے پر آمادہ کیا ہے ضحیٰ الاسلام، ج۲، ص۲۲ ۔ ابن صنبل کی مید و ش زمانہ کے تقاضہ کے مطابق تھی فقط اس کے طعمی اعتقاد سے اس تاریخی دور کی حقانیت اور اس زمانہ کے افراد سے وجود میں آئی تھی۔ اس سلسلہ میں خاص طور پر الائمۃ الا ربعۃ ، کی ج٤ ، ص ١١٧ ، پر رجوع کریں ان دو گروہ کے علاوہ عموماً اہل سنت متوسط موقف کے حامل شخص۔ الاقتصاد فی الاعتقاد، کے ص ٢٠٢ ۔ ٥. ۲ ۔ گر کے نظریات سے اس کا مقال سے ج

(۹٦) یہ کہ اجتہاد و ما وّل، (تاویل) کس طرح ان لوگوں کی برائت کا سبب بنا جولوگ برے کا موں میں ملوث اور مفسد تھے اس کے لئے آپ مقدمہ متمتع سید محد تقی اتحکیم النص والاجتہاد، نامی کتاب کی طرف رجوع کریں و نیز یہ کہ خودا پنی کتاب میں اجتہاد کے کیا معنی ہیں، کہاں اور کن مواقع پر اجتہاد کر سکتے ہیں اس کو بیان کیا ہے۔ اسی طرح آپ الغد یر، کی ن5، ص ٤١ سے ٣٤ می طرف رجوع کریں۔

اس مقام پر مناسب ہے کہ ایک نمونہ ذکر کریں۔ اس وقت جب خالد بن ولید نے مالک بن نویرہ کی بیوی کے بتھیانے کی لالی چیس پڑ گیا اور اس کوتل کر دیا اور وہ مدینہ واپس آگیا، عمر نے ابو کمر سے چاہا کہ اس سے قصاص کرے۔ ابو کمر نے جواب میں کہا: اس کوتل نہیں کرونگا۔ کیونکہ اس نے اجتہا دکیا اور اس میں اس سے خطا سرز دہوگئی ہے۔ الاسلام واصول

الحکم، کے ۲۵ پرر جوع کریں اس مفہوم سے بعد میں وسیع پیانہ پر استفادہ کیا گیا۔ مجرمین کوبھی بری کرنے کے واسطے اور ان کی تاریخی وراشوں سے بھی بری کرنے کے لئے اور اس طرح سے اہل سنت کی تاریخی، کلامی اور فقہی افکار کو بنانے سنوارنے کے لئے بطور نمونہ آپ کنز العمال میں، خالد بن ولید کے فضائل کے باب میں، ج۲۶، ۳۵ ۳ ۳ ۰ ۸ ۳ پر دجوع کریں۔

223

بے شک اس کومنظم کرنے کی ضروریات میں سے ایک بیرے کہ پہلے درجہ پر دائرہ اجتہا دکو وسعت دی جائے اور دوسرے درجہ میں ان اختلافات کی تفسیر وتوجیہ پہتھی جو دو قابل اعتاد افراد کے درمیان پیدا ہوگئی تھی۔مثلاً عمر اور خالد بن ولید شعبی کے درمیان اختلاف کے اساب کے بارے میں جو پہلی صدی کے آخری سالوں کے بزرگ فقہا میں سے ایک ہیں اوراہل سنت کے فقہی وکلامی افکارکو منظم کرنے اور بنانے وسنوار نے میں ایک مؤثر اوراسا سی كرداراداكرتے ہيں وہ اس طرح كہتے ہيں: خالد عمر كامميرا بھائى (ماموں زاد بھائى) تھا بچينے میں دونوں نے لڑائی کرلی۔خالد نے عمر کا یا وَں تو ڑ دیا جوا یک عرصہ دراز کے بعدا چھا ہوا۔ یہی واقعہ دونوں کے درمیان عداوت کا سبب بنا۔ کنز العمال، کی ج ۲۳، ص ۲۹ ساور اسی طرح آب عمر ابن الخطاب، نامى كتاب كى طرف جوعبد الكريم الخطيب كى تصنيف ب، اس کے ۲۲۵ ۔ ۶۶ پر جوع کریں۔ جنگ جمل وصفین کی توجیہہاورتفسیر کے بارے میں کہاس میں اس زمانہ کے برجستہافرادایک دوسرے کے مقابلہ میں بغیراس بات کے کہ ان میں سے کسی ایک کی بھی شخصیت اور موقعیت

داغدار ہواور یوچھ تاچھ کی جائے، اس کے لئے آپ مناقب الخلفاء الاربعة فی مؤلفات الشيعة ،عبدالستارالتونسوی کی تحریر کے،ص۲۶ ۷۰ ۷۰ پر رجوع کریں اوراسی طرح آپ البدعة تحديد بإوموقف الاسلام منها، كےص٢٥٦ - ٢١ ، پر رجوع كريں۔انژعزت على عطيه، اس باب کے سلسلہ میں خاص طور پر آپ ، العواضم من القواضم، محب الدین الخطیب کے حواش پر ملاحظه سیجتے ۔ وہ کتاب جو تاریخی اور دینی توجیہ پہ کی شاہ کار ہےاور یہاں تک کہ اس میں تاریخی اور دینی مسلمات کواس کی حقیقی اور واقعی شکل کے خلاف مختلف شکل میں تفسیر اور توجیہہ پائی جاتی ہے مثلاً اس کے واسطے آپ معاویہ کا حجر بن عدی کے تل کردینے کے دستور کواس کے ص۲۱۱ ۔ ۲۱۳ پر رجوع کریں اور خطیب کے حاشیہ کے ص۲۱۲ پر ملاحظہ سیجئے ونیز آپ،خطیب کی جانب سے یزید کے دفاع کے لئے، ص ۲۱۶ پر رجوع کریں اور اس طرح آپ، ص۲٤۲ - ۲۰۱ پر رجوع کریں کہ اس دوران ابن عربی، طبری کے علاوہ تمام مورخین کومحکوم کرتے ہیں اور بیر کہ خلفا کے نسق وفجو رکی داستان کو کیوں نقل کیا ہے۔ ، The Zahiris, I. G o I d z i h e r اوراس طرح آب رجوع كري-.13-PP 3

اور اسی طرح آپ ابن حزم کے نظریات رائے وقیاس اور تعلیل کے بارے میں رجوع کریں۔

(۹۷) نمونہ کے واسطے، آپ صدر اسلام کے مسلمانوں کی بہ نسبت ابن حنبل کے مختلف نظریات اورزاویہ نگاہ کے لئے آپ ۔ الائمۃ الاربعۃ ، کی ج٤ ، ص ۱۱۷ پر رجوع کریں اور

اس کواس کے سیاسی افکار کے ساتھ مقایسہ سیجئے حوالہ سابق ص ۱۹۔ ۱۲۔ ومخصوصاً آپ شرح کتاب السنة ، مئولفه بر بہاری کی طرف رجوع کریں، چوتھی صدی ، جری کے صنبلیوں کے بزرگ عالم، طبقات الحنابلة ، کے ص ۱۸۔ ۵۶ پر جوع کریں۔ اوراسی طرح آپ الابانة عن اصول الدیانة ، ابوالحسن اشعری کی کتاب کے ص ۱۸۔ ۶۶ پر رجوع کریں۔

225

(۹۸) پچچلے زمانہ کے لوگوں کے بارے میں قضاوت کرنے کا ضابطہ میہ ہے کہ اختلافی مسائل میں ان میں سے ہرایک کا نظر بیداور موقف کیا ہے؟ ایسابالکل نہیں ہے۔ مسئلہ میہ ہے کہ صدافت وحقانیت دونوں طرف کی صدافت اور حقانیت یقینی (محرز) ہے اور اسی لئے اقدامات کی توجیہہ کرنے کے واسطے بیٹھنا چاہئے۔ نمونہ کے واسطے فارسی ترجمہ ایہا الولد، غزالی، کے س. ۳۵-۳۵ پر رجوع کریں۔

(۹۹) آج کے جوان مسلمانوں کے درمیان انقلاب کی طرف مسلحا ندر جحانات اور میلان کی میزان کو کتاب الفریضة الغائیة ، مصنفه عبدالسلام جو جہاد اسلامی نامی فرقه کے ایک نظریه پرداز تصانبیں ان آخری سالوں میں پچانسی دے دی گئی ہے، اس کتاب میں پتہ لگایا جاسکتا ہے۔ وہ این ان آخری سالوں میں پوانسی دے دی گئی ہے، اس کتاب میں پتہ لگا یا جاسکتا ہے۔ وہ این ان آخری سالوں میں پوانسی دے دی گئی ہے، اس کتاب میں پتہ لگا یا جاسکتا ہے۔ وہ این ان آخری سالوں میں پوانسی دے دی گئی ہے، اس کتاب میں پتہ لگا یا جاسکتا ہے۔ وہ این ان آخری سالوں میں پوانسی دے دی گئی ہے، اس کتاب میں پتہ لگا یا جاسکتا ہے۔ وہ این ان آخری سالوں میں کتھا ہے۔ معام میں تح یرکرتے ہیں اس کے بعد کہ معا شرہ کو بیا یا گیا ہے اس کتاب کی انس کتاب کے ایک حصہ میں تح یرکرتے ہیں اس کے بعد کہ معا شرہ کو باسک کی جا سکتا ہے۔ وہ این ان کتاب کی ایک حصہ میں تح یرکرتے ہیں اس کے بعد کہ معا شرہ کو جا سکتا ہے۔ وہ این ان کتاب کتاب کے ایک حصہ میں تح یرکرتے ہیں اس کے بعد کہ معا شرہ کو باسک کی بیت لگا یا جا س اسلامی کرنے کے واسطے تمام طریقوں کے بارے میں سفارش اور تجربہ کو بتا یا گیا ہے اس اسلامی کرنے کے مام ہے کہ محا میں کی تا سیس کرنے، پڑ ھے لکھے مسلمانوں کی ایک لیک کی تا سیس کرنے، پڑ ہے لکھے سلمانوں کی ایک خانہ کی بیت کر بیت کی بیت کی بیت کر نان کے زمام حکومت کو اینے ہاتھ میں لینے تک اورلوگوں کوراہ داست کی ہدا ہیت

اور وعظ ونصیحت کرنے اور دوسرے علاقہ میں ہجرت کرکے فاتحانہ طور پر واپسی کے لئے حالات کوہموار کرنے اور انھیں کی طرح دوسری چیزوں کورد کرتے ہوئے کہتے ہیں: اسلامی ممالک میں دشمن گھریلو یعنی داخلی ہے۔(یعنی اپنے اندر ہی دشمن ہے)حقیقت میں وہی ہے جس نے سرداری کی کمان کواپنے ہاتھ میں لے رکھی ہے۔اس کی نمائندگی کو دوسری حکومتوں نے اپنے ذمہ لےلیا ہے، جس نے قدرت کومسلمانوں کے ہاتھ سے احکے لیا ہے اور اسی وجہ سے تمام مسلمانوں پر جہاد واجب ہے۔ کچھ توضیحات کے بعد اضافہ کرتے ہیں: خداوند عالم کے فرمان کوجاری کرنے کے لئے اسلامیحکومت کے لئے اقدام کرنا ضروری ہے۔ ہم اس پار یاس یار کے نتیجہ پراصرار نہیں کرتے۔کا فرحکومت کے نابود کرنے کے لئے ہر چیز مسلما نوں کے اختیار میں موجود ہے۔ پیا مبر وفرعون ، کے ۲٤۲ ۔ ۲٤۷ پر رجوع کریں۔ (۱۰۰) سعدالدین ابراہیم مصرمیں اسلامی محاہدین کی اہم خصوصیات کو، ۷ اور ۸ کی دہائی میں اس طرح بیان کرتے ہیں: کسی گروہ کی عملی شدت پسندی ہر گزکسی حکومت اور دوسر ے لوگوں کے خلاف جواسلام کے نام برعمل کرتے ہیں، ان کے خلاف وہ لوگ اٹھ کھڑے

226

ہوئے ہیں۔ P.29, Islamic Movements, Asaf Hussain ، (۱۰۱) نسل جدید کے اسلامی اورروشن فکر صاحبان قلم میں سے احتمالاً پہلا شخص جس نے کوشش کی تا کہ اپنی تعبیر کے مطابق ظاہری مسلمان حکام کی فریب دینے والی نقاب کوجس کو انہوں نے اپنے چہرے پر ڈال رکھی تھی اور حقیقت میں اس کے مخالف تھے کہ اس (نقاب) کونو پچ کر چھینک دے، وہ سید قطب تھے۔خاص طور پر انہوں نے اپنی اہم ترین اور آخری کتاب

معالم فی الطریق، اگرچہ بیہ کتاب بعد میں بہت زیادہ تنقیدوں کا نشانہ بنی اور بجزان جوانوں کے جوانقلابی رجحان رکھتے تھے کسی ایک نے بھی اس کی کلیت کوقبول نہ کیا۔ حتیٰ کہ حسن الھضیمی ، اخوان المسلمین مصر کے رہبر، سید قطب کی پھانسی کے تختہ پر چڑھ جانے کے بعد صراحت کے ساتھ ان کی کتاب دعاۃ لاقضاۃ، میں انتقاد کیا اور یوسف العظم، اخوان المسلمین کا مشہورترین دانشورا پنی کتاب رائدالفکر الاسلامی المعاصر، کے نام سے ان کے بعض افکار پر تنقید کی۔

227

لیکن ، ۷ اور ، ۸ کی دہائیوں کے سیاسی حالات نے ان کے افکار کی وسعت کے لئے مناسب حالات فراہم کردیا عملی طور پر سی دنیا کی موجودہ اسلامی تحریکیں خاص طور پر دنیائے عرب میں سید قطب کے افکار سے متاثر ہیں۔ چاہے اس کی افکارکو مجموعی طور پر قبول کیا ہویا نہ کیا ہو۔ لیکن بیہ اس معنی میں نہیں ہے کہ انہوں نے مبارزہ طلب اسلامی عقائد (Idealogy) کو حاصل کرلیا ہے۔ انہوں نے ایک بند جگہ سے اپنی فعالیت کا آغاز کیا اس وجہ سے ایسا نہ کر سکے اور بیان کے بس کا روگ بھی نہیں ہے۔ وہ ہرگز ایسانہیں کر سکتے اور نہ ہی ان کو اپنے اعتقادی اصول کو نظر انداز کرنا چاہئے اور اپنی اعتقادی بنیا دوں کو اس کے علادہ کسی اور چیز پر رکھیں ۔ ہاں ایسا کر سکتے ہیں کہ ان اصول وضو ابط کی دوسری تفسیر کر نے لگیں ایکن یکسر ان کو پس پشت نہیں ڈال سکتے جس وقت تک بیا ایسا کر ان کے رہیں گا ان پر اعتر اض ہوتے رہیں گا اور کو نی کہ ان اصول دوسو ابط کی دوسری تفسیر کر نے لگیں

ان کی دوسری غلطی بیہ ہے کہ ان لوگوں نے کوشش کی ہے کہ انقلابی لوگوں کی فیدا کاری اور ایمان واستقامت اور پائداری کے سبب اینے مقاصد تک پہنچنے کو طعی بنالیں۔ بیر خیال بنیادی طور پرغلط ہے۔انہوں نے جز کوعلت تامیہ جھ لیا ہے اور اس بات کی کوشش کرتے ہیں کہاس پرتکیہاور تا کیدکرتے ہوئے اپنے آپ کواس سے نجات دے لیں۔عجیب بات بیہ ہے کہ بیلوگ اپنی اس غلطی میں دوسرے انقلابی اورغیر اسلامی گروہوں کے جیسے ہیں۔ نمونہ کے طور پر فدائیان خلق انقلاب اسلامی ایران کی کامیابی سے پہلے، پہلی دہائی میں انہیں توہمات اورغلطیوں میں مبتلا تھے۔انہوں نے مصدق کے زمانہ کی مختلف یار ٹیوں کوان کی استقامت نه کرنے کی وجہ سے ان پر تنقید وتبصرہ کیا ہے اور فقط فیدا کاری اور استقامت میں ہی کامیابی کاراز شبچھتے بتھے۔اس کے لئے آپ، جزنی، احمد زادہ اور صفائی فراہانی کی کتابوں کی طرف رجوع کریں اور خاص طور پر څخص اول یعنی جزنی کی کتابوں میں رجوع کریں۔ اسى طرح آب، ايدؤلوژي دانقلاب، نامي كتاب ك\_ص٢١٤ - ٢٢ ير - معالم في الطريق نامی کتاب کی اہمیت کے باب اور اسی کے ذیل میں مختلف نظریات جو بیان کئے گئے ہیں، ان کی طرف رجوع کریں اور اسی طرح سید قطب کی کتاب مصنفهٔ عبداللد عوض اس، ص۳۲۵-۳۲۹ پر جوع کریں۔

228

(۱۰۲) دینی پابندیوں سے رہائی پانے کے لئے تسل جدید کی کوششوں کے بارے میں تامل آورالسنۃ النہ یۃ بین اہل الفقہ واہل الحدیث، نامی کتاب خاص طور سے، اس کے ص ۷۔ ۱۲، مصنفہ محمد الغزالی جو موجودہ زمانے کے معتبر ترین دینی عالم ہیں اس میں ملاحظہ کریں

اہل تسنن اور تشیع کے سیاسی نظریات 229 مفصل من العقيدة الى الثورة ، نامى كتاب جو يانچ جلدوں پر مشتل ہے اور دور حاضر ك روش فکراوراطلاع رکھنے والے شخص حسن حنفی کی تحریر ہے، خاص طور پر آپ ان کی جلداول کے ۷ ۔ ٤٧ پر جوع کریں۔ (۱۰۳) نمونہ کے طور پر ماور دی کی تصنیف الاحکام السلطانية ، کے ص٥-۲۱ پر رجوع کریں اوراسی طرح ابویعلی کی تصنیف الاحکام السلطانیة ، کے ۱۹۷۷ ۲۸ پرتھی رجوع کریں۔

## تيسرىفصل

حكومتاوم حاكم

گذشتہ فصل میں مخصر طور سے بیان ہو چکا ہے کہ صدر اسلام کی تاریخ کس طرح وجود میں آئی اور بعد میں کن زاویہ نگاہ سے نور دخوض کیا گیا، اس نظریے نے اہل سنت کے فقہ وکلام اور ان کے سیاسی عمارت اور نظریات پر کیا اثر چھوڑا۔ لیکن ہم جدید بحث و گفتگو کے آغاز سے پہلے، ایک مخصر مقد مہ بیان کر ناضر ورکی سمجھتے ہیں۔

230

ہم پہلے بیان کر چکے ہیں کہ شیعہ اور اہل سنت کے درمیان اگر چہ بنیا دی طور سے کافی حد تک اشتر اک پایا جاتا ہے لیکن اس کے باوجود بھی ان دونوں کے فقہی اور کلامی مسائل بھی الگ الگ ہیں اور دو مذاہب کے پیر دکاروں کے مذہبی رجحانات اور معا شرتی مسائل بھی جدا جدا ہیں۔ اس بات کو داضح کرنے کے لئے کہ ان دونوں مذاہب کے دینی نظریات کس طرح وجود میں آئے اور کن عوامل واسباب اور مراکز سے متاثر ہوئے ہیں اور اس بات کا جاننا بھی ضروری ہے کہ دونوں نظاموں کی حقیقت کیا ہے؟ اور تاریخی لحاظ سے سید کیسے وجود میں آئے ہیں؟ اس مقام پر جو بات بہت زیادہ اہمیت کی حامل ہے وہ سیہ جر جاننا پڑے گا) کہ ان

ہیں؟۔ کیونکہ ان دونوں مکتبوں کی سیاسی، معاشرتی تحریک یہاں تک کہ فکر کی اور ثقافتی تحریکیں خواہ مخواہ انھیں خصوصیات کے زیر اثر ہیں، جب تک ان خصوصیات کونہیں پہچانا جائے گا،اس کے نتائج اور اثرات کی چھان میں نہیں کی جاسکتی اور اس وقت تک ان دونوں فرقوں کی دینی تحریکوں کو صحیح طریقہ سے نہیں پہچانا جا سکتا۔ چاہے گذشتہ زمانہ کی تحریکیں ہوں، یا دور حاضر کی تحریکیں۔

231

ہم سیہ بیان کر چکے ہیں کہ وہ اہم ترین اصول جس نے ان دونوں فرقوں کے سیاسی نظریات کو جنم دیا،ان کی فہم اور تفسیر وتوضیح کا سرچشمہ صدر اسلام کی تاریخ ہے۔اس تاریخ کے متعلق اہل سنت کی فہم اس کی حقیقت سے بالکل جدا ہے۔

دوسرى اصل: حاكم كے سلسلہ ميں اہل سنت كيا عقائدكى كيفيت اس لحاظ ہے كہ وہ حاكم ہے۔ يعنى ان مسائل سے قطع نظر جو صدر اسلام ميں پيش آئے اور اہل سنت نے اس سے جو سمجھا ہے، لہذا ہميں ديکھنا چاہئے کہ حاكم کے متعلق اہل سنت كا نظر يہ كيا ہے؟ اور اس نظر بير نے ان كے سياسى نظريات پر كيا اثر چھوڑا ہے يا كيا اثر ڈال سكتا ہے۔ آخر كارتيسرى اصل يہ ہے: جو چيز اہل سنت كے علما، فقہما اور متكلمين كى نظر ميں حاكميت اور اس كی مشر وعیت کے متعلق اہميں كى حامل ہے وہ امنيت ہے نہ كہ عدالت ۔ (يعنى حاكم كے لئے عادل ہونا ضرورى نہيں ہے بلكہ صرف امن قائم كرنا ضرورى ہے) وہ لوگ (اہل سنت ) امنيت اور ايس قدرت كے متعلق جو امنيت كى حامل ہے وہ امنيت ہے نہ كہ عدالت ۔ (يعنى حاكم كے لئے عادل ہونا ضرورى نہيں ہے جو امنيت كى حامل ہے دہ امن اس خصر ورى ہے اور اول سنت ) امنيت اور ايس قدرت كے متعلق سنت پي خبرصلى اللہ عليہ و آلہ پر اس طرح سے اجراكر نا جيسے خود حضور اكر مصلى اللہ عليہ و آلہ ک

خلافت بی ہمیت گذشتہ فصل میں بیان کر چکے ہیں کہ اہل سنت کے اس نظریہ کی پیدائش میں سب سے پہلا اور بنیا دی سبب صدر اسلام کی تاریخ میں معاویہ کے اقدامات تھے۔ حضرت علی ابن ابی طالب کی شخصیت اور آپ کی قدر ومنزلت سے (۱) اس کی رقابت اور دشمنی اور آپ کے چاہنے والوں کو گوشنشین کرنے کی کوششوں کو بروئے کارلانا کہ سب کے

سب معاویہ کے نظریاتی مخالف تھے، اس (معاویہ) کو اس بات نے اس پر ابھارا کہ وہ اپنے تمام والیوں اور کارندوں کو حکم دے کہ وہ آپ کو تھلم کھلا برا بھلا کہیں، (گالیاں تک دیں) سرعام آپ پر تبر ّ اکریں اور جیسی حدیثیں حضرت امیر کی فضیلت کے متعلق موجود تھیں، وہ ی کو دوسروں کے لئے بھی گڑھی جائیں اور انہیں کو رواح دیا جائے اور ان لوگوں نے بیا کا انجام بھی دیا۔

233

ب شاردلیلوں اور وجوہات کے سبب حضرت امیر پر وہ سب دشتم اور لعن وطعن کا سلسلہ دیریا نہ رہ سکا اور اپیا ہوبھی نہیں سکتا تھا۔جس کی اہم ترین دلیلوں میں سے وہ فضائل تھے جسے دوسروں کے لئے گڑ ھا گیا تھا۔ کس طرح ممکن تھا کہ دوسر بے افرادا بیے فضائل و کمالات کے حامل ہوتے اور حضرت علی جوکم از کم انھیں کے جیسے ایک افراد اور انھیں کی طرح ایک خلیفہ ہوتے ہوئے بھی ان کے یہاں یہ سب فضائل اور کمالات مفقود تھےجس کی وجہ سے ان کی مخالفت کی جائے اور موردلعن وطعن قراریا تیں اوران کو گالیاں دی جائیں۔(۲) اگر فرض کرلیا جائے کہ لوگوں میں ایسے عقائد کو قبول کروانے پر قادر بتھے، تو ایسی صورت میں عام لوگوں کاعقیدہ خوارج کے مانند ہوجا تااوراس کے نتیجہ میں خوارج ان سے نز دیک ہوجا تیاور یہ چیز بھی خود نظام حاکم کے نز دیک نفرت اور خوف وہراس کا باعث ہوتی ، چاہے موجودہ نظام بنی امیہ کا ہوتا یا بنی عباس کا ہوتا، کیوں کہ خوارج ان (بنی عباس اور بنی امیہ ) کے سرسخت دشمنوں میں سے تھے۔لیکن دوسرے اقدام نے اپنا گہرااثر چھوڑ ااور صدر اسلام کی تاریخ اورمسلمانوں کی شان اوراہمیت کواعلی درجہ تک پہنچا کر اس کواسلام کے برابر کردیا۔البتہ

معاویہ کے نقشوں کے علاوہ، اس سلسلہ میں دوسرے اسباب وعوامل بھی دخالت رکھتے تھے جو ایسے عقیدے کے استحکام واستقر ارمیں مدد گار ثابت ہوتے جن کی طرف میں درج ذیل عبارت میں اشارہ کررہا ہوں۔

234

خلفائے راشدین (ابوبکر،عمر،عثان وحضرت علی) کے بعد والے خلفا جاہے اموی ہوں یا عباسی اور چاہےان کےعلاوہ ،وہ تمام افراد جوتار بخ اسلام میں خلیفہ کےعنوان سے سامنے آئے اوران کی خلافتوں کولوگوں کے درمیان قبول کیا گیا ہو،مصر کے خلفائے مملوک کی طرح، عثانی حکومت کے دورہ کے سلاطین، اپنی منزلت اور مقام کومنوانے کے لئے محتاج تھے کہ وہ اینے لئے دینی شان وحیثیت کے قائل ہوں اورا سے لوگوں سے منوائیں۔اور اس بات کے لئے بہترین وسیلہ پیتھا کہ وہ اپنی ذات کے لئے نہیں بلکہ وہ اس منصب کے لئے ایسی حیثیت اور مقام دمنزلت پیدا کرنا چاہتے تھے۔جس گدی پر وہ خلیفہ بن کر براجمان تھے۔تا کہ اس کے ذریعہ اپنے لئے جواز اور قانونیت ثابت کرلیں اور اس کا لازمہ پیرتھا کہا پن**ی قدرت** بھر حضور اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے بعد خلفا کی قدر ومنزلت کو اونچا کیا جائے اور خلافت کو ایک الہی اوردینی امرینا کرپیش کیا جائے اورخلفا کے مانے والوں (طرفداروں)اورخلافت کو مقدس ثابت کریں کی طور پر اس زمانے کی تاریخ اور اس کے لوگوں کو ایک خاص دین اہمیت اور نقدس سے نوازیں۔ کیونکہ اس کے ذریعہ اپنے منصب خلافت کوایک خاص حیثیت بلکه ضرورت دین بنا کرسامنے لائیں اور بیعظمت خود ان کی شان ومنزلت کوبھی شامل ہو جائے گی، اس لئے کہ اس کے سہارےخلیفہ پاچا کم بنے تھے۔ (۳)

در حقیقت اموی خلفااس بات پرزیادہ ماکل تھے کہ وہ خلیفہ کے عنوان سے پیچانے جائیں۔ کیونکہ نہ توان کواس کی کوئی خاص ضرورت تھی اور نہ ہی ان کی ابتدائی اور جاہلیت کے زمانے کی فطرت اور لا پرواہی اور لاابالی گری سے ساز گارتھی۔لیکن خلفا بنی عباس، خلافت اور حکومت کا سہارا لئے بغیر باقی نہیں رہ سکتے تھے۔مسلسل یا پنچ صدیوں تک ان حکومت کا باقی ر ہناا گر چہ بہت سے حصوں میں ان کی حکومت وخلافت صرف ظاہری تھی ،لیکن بہر حال اس دین خلافت کے عنوان ہی کی مرہون منت تھی جوچل رہی تھی۔ بنی عباس نے ان مسائل اور بدعتوں جس کی معاویہ نے مختلف دلائل کے تحت بنیا د ڈالی اور وہ اس کا بانی تھا انہیں کو بے صد اچھالا۔ باوجوداس کے کہ بنی عباس کے دور میں معاور یہ کی بہت سی کلی سیاستوں اور بنی امید کا یکسرا نکارکیا گیا،لیکن دراصل بدایک استثنائی موارد میں سے تھاجس کی تائید وتصدیق کردی گئی۔ کیونکہ پنجبر اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ کے بعد آنے والے خلفا کا الہی اور مقدس ہونا خلافت کے نظام اور خلیفہ کے نقد س کو ثابت کرنے اور اس کے ذمہ دار کیلیے مدد گارتھا۔ (٤) دوسراسیب جوایسے موقف کی تقویت اور مد د کرر ہاتھا، وہ شیعوں اورخوارج سے مقابلہ کی وجہ سے تھا۔ پہلی دوصد یوں بلکہ تین صد یوں تک چاہے اموی خلفا ہوں یا عباسی زیادہ اہمیت کے حامل مخالفین شیعہ بتھے۔اور بید دنوں گروہ صدر اسلام کی تاریخ کے متعلق تنقیدی نظر بیہ رکھتے تھے۔شیعوں کا نظریہ تومعلوم ہی ہے کہ دوسرے دوروں کی طرح صدر اسلام کوبھی جانتے بتھےاوران کے درمیان کسی فرق کے قائل نہیں بتھے،لیکن خوارج خلفا راشدین کے یہلے حصہ سے لے کرعثان کے درمیانی زمانہ تک کی تائید کرتے تھیاور دوسرے حصہ کواپنے

نظریہ کے لحاظ سے شرک اور دین سے خروج کی تاریخ سمجھتے تھے۔ مزید بیر کہ خوارج کا پہلے حصہ سے ان کی اپنی سمجھ سے بالکل دوسر بے لوگوں کے فہم کی طرح نہیں تھی اوران لوگوں کی بہنسبت کچھ مختلف تھے۔ وہ لوگ (خوارج) خشک ذہنیت کے مالک افراد تھے جو کبھی کسی فرد پنخص یا زمانه کو تقدس کی نگاہ سے دیکھنے پر تیار نہیں تھے۔ بلکہ وہ صرف اس زمانہ کوجوان کی رائے کے موافق تھا، یعنی اس دور پر کفر کافتو کی نہیں دیتے تھے، اسے قبول کرتے تھے۔ (ہ) ہر جال عام مسلمانوں کی نگاہ میں ان دونوں گروہوں سے مقابلہ کرنے کی دجہوں میں سے ایک وجه بیچی که بیددونوں گروہ اس بات کا اقرار کریں کہ صدراسلام کی تاریخ کی حقانیت ان کے نزدیک قابل قبول نہیں ہے، اس ہدف تک پہنچنے کے لئے سب سے بہترین طریقہ پر تفا که جتناممکن ہواس دور کی تعریف اور تحسین کریں۔اس دور کی الہی اور دینی قدر وقیت عام لوگوں کے نز دیک جتنی زیادہ ہوتی جائے گی ، مخالفین اتنا ہی خلع سلاح (نہتھ ) ہوتے چلے جائیں گے۔اس دور کے خلفا کا ایک اہم ترین اور دھو کہ دھڑی والے حربوں میں سے ایک بیر تھا کہ دہ لوگ اپنے مخالفین سے کہا کرتے تھے کہتم ہمیں ناحق سمجھتے ہوا درہم سے مقابلہ کرنے کے لئے کمر بستہ ہوخودتم ہی لوگ مشر دعیت نہیں رکھتے ہو۔ یعنی خود تمہاری بھی قانونی حیثیت نہیں ہے۔ کیونکہ صدر اسلام اور اس دور کی شخصیتیں تمہارے لئے مور داختر ام اور اعتقاد نہیں ہیں(٦) خاص طور پر اتفا قاً یہ تہمت شیعوں کے او پر زیادہ سخت مؤثر تھی اور ایک زمانہ تک بہترین حربہ کےعنوان سے شیعوں کے خلاف استعال کی جاتی تھی۔ گذشتہ تاریخ میں ایس بیثار مثالیں مل سکتی ہیں جواس حربہ کے ذریعہ مخالفین کی تحریک کونطفہ میں ( شروع میں ) ہی

236

اس کا گلاگھونٹ کران کونیست ونا بودکر دیااوران کا شیراز ہ بکھر گیا۔اگر جدابھی تک ہجر بہ کند نہیں ہوااور خاص طور سے آج بھی سعودی اوران کے ہم خیالوں کے ذریعہ بیر ربہ دسیع پیانہ پراستعال کیا جارہا ہے۔ وہ لوگ (سعودی) اپنی شیطانی چال کے ذریعہ صدراسلام کی ایس تصویر پیش کرتے ہیں جس کے مقابلہ میں ہرطرح کے تنقیدی موقف کو باطل اور محکوم کردے تے ہیں اور اپنی یوری طاقت وقدرت کے ذریعہ آگ کوشعلہ وربنانے میں ہوا کا کام کرتے ہیں تا کہاس کے ذریعہ شیعہ کےخلاف نفرت کی آگ بھڑ کا نمیں اوران کولوگوں کی نظر میں بُرا بنا کر گوشہ نشین کردیں اوراسی طرح ہر اصلاح طلب تحریک کوبھی اسی عنوان کے تحت کچل دیں۔اس لئے کہ عموماً اصلاح طلب اور انقلابی تحریکیں اہل سنت کی نگاہ میں صدر اسلام کی تاریخ کے مقابلہ میں تنقیدی موقف کے حامل ہیں بلکہ اصولی طور پرخود تاریخ اسلام کے ہی خلاف تنقیدی موقف کے حامل ہیں اور جب اصل نظریہ اور طرز فکر ہی مورد سوال واقع ہوجائے گا تولامحالہاس( نظریہ ) کے قائلین بھی موردتر دید قراریا تیں گےاوران کے خالفین کااصلی ہدف اور مقصد بھی یہی ہے۔(۷)

در حقیقت بیدواہم اور سیاسی اسباب تھے جو صدر اسلام کے الہی اور دینی پہلو کی زیادہ سے زیادہ تقویت کرنے میں مددگار تھے۔ معاویہ کے بعد کے، خلفا، بھی مختلف انداز میں مختلف عنوان کے تحت ان اسباب کے مختاج تھے اور اس بات پر تا کید کرتے تھے۔ بیضر ورت بھی اس وقت تک باقی تھی، جب تک ان کی خلافت برقر ارتھی۔ یعنی ملی طور پر موجودہ صدی کی ابتدا تک اس کے بعد بھی آنے والی حکومتوں کے حاکم جوخود اینے آپ کو اینے زعم ناقص میں

اہل تسنن اورتشیع کے سیاسی نظریات 238 سلف صالح کا پیرو پیچھتے تھے وہ لوگ بھی اس کی ضرورت محسوں کرتے تھے۔

صدىراسلامركا تقدس يانا

البتہ اس دوران دوسرے اقدامات بھی انجام یائے جس کے نتیجہ میں ان حوادث میں مزید شدت پیدا ہوگئی اوراس میں بھی معاویہ ہی اساسی کردار کا حامل تھا۔معاویہ نے اپنے حق اور اپنی حکومت کی حقانیت اور مشروعیت کا دفاع کرنے کے لئے دوسری گندی اور دھو کہ دھڑی کی سیاست کا سہارالیا، جس میں اس کو بہت زیادہ کا میابی حاصل ہوئی اور اس نے مسلمانوں کے نز دیک صدر اسلام کی تاریخ کے چہرے پر نقذس کے نقاب اوڑ ھانے میں بھریور مددگار تحقی ۔ وہ چاہتا تھا خوداپنے اوراپنی حقانیت اور پہلے والے خلفا اوران کی حقانیت ، خاص طور ے ابوبکر اور اپنے درمیان تعلق برقر ارکرے۔لیکن جب تک حضرت علی زندہ رہے، نہ تو بیہ حربه کامیاب ، وسکااور نه ، می حضرت امیر المونین علی نے اس سے سوءاستفادہ کی ہی اجازت دى،آپكى بےنظير شخصيت،آپكى موقعيت (قدر دمنزلت) اورآپكامنحصر بەفر د ماضى اور آپ کامسلمانوں کی اکثریت آراان کے اتفاق سے خلافت اور امامت کی مسند پر رونق افروز ہونا، ایسے دسیلہ سے سوءاستفادہ کرنے میں ایک بہت بڑا مانع اور رکاوٹ تھی ۔لیکن جب امام علی کی شہادت ہوگئی اورامامحسن نے حکومت کو سنجالا توان حربوں سے غلط استفادہ ممکن اورآ سان ہوگیا۔ بہتر یہ ہوگا کہ اس حربہ سے سوءاستفادہ کی کیفیت کوخود معاویہ ہی کی زبانی سنیں۔

معاویہ نے حضرت امام حسن علیہ السلام کے اس خط کے جواب میں جس میں صلح اور جنگ سے خلاحی کے مسئلہ کو بیان کیا گیا تھا، اس نے اس طرح لکھا...جمنور اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ کی رحلت کے بعداس امت نے جس وقت آپ کی فضیلت اور حضور صلی اللہ علیہ وآلہ سے آپ کی قرابت اور درخشاں ماضی اور اسلام ومسلمانوں کے درمیان آپ کی قدر ومنزلت کو جانتے ہوئے اس سلسلہ میں اختلاف کیا تو کیا اس وقت وہ لوگ ان سب باتوں سے بے خبر تھے؟ ان لوگوں نے مصلحت اس میں جانی کہ حضور اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ سے قرابت داری کی بنایر، قریش خاندان کے افراد حکومت وخلافت کی باگ ڈوراپنے ہاتھوں میں لے لیں۔ قریش وانصار کے بزرگوں اوران کےعلاوہ بھی دوسر ےلوگوں نے بھی کہا کہخلافت کی ذمہ داری کو قریش کی ایسی شخصیت کے سپر دکریں جو اسلام قبول کرنے کے اعتبار سے قدیم تر ہو خدا کی بہ نسبت اس کاعلم اوراس سے اس کی دوستی زیادہ اور گہری ہواور اس کے امر میں سب سے قومی اور مقتدر ہو، لوگوں نے ابوبکر کو چن لیا اور بیکام (انتخاب) صاحبان عقل ودین وفضیلت اور اس امت کے آگاہ ترین لوگوں کی رائے سے انجام پایا...اور اگرتمہارے درمیان مسلمان لوگ سی کوان صفات کا حامل یاتے تو شروع سے ہی اپنی رائے سے نہ یلٹتے۔لہذاانہوں نے اپنی نظر میں اسلام اور مسلمانوں کے حق میں جو بہتر سمجھا، اسی پر عمل کیا...اور ہماری تمہاری کہانی بھی حضور کی رحلت کے بعد تمہاری اورا بوبکر کی داستان کی طرح ہے۔ پیغمبرا کرم صلی اللہ علیہ وآلہ کی رحلت کے بعد اگر میں اس بات کوجانتا کہتم مجھ سے زیادہ اس امت کے امور کوسنیجالنے کی قدرت رکھتے ہوتو میں ہراس چیز کوجس کی طرف مجھے

239

دعوت دے رہے ہو قبول کر لیتا لیکن تم خود بھی اس بات کو جانتے ہو کہ میری حکومت کی مدت اور میرا تجربہ تم سے زیادہ ہے۔ میں تم سے زیادہ سیّا س اور تم سے زیادہ سن رسیدہ ہوں لہٰذا تمہارے لئے بہتر بیہ ہوگا کہ جس بات کی تم مجھے دعوت دے رہے ہواس میں تم میری بات مانوا در میری اطاعت اور میر ے تکم کی پیروک کرو...(۸)

240

معاویداس بیان کے ممن میں اس بات کی کوشش کرر ہاتھا کہ انہیں گذشتہ دلائل کا سہارالے کر اپنے آپ کو قانون منداور اس سے اپنی مشروعیت ثابت کرے جن دلائل کے سہارے ابو بکر نے اپنے آپ کو مشروع اور قانونی ثابت کیا تھا اور اس طرح تطاہر کرتا تھا کہ اس کی داستان بھی ابو بکر کی ہی داستان ہے اور بیہ کہے کہ جن معیار کے تحت ابو بکر نے مقبولیت اور مشروعیت حاصل کی ہے اس نے بھی بالکل اس کی طرح مشروعیت اور قانونیت حاصل کی ہے۔ اور حق کہ امام حسن کو بھی اس کے مقابلہ میں سرتسلیم خم کر دینا چاہئے۔

محمود صحی اس سلسلہ میں یوں بیان تحریر فرماتے ہیں: معاویہ کا بید خط عام طور سے مسئلہ خلافت، خاص طور سے بیعت ابو بکر کے سلسلے میں اہل سنت و جماعت کے عقید م اور نظریہ کی سب سے پہلی کلامی تفسیر ہے۔ معاویہ نے اقتد ارپاتے ہی، کلامی اور عقید تی کا میا بی حاصل کر لی۔ اور اس طریقہ سے تمام سنی مسلمانوں کے عقائد کا بیان کرنے والا بن جائے... اس نے اس فرصت سے فائدہ اٹھایا، تا کہ خلفا اور بزرگان اصحاب کے دفاع کی ذمہ داری کا خود بن نفیس عہدہ دار ہوجائے اور اس طریقہ سے مسئلہ خلافت میں اپنے دعوی کو شرعی رنگ دے دیا اور بڑی ہی چالا کی کے ساتھ ابو بکر کی بیعت سے دفاع کے قالب میں اپنے دعو کی کو چی ش

کردیا۔ اس تفسیر اور تحلیل کی رو سے اس نے خلافت کو غصب نہیں کیا اور خود زبرد سی امت کے او پر نہیں لا دا تھا۔ بلکہ اس کی موقعیت اور حیثیت ابو بکر کی موقعیت اور حیثیت کی طرح تھی۔ وہ امور مملکت کو چلانے میں دوسروں سے قومی تر اور دیگر میدانوں میں دوسروں سے زیادہ سیاسی سوجھ بوجھ کا مالک اور دوسروں سے زیادہ تجربہ کار اور عمر میں بھی سب سے زیادہ سن رسیدہ تھا۔ اس طرح حضرت امام علی علیہ السلام کے دور میں عثمان کے خون کا انتقام لینے پر مینی معاویہ کا دیا دیادہ خطرناک، موثر، مقبول تر نظریہ میں تبدیل ہو گیا جو اس کے خلافت تک پینچنے کی ہوت کے لئے اپنے میں اکے مطابق جو اب دہ تھا اور خلافت کو معاویہ کے قل میں ثابت کر تا تھا۔ (۹)

241

اور خلافت کے مسلم میں، ایک بلند مقام حاصل کرلیا تھا۔ بے شک اگرامام علیہ السلام کے علاوہ کوئی علاوہ کوئی علاوہ کوئی اور تحض معاویہ کا اصلی رقیب ہوتا، یا امام علیہ لسلام کے سامنے معاویہ کے علاوہ کوئی اور شخص این ان خصوصیتوں کے ساتھ ہوتا، تو نہ صرف یہ کہ زمانہ کی تاریخ کسی اور شکل میں سامنے آتی، تقریباً یقینی طور سے جس میں اس زمانے کے اہل سنت کی فقتہی اور کلامی عمارت اور اس کی اور اس کی اور اس کی اور اس کی میں معاویہ کے معاومہ معاوم معا ور شخص این معاوم م

242

البتہ مذکورہ اسباب کےعلاوہ جواکثر سیاسی تھے دوسرے دودینی اسباب بھی پائے جاتے تھے جوان حوادث کی مدد کرتے تھیاور ذیل عبارت میں ہم ان کی طرف اشارہ کریں گے۔

جديد مسائل پہلاسب دين كے منتف مسائل چاہوہ فقہى مسائل ہوں يا كەكلامى اور خصوصاً فقہى مسائل كے جواب دينے كى ضرورت تقى كە مسلمان پہلى صدى كے آخر بلكه پہلى صدى كے وسط سے ہى ان مسائل سے دو چار ہوئے اور پيغ مبر اسلام صلى اللہ عليہ وآلہ كى سنت ميں اس كو صرت اور واضح جوابات نہيں مل پاتے تھے ۔ وہ لوگ مجبور تھے كہ اس مشكل كو ص كرنے كے لئے چارہ جوئى كى فكر ميں پڑيں، اس كا ايك بہترين راہ حل ميد تھا كہ صدر اسلام كى تاريخ كو دين كے مساوى كرديں اور ان مسائل كے جوابات كو صرف سنت پيغ مرصلى اللہ عليہ وآلہ سے ہى اخذ نہ کريں بلكہ اس دور سے تھى حاصل كريں اور ميدا يک فطرى عمل ہو گا۔

بھی کم تھیں اور روز مرہ پیش آنے والے مسائل بھی کم تھے۔جب بھی کوئی جدید مسّلہ پیش آتا تواسے بغیرکسی واسطہ کے حضورا کرم صلی اللہ علیہ وآلہ کی خدمت میں سوال کر لیتے تھے۔ لیکن بیہ حالات اسلام کی تیزی سے ترقی کے سبب تبدیل ہو گئے اور خصوصاً ابتدائی اہم فتوحات اور دینی جوش وجذبہ کے تقم جانے اور اسلامی معاشرہ پہلی صدی کے وسط سے پرسکون ہونے کے پھر سے بعد بدل گئے۔مسّلہ بینہیں تھا کہ معاشرہ کمی اور کیفی (عدداور کیفیت کے )اعتبار سے ترقی کر چکاتھا۔ بلکہ کیفیتی پیچید گی جو کمی (افراد کی کثرت والی ) ترقی ک وجہ سے وجود میں آئی تھی کئی گنا زیادہ تھی اور روز بہروز پیچیدہ تر ہوتی جارہی تھی۔ملتیں، ثقافتیں، فلیفے، مذاہب اور مختلف فرقے اورادیان نئی قدرت کے ماتحت تصرجس پر دینی رنگ چڑھا ہوا تھا، دینی دعوت بھی تھی اسی اعتبار سے وہ وجود میں آئے ایسے معا شرے نئے نئے بہت زیادہ مسائل بھی اپنے ساتھ لیکر آئے جو جواب کے طالب تھے۔ایسے جوابات جو واضح وروثن اورعملي ہوں صرف نظری نہ ہوں کیوں کہ ضروری تھا کہ معاشرہ کوانھیں جوابات کی بنیاد پر چلایا جائے۔ در حقیقت سہ جوابات ایسے قوانین شے جو معاشرہ کونظم وضبط عطا کر تر تھر

243

یہاں پر پریثانی بیتھی کہان جدید مسائل کے کچھ ہی جھے کا جواب سنت پیغیبر میں صریح اور منتقیم طور پردیا گیا تھا۔(۱۰) بیسوالات جدید موضوعات سے متعلق تھے جواس زمانہ میں نہ تونظری اعتبار سے ہی وجودر کھتے تھے اور نہ ہی عملی لحاظ سے لیکن اب (جدید زمانہ میں) نظری لحاظ سے بھی اورعملی لحاظ سے بھی جواب کے خواہاں تھے۔اسی پس و پیش میں مسلمان

مجبور ہو گئے کہ حیات پیغیبر صلی اللّہ علیہ وآلہ کے دور سے زیادہ طولانی زمانے کے لئے اور ایک عرصہ دراز کے لئے دینی رسمیت کے قائل ہوجا ئیں اوریہی وہ خلفاے راشدین کا دور تھا۔

244

بِطرف اور حقيقت مين نظريد کى بنيا د پر بيد کہنا چا ہے کہ تن انھيں لوگوں کے ساتھ تھا، اگر بي طے ہو کہ تاريخ اسلام کے ايک حصہ کو پنج مبر اسلام صلى اللہ عليہ وآلہ کے دور سے ظاہر ک شاہت کى بنا پر قانونی سمجھا جائے ، بينک بيدہ ہى دور تھا۔ خاص طور سے جس پر اکثر مسلما نوں کا اتفاق بھى ہے اور ان کے نز د يک مور داختر ام بھى اور ان کے بعد جننے بھى دور گز رے ہيں ان کے اندر بيخصوصيت نہيں پائى جاتى تھى جس کے نتيجہ ميں اس دور کو استمر ارسنت پنج مرصلى اللہ عليہ وآلہ سمجھا یا گيا اور ان بي شرح ہوں کے نتيجہ ميں اس دور کو استمر ارسنت پنج مرصلى ہوا۔ خصوصاً اس ز مانہ ميں جب اجتها دفتهى ، اس کے ارکان اور وہ روش وجود ميں نہيں آئى تھى جيسا کہ بعد ميں بچولا بھلا، لہذا ہر موقع پر مجبور سے کہ نوں پنج مرصلى اللہ عليہ وآلہ کى طرف رجوع کریں۔(۱۰)

لیکن شیعہ بنیادی طور پر ان مشکلات سے دوچار نہ تھے۔ ان کے عقائد میں انمہ معصومین (ع) کا قول وفعل اور تقریر (کسی کام کے سامنے معصوم کا خاموش رہنا) وہی سنت پیغ مرصلی اللہ علیہ وآلہ تھی اس عقیدہ کو نہ تو کسی تاریخی ضرورت نے شیعوں پر تحمیل کیا تھا اور نہ ہی کسی دوسر سیب نے بلکہ اصل امامت پر ان کے فطری اور منطقی اعتقاد کا نتیجہ تھا، جس معنی میں وہ سیجھتے اور تفسیر کرتے تھے، ویسے ہی تھا۔ اس طرح سے ان کی نظر میں ۲۰ ہجری قمری تک

جوامام حسن عسکری کی رحلت کا سال تھا، ایک معتبر اور شرعی سنت کے اعتبار سے چلتار ہا۔ بیغنی اور بہت ہی متنوع میراث جو محقف مسائل کے جوابات کا ماحصل تھی جو ۲۷۳ سال تک زمانہ پیغیبر اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ سے لے کر ائمہ (ع) کی امامت کے زمانے کے علاوہ غیبت صغر کی کے آغاز تک لوگوں کے درمیان رائےتھی ، نیز اصل اجتہا داور اس کی حد بندی اور اس کے مبانی ( معیار و ملاک ) کی تعیین پر شیعوں کی تا کید بھی تھی ، اصولاً اہل سنت کے نز دیک جن موضوعات کی بہت سخت احتیاج تھی اس ضرورت کے احساس کو بالکل ختم کر دیا تھا۔

245

نفسياتى جاذبر وقلبى كشش دوسراسب ايك نفسياتى اوردين سبب تقا، اصولاً انسان جذباتى اورنفسياتى لحاظ سايك ايس وجود كانام م جروان تمام چيز ول كودوست ركھتا م اور اس كى طرف لگا ذركھتا م جو كسى نه كس طرح اليى شے يا فرد سے وابسته ہو جسے وہ چاہتا ہے۔ چاہے وہ وابستگى حقيقى اور واقعى ہو يا صرف وہمى اور غير واقعى كى حد تك ہو، (يعنى حقيقت و واقعيت سے اس كا كوئى تعلق نه ہو) ليكن صرف يہى كافى ہے كہ وہ وابستگى كا تصور كرے قديم زمانه يل بي سبب آج كل سے كہيں زيادہ قوى اور موثر تھا۔ آج كا انسان گذشته انسانوں سے زيادہ فكرى اور نفسياتى پراگندگى اور پريشانى كا شكار ہے۔ جس كے نتيجہ ميں اس كى دوتى اور چاہت كى پا كرارى اور قران م م موگى ہے ليكن گذشته زمان كا دين تو ان تقان سے زيادہ فكرى اور نفسياتى در ان كم م موگى ہے ليكن گذشته زمان ميں اس كى دوتى اور چاہت كى پا كرارى اور قران م ميں م موگى ہے ديكن گذشته زمان ميں ان كو دوست ركھتا تھا تو وہ اين تمام وجود كرماتھ اس ميں جذب ہو جاتا تھا اور جنان يا جذب

ہونے کی کیفیت قوی ترادرعیق ہوتی تھی اس شے با څخص سے وابستہ دوسری اشیا سے تعلق بھی اتناہی گہرااورزیادہ ہوجاتا تھااورا پینے محبوب کے لئے جن خصوصیات کا قائل ہوتا تھا خوداس یے دابستہ شےاورافراد کے اندر بھی انھیں خصوصیات کا قائل ہوتا تھا۔ حضرت محر مصطفى صلى الله عليه وآلبه يورى تاريخ اسلام ميں سب سے زيادہ محبوب اور مقدس ترين څخص بتھے۔خوبصورت ترین اور عارفانہ ترین توصيف وتعريف آ پے صلى اللہ عليہ وآ لہ کے سلسلہ میں بیان ہوئی ہیں۔ اس میدان میں صوفیوں کے خواص سب سے آ گے نکل گئے، فطرتاً اورنیتجاً ایسی جذاب شخصیت کی مقناطیسی کشش آپ کے چاہنے والوں کے ذہن کے لحاظ سے آپ صلی اللہ علیہ وآلہ کے حاشیہ نشینوں میں بھی سرایت کر گئی اور بیرکارروائی فطری اورانسانی ردمل ہے۔اصلاً میمکن ہی نہیں تھا کہ کوئی پیغمبرا کرم صلی اللہ علیہ وآلہ کی شخصیت کے مقناطیسی مدار میں جذب ہوجائے اور آپ صلی اللہ علیہ وآلہ سے دابستہ اور منسلک افراد کو دوست نەرىھے۔اس مقام يرمسكه بيرنەتھا كەخضور صلى اللدعليه وآلە سے وابسته اورآ پ صلى الله عليه دآله سے متعلق رہنے دالے کون لوگ تھے اوران کی زندگی کیسی تھی؟ بلکہ مسئلہ بید تھا كهوه افراد يغجبرا كرم صلى الله عليه وآله كحاش ينشين اورآ يصلى الله عليه وآله كاصحاب میں-میں

246

صوفی حضرات بلکہ عام مسلمانوں نے پوری تاریخ اسلام میں پیغیبرا کرم صلی اللّہ علیہ وآلہ کے اطرافیوں اور صلی اللّہ علیہ وآلہ کے اطرافیوں اور صدر اسلام کوبھی اسی نگاہ سے دیکھا ہے۔ ان لوگوں کی نظر میں وہ بہترین دور تھا کے یونکہ اللہ علیہ وآلہ پنفس نفیس موجود بتھے اور وہ لوگ بہترین

افراد میں سے بتھے، کیونکہ پنج برا کرم صلی اللہ علیہ وآلہ کے اردگر درہ کراپنی زندگی بسر کرر ہے تصاوراتی طرح سے اپنی زندگی گذارر ہے تھے۔البتہ اگر چہ یہ بات حق ہے کیکن اس کے حدوداورمفہوم کو واضح ہونا چاہئے۔ بیر پنچ ہے کہ پیغمبر اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ کے دورنے اس وجہ سے عزت اور شرافت حاصل کر لی تھی ، کہ آپ اس دور میں زندگی بسر کرر ہے تھیا ور پیج ہے کہ آپ کے حاشینشین اس وجہ سے کہ آپ صلی اللہ علیہ وآلہ کے ساتھ زندگی گزارر ہے تھے،سعادت وبزرگی کی توفیق سے سرفراز ہوئے۔لیکن اس کے عنی پنہیں ہیں کہ پنجمبرا کرم صلی الله علیہ وآلہ کے زمانہ سے نز دیک والے ہر زمانہ میں لازمی طور سے زیادہ شرافت یا ئی جائے گی، تا کہ اس سے بینتیجہ نکالا جاسکے کہ صحابۂ کرام کا زمانہ حضور اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ کے زمانہ سے نز دیک ہونے کی وجہ سے دوسر بے زمانوں سے بہتر ہو گیا ہے اور مثلاً اسلام کو اس صحابہ کے زمانے کے ذریعہ پیچانا جائے!اور یا صحابہ کا بزم پیغیبر صلی اللہ علیہ وآلہ میں حاضری کی تو فیق حاصل کر لینے کے بیہ عنیٰ نہیں ہیں کہ وہ اپنی عملی زندگی میں یابند دین اور متعهد مسلمان کی حیثیت کے حامل تھے۔(۱۲)

247

بہر حال یہی روحی نظام اور نفسیاتی حالت سبب بنی کہ پنی برا کرم صلی اللہ علیہ وآلہ کا تقد س صحابہ اور زمانہ صحابہ تک سرایت کر جائے اور سب کے سب ایک قشم کے الہی تقدس کے ہالہ میں حجیب جائیں۔اس نے خود اپنے طور پر بھی ان مسائل اور حوادث کی مدد کی ہے جس کا مقصد صدر اسلام کودینی مقام و منزلت عطا کرنا تھا۔ یہ کہ شیعہ حضر ات کیوں اس فطر کی حالت اور روحی نظام سے متاثر نہیں ہوئے اس پر خاص دلیل پائی جاتی ہے۔ وہ لوگ

(شیعه) دوسرے مسلمانوں کی طرح ہمیشہ پنجبر اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ سے والہانہ عشق و محبت میں سرشار سے آپ صلی اللہ علیہ وآلہ کو بہترین اور برترین انسان جانتے تھے لیکن شیعوں کے نز دیک بہت معتبر احادیث کی بنا پر جوان کے نز دیک صحیح اور تمام ہیں... نہ کہ تمام اصحاب پنجبر اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ کے بارے میں جو خاص گروہ سے اظہار محبت و مودت کرتے تھے۔ اگرالی حدیثیں موجود نہ ہوتیں تو شیعہ حضرات بھی دوسروں کی طرح پنج سر صلی اللہ علیہ وآلہ کے معنوی شان و نقد س کو دوسروں تک پہنچا دیتے کیونکہ انسان کی فطرت اس

248

اس مقام پر مناسب ہے کہ ایک نمونہ ذکر کریں اور بیر کہ بعد کے زمانہ میں آنے والے مسلمانوں کی نظر میں، پنج برا کرم صلی اللہ علیہ وآلہ کے حضور کو درک کرنے نے کیا قدر وقیمت حاصل کی اور کس طرح افراد کی دینی اور معنوی صلاحیت کے پر کھنے کے لئے سب سے اہم ترین اور اطمینان بخش ترین ضابطہ اور میزان بن گیا۔

ابن حجر، ابن عبدالبر کے نظریے پر تنقید کرتے ہوئے جواس بات کا معتقد تھا کہ مکن ہے آیندہ آنے والے زمانوں میں لوگوں کے در میان کچھا یسے افراد بھی ہوں جو صحابہ سے افضل ہوں، جس کی دلیل بیر حدیث ہے: میری امت بارش کی طرح ہے اور بیر معلوم نہیں ہے کہ اس ک ابتدا بہتر ہے یا انتہا اور دوسری حدیثیں جو اس بات کی تائید کرتی ہیں، (ان کی تنقید میں) وہ (احادیث) اس طرح بیان کرتی ہیں: بیا یک بہت ہی شاذ ونا در نظر بیر ہے اور بیر حدیثیں اس مطلب پر دلالت نہیں کر رہی ہیں ۔ اور پھر اس وقت وہ (ابن حجر) ان مطالب کے ذریعے کہ

جنفیں ابن مبارک سے فقل کیا ہے اپنے نظر سے کی یوں تائید کرر ہا ہے : عبداللد ابن مبارک نے بھی جو کہ علم وفیض اور معرفت کے اعلی درجہ پر فائز تھا اس نکتہ کی تائید کرتا ہے۔ اس سے یو چھا گیا کہ معاویہاور عمر ابن عبدالعزیز میں سے کون افضل ہے؟ تو اس نے جو اب میں کہا: خدا کی قشم رسول کے ساتھ میدان جنگ میں معاویہ کے گھوڑ کی ناک میں داخل ہونے والاغبار عمر ابن عبدالعزیز جیسے سولوگوں سے بہتر ہے۔ اور وہ اس طریقہ سے یہ کہنا چا تھا کہ رسول خداصلی اللہ علیہ وآلہ کا دیدار اور آپ کی ہمراہی کا شرف اور انسان پر آپ صلی اللہ اور نہ ہی کوئی شرافت اس کا مقابلہ کر سکتی ہے۔ (۱۳)

249

بِنْک اس کے درمیان سیاست کا بھی کا فی عمل دخل رہا ہے۔لیکن ماننا پڑے گا کہ سلما نوں نے اسی طرز نظر کے ساتھ ترقی کی اور اس کی بنیاد پر ان کی شخصیت اور ذہنیت بھو لی پھلی اور پروان چڑھی یہاں تک کہ گو یا مسلمان اخلاقی ، روحی ، فطری اور دینی لحاظ سے ایک ایسے نظرید کے محتاج صح اس کے علاوہ اندرونی طور سے تعارض و تضاد سے دوچارتھا، ایسے مجموعہ میں سازگاری پیدا کر کے ایک کمل کلامی نظام کو پیش کرنے پر مجبور ہو گئے تھے۔ اصولاً ہرصاحب ایمان اور معتقد انسان ، دینی مسائل سے لیکر دوسرے مسائل تک ، جس چیز پر اس کا ایمان وعقیدہ ہواس کی ہیکوشش ہوتی ہے کہ وہ اپنے معتقد ات (عقائد) کو ایک ایسے مجموعہ میں پائے جس میں پور ے طریقہ سے ارتباط اور ہما تھی پائی جاتی ہوا ور ہر طرح کے تضاد سے خالی ہو۔ اسے حاصل کرے بیاس کی ایک بنیا دی ضرورت ہے۔ مسئلہ رینہیں

ہے کہ اپنے اعتقادات کو دوسروں کے سامنے پیش کرنے یا اپنے عقائد سے دفاع کرنے کے لئے ایسے اقدام پر مجبور ہے، خود اس کی اپنی داخلی ضرورت زیادہ اہمیت کی حامل ہے کہ الیں کوشش اور عمل کے بغیر لاجواب رہ جائے گا۔ اپنے عقائد کی بہ نسبت انسان کا قلبی سکون ان کے درمیان ہما ہنگی اور سازگاری کا مرہون منت ہے۔ انسان کی فطری اور عملی کوششوں کا اچھا خاصا حصہ چاہے دین سے متعلق ہو یافکروعلم سے، اپنے عقائد کو ہما ہنگ اور منسج کرنے اور اس میں یک سوئی پیدا کرنے میں صرف ہوتا ہے اور بی عموماً اندرونی ضرورت کے تقاضا کے تحت ہوتا ہے۔

250

ایسی کوشش کے چند نمونوں کو جوصحا بدا ور صدر اسلام کی شخصیتوں کی طرف پلٹتا ہے، اس نظرید میں تلاش کیا جاسکتا ہے: اس امت میں اور اس کے علاوہ دوسری امتوں میں پیغ بروں کے بعد سب سے افضل ابوبکر ہیں اور ان کے بعد عمر اور ان کے بعد عثمان پھر ان کے بعد حضرت علی ہیں ۔ بیکلام خود پیغ برا کر مسلی اللہ علیہ وآلہ کی زبان مبارک سے سنا گیا ہے اور اس کا انگار نہیں کرنا چاہئے ۔ پھر ان حضر ات کے بعد لوگوں میں سب سے بہتر اور افضل ، طلحہ، زبیر، سعد ابن ابی وقاص اور سعد بن زید اور عبد الرحمن بن عوف اور ابوعبیدہ جراح وغیرہ سب کے سب منصب خلافت تک پہنچنے کے لئے منا سب اور شائستہ افراد متح سب میں منصب خلافت کی صلاحیت پائی جاتی تھی ۔ پھر ان حضر ات کے بعد لوگوں میں سب سے بہتر اور افضل ، طلحہ، زبیر، خلافت کی صلاحیت پائی جاتی تھی ۔ پھر ان حضر ات کے بعد لوگوں میں سب سے بہتر اور افضل ، طلحہ، زبیر، خلافت کی صلاحیت پائی جاتی تھی ۔ پھر ان حضر ات کے بعد لوگوں میں سب سے بہتر اور افضل ، طلحہ، زبیر، خلافت کی صلاحیت پائی جاتی تھی ۔ پھر ان حضر ات کے بعد لوگوں میں سب سے بہتر اور افضل ، طلحہ، زبیر، خلافت کی صلاحیت پائی جاتی تھی ۔ پھر ان حضر ان حضر ات کے بعد لوگوں میں سب سے بہتر اصو اسب کے نہ خوں اور ارم صلی اللہ علیہ والی تھی ۔ پھر ان حضر ان حضر ان کے بعد لوگوں میں سب سے بہتر اصو اسب کے نے حضور اکر م صلی اللہ علیہ والہ کے ساتھ مکھ سے مدینہ کی جانب ، چرت کی ، انصا اور وہ

حضرات جنہوں نے مسجدالاقصی (یعنی بیت المقدس اور خانہ کعبہ ) کی طرف نمازادا کی۔ پھر ان لوگوں کے بعد لوگوں میں سب سے افضل وہ لوگ ہیں جو پیغ برا کرم صلی اللہ علیہ وآلہ کے ساتھ رہتے تھے اور آپ کی بزم میں حاضر ہوتے تھے۔ چاہے ایک روزیا ایک ماہ یا ایک سال یا اس سے کچھ مازیادہ حضور کے ہمراہ رہے ہوں۔ ہم ان کی مغفرت کے لئے دست بد عاہیں اوران کے فضائل کوفقل کرتے ہیں اوران کی لغزشوں کونظرا نداز کرتے ہیں اوران میں سے کسی کوچھی نیکی کےعلاوہ کسی اور چیز سے یادنہیں کرتے...۔(۱٤) · تتیجہ بیر کہ مذکورہ اسباب وعوامل اور دوسرے اسباب سب مل کرسبب بنے کہ اہل سنت کے نز دیک صدر اسلام اصحاب پیخیبرصلی الله علیه وآله اور خلفائ راشدین دینی اور قدس (یا کیزہ) قدر ومنزلت حاصل کرلیں۔ ان لوگوں (اہل سنت ) کے درمیان کوئی بھی ایس شخصیت نہیں ملتی جوان تمام مقامات میں شک وتر دید کا شکار ہو۔ بیدا یک ایسی اصل اور قاعدہ ہےجس پر سب کا اتفاق اور اجماع ہے اور سب سے اہم بات توبیہ ہے کہ اس کی روشنی میں اسلام کودرک اوراس کی تفسیر کرتے ہیں یہاں تک کہ پیرکہا جا سکتا ہے کہان مواقع سے قطع نظر اسلام کے متعلق ان لوگوں کی فہم وادراک کی کیفیت کو حاصل نہیں کیا جاسکتا۔ اسلام کے کل مسائل فقه وتفسير اور تاريخ سے لے كركلام، فلسفه، خدا وند عالم كى معرفت اور شاخت (عرفان) تک اورخاص طور سے اس کے سیاسی اور دینی مسائل ، اسلام سے متعلق اہل سنت کے فہم وادراک کی کیفیت اور شیعوں کے فہم وادراک کی کیفیت کے درمیان فرق اس آخری مسّلہ میں یا یاجا تاہے۔

251

اگر بغور دفت کیا جائے تو معلوم ہوجائے گا کہ یہی وہ مقام ہے جہاں شیعہ اور اہل سنت ایک دوسر ے کو کم سمجھ سکتے ہیں۔ وہ لوگ چونکہ اس نقطہ کی طرف توجہ ہیں رکھتے کہ ان کیا عقائد و نظریات دوبنیا دوں اور دوجدا جدا،فکری فلسفی کلامی اور تاریخی نظام پر استوار ہیں اس کا اشارہ نہیں کیا ہے،جس کے نتیجہ میں بحث وگفتگواورا فہام تفنہیم کے مرحلہ میں مشکلات سے دوچار ہوجاتے ہیں۔ان میں سے ہرایک فرقہ، دوسرے کے عقائد کواینے دینی نظریہ کے معیار پر دیکھتا ہے، لہٰذا اس کو درک کرنے اور شجھنے سے قاصر رہتا ہے اور اس سے ان کے اصول اور میزان کے خلاف توقع رکھتا ہے۔ بہایک نظری مشکل نہیں ہے بلکہ ایک محسوس حقیقت ہے۔اور جب تک شیعہ اور اہل سنت ایک دوسرے کی فکری اور اعتقادی نظام کی خصوصیات اور بیر که کون سی ضروریات اور تصورات سے وجود میں آتی ہیں ان کا پتہ نہ لگالیں تب تک وہ افہام قفہیم، گفتگواورایک دوسرے کی کارساز اورمفید مدد پر قادرنہیں ہو سکتے۔ جیسا که *عرض کر چکے ہیں کہ بی*خن دینی وسیاسی مسائل **می**ں بدرجہ ہازیا دصحیح سےاور یہی وجد تھی کہ ہم نے اسے زیادہ تفصیل سے بیان کیا ہے۔ (۱۰) اب ہم بیدیکھیں کہا پسے اعتقاد کا نتیجہ کیا ہوگا ؟ اور اس کا انجام کیا ہوگا ؟ یعنی اس کے روحی اور اعتقادی،معاشرتی اور سیاسی نتائج کیسے ہیں؟ یہاں پرہم اس کے دواہم نتائج کوجو ہماری اس

252

گفتگومیں بہت زیادہ اہمیت کے حامل ہیں بیان کرر ہے ہیں۔

حاكم كى بەنسىت اپل سنت كانظر پە

فی الحال حاکم کے متعلق اس مقام پر شیعوں کے نظریہ کو بیان کرنے سے صرف نظر کرتے ہیں اس لئے کہ قارئین اس موضوع سے بخو بی آگاہ ہیں۔لیکن ہمیں بید یکھنا ہوگا کہ حاکم کی نسبت اہل سنت کا نظریہ کیا ہے اور بیکن عوامل اور اسباب سے متأثر ہیں اور عمل میں اس کے کیا آثار اور نتائج ظہور میں آئے اور ابھی بھی ظاہر ہور ہے ہیں؟

حقیقت تو یہ ہے کہ پوری تاریخ میں اہل سنت کے درمیان بعض اصولی ( بنیادی طور پر ) نظریات کے موافق ہونے کے باوجود اس باب میں، یہ مسلہ پوری طرح تمام گوشوں میں روشن ہیں ہے اس کا سب بھی معلوم ہے۔ اس لئے کہ بیا یک دینی مسلہ ہے جس کا سیا تی حکام سے ہمیشہ بہت زیادہ ظراؤ پایا جاتا رہا ہے، جس کی وجہ سے ہمیشہ صاحبان قدرت دین اور دینداروں سے اپنے کوقانونی اور امینیتی طور پر منوانے کے در پے رہا کرتے تھے اور ان پر د باؤڈ التے تھے تا کہ ان کوقانونی حیثیت دے دیں۔ یعنی دین اپنے آپ کوا یک الی شکل میں ڈ ھال لے جوان ( حکام ) کی آرزؤں اور خواہ شات کو بخو بی بروئے کا رلانے پر قادر ہو۔ شایر ہی دین کا کوئی بھی دوسر احصہ اس حد تک تمام پہلوؤں سے اس پر دباؤڈ الا گیا ہوا ور اس

اس مسلہ کی تبعیت میں اس موضوع کے متعلق منابع اور مصادر بھی بہت زیادہ پائے جاتے

ہیں جو مختلف اور رنگ برنگ کے ہونے کے ساتھ ساتھ پراکندہ اور ایک دوسرے کے خالف مجھی ہیں۔ کنزل العمال، جو حقیقت میں اہل سنت کی احادیث کے سلسلہ میں منظم اور طبقہ بندی شدہ دائرۃ المعارف ہے، اس میں تقریبا چار سواحادیث تنہا کتاب الامارۃ ، کے عنوان سے مذکور ہیں اور بیاحادیث اس مجموعہ کا تنہا ایک حصہ ہیں۔ اس لئے کہ ان کے علاوہ بہت سی احادیث موجود ہیں جو اس موضوع سے بلا واسطہ مستقلاً متعلق ہیں جنھیں اس کتاب میں نقل کیا گیا ہے اس باب کی احادیث کا میخت حصہ ہے اس لئے کہ اکثر احادیث اس بارے میں جن سے استفادہ کیا جاسکتا ہے غیر سنقیم طور پر اس سے متعلق ہیں کہ اس کتاب میں اس کا تذکرہ نہیں کیا گیا ہے - (٤ ہ

ان احادیث کی سنداور رجال احادیث کے سلسلہ میں تحقیق کئے بغیر، البتہ اہل سنت کے اپنے معیار کے مطابق نہ کہ شیعوں کے معیار کے مطابق ، موضوع بحث کونظر میں رکھنے کے ساتھ ساتھاور ان کے درمیان تعارض وتنوع کا لحاظ رکھتے ہوئے سے بات بڑی ہی آ سانی سے معلوم ہوجاتی ہے کہ اس سلسلہ میں جعل وتحریف کا باز ارخوب خوب گرم رہا ہے۔ اگر چہ بہت کم ایسے محد ثین اور علما گذر سے ہیں جنھوں نے اپنے آپ کو اس بات کی اجازت دے دی ہو کہ وہ ان احادیث ( نصوص ) میں تنقید کریں ،لیکن سے مسلم ہے کہ ابتدامیں یہی مطلب ذہن میں آ تا

ہے، البہ سیامت کی دحالت و مد صرر صطے ہونے سیامر فطر کی میں موں ہو کا ہے۔ بیہ کہ بہت کم لوگوں نے ان احادیث میں تنقید کی جرائت کی ہے بیخوداپنے مقام پر حائز اہمیت ہے اس لئے کہ طول تاریخ میں اس موضوع سے متعلق مختلف مسائل مخصوصاً معتز لہ کی نہائی

شکست اور اشاعرہ کی شہرت حاصل کرلینا اس قدر اجماع اور اتفاق کا حامل تھا کہ قاعد تأ ابتدائی منابع اور مصادر کے بارے میں صحت دستم کی گفتگو ہی فضول تھی یہاں پر بحث بیر نہتھی کہ بیاحادیث (نصوص) آیاعلم رجال اور درابد کے اصول وضوابط کے مطابق ہیں؟ یا اس کے معیار کے مطابق نہیں ہیں ۔ اصل مسّلہ بیرتھا کہان احادیث کے متعلق کوئی دوسری تفسیر اور بیان کواس کحاظ سے حاصل کرنے کی کوشش جوفقہا، متکلمین اور محدثین کے اجماعی اور متفق علىيەنظريات كوباطل كرے دہ پہلے سے ہی محکوم تھی۔ اس دوران ایک دوسری مشکل تھی وہ اس شخص کے متہم ہونے کا ڈرتھامخصوصا ان علما کی تہمت جو بلا واسطہ یا غیر بالواسطہ حکام کی حمایت کررہے تھے۔اس لئے کہ ان کے بارے میں معمولی جستجوجز کی حیثیت اور موقعیت کے تنزل اوران کی حکام کی مشروعیت کو کم کرنے کے کچھاور نہیں تھی۔ جو چیز عملی طور یرموجودتھی آخری نظریہ وہ تھاجس میں درحدا مکان حکام وقت کی تا ئیداوراس کی تقویت میں نظر دی جائے اور چونکہ حالات بھی ایسے تھے،لہذا کوئی بھی نئ کوشش اس کی بیشتر تا ئیداور تقویت میں مفید واقع نہیں ہو سکتی تھی اور مملی طور سے وہ ان کو کمزور بنانے میں ان کی معاون ہوسکتی تھی۔ جب یہ فکرایک اصل اور قاعدہ کے عنوان سے قبول کرلی گئیتھی توصرف قہراورغلبہ کے زور پراورا قتدار کے استقرار کے ذریعہ کسی پرمسلط

ہوجانا اور شمشیر وخونریزی کے ذریعہ حکومت کو حاصل کر لینا مشروعیت لاتا ہے، لہٰذا اس کی اطاعت واجب ہے اور اس کے خلاف اعتر اض اور قیام کرنامنع اور حرام ہے، اس صورت میں اس کی اس سے زیادہ تائید اور تقویت کا کوئی دوسرا راستہ ہی نہیں بچتا جس سے تمسک

کرتے ہوئے دوبارہ احادیث میں جمع وتاویل اور جرح وتعدیل کا راستہ اختیار کریں، جب حالات ایسے تصرفوالی صورت میں فطری طور پر نہ تو نظام حکومت اس قسم کی بحث اور چھان بین کو پہند کرتے تصرف اور نہ ہی ان سے ساز باز رکھنے والے علما چھان بین کو پہند کرتے تصربے یہ دوعوامل اور دوسر بے اسباب اس بات کے باعث ہوئے کہ بحث ایسے ہی مجمل اور بغیر نقید کے رہ جائے۔

موجودہ صدی کی تیسری دہائی کے نصف میں خلافت عثمانی کے ساقط ہوتے ہی جس اہم شخص نے ایک دوسرے انداز میں اس مسئلہ کی تفسیر وتحلیل کی ، وہ الاسلام واصول الحکم ، نامی کتاب کے مؤلف علی عبدالرزاق ہیں جنھوں نے ایسے وقت میں دنیائے اسلام مخصوصاً دنیائے عرب میں ایک عظیم ہنگا مہ کھڑا کردیا۔انھوں نے بطور مستقیم خلافت کی بحث اور اس کی دینی و تاریخی حیثیت اور اس کے وجوب شرعی یا عدم وجوب شرعی کے موضوع کو چھیڑا اور بید دور ایسا تھا جس میں خلافت عثمانی کے سقوط نے ، بڑی شدت سے تمام اذہان کو اپنی طرف متو جہ کر لیا تھا ، اس

کوچھیڑدیا اورامامت و حکومت کے مسئلہ کو عمومی طور پر اپنی بحث و نفذ کا مرکز بنالیا۔ اس کتاب نے جو ہنگا مہ کھڑا کیا وہ اس نکتہ کو بتار ہاتھا کہ اس موضوع کے متعلق اہل سنت کے عقائدان مورد میں کس حد تک غیر قابل تنقید اور منا قشہ ہیں۔ و اقعیت تو یہ ہے کہ سے ہنگا مہ اس سے زیادہ کہ (عبد الرزاق کے مخالفوں کے بقول) مؤلف کے دین اور اسلام مخالف رجحان کی نشاند ہی کرتا ہے اور مثال کے طور پر بیدان کے کفر و الحاد کی علامت ہے، اس سے کہیں زیادہ اس موضوع کے متعلق اہل سنت کی حساسیت کا موضوع وہ مباحث شرچس پر انھوں

نے تنقید وتحلیل و تجزید پیش کیا تھا۔ وگر نہ اسی دور میں ان کے علاوہ بہت سے دوسر یے بھی مصنفین تھے جولوگ اسلام کے اصولی مسائل میں بھی خد شہ اور شک وتر دید ظاہر کیا کرتے تھے۔لیکن اس میں سے کسی کو بھی اس شدت سے چہار جانب مخالفتوں کا سا منانہیں کرنا پڑا۔ یہاں تک کہ اس کتاب کے سلسلہ میں سیکہا گیا: جب سے ہمارے ملکوں میں کتا بوں کے چھاپنے کی صنعت کارواج ہوا ہے، اس وقت سے آج تک کوئی کتاب بھی الیی نہیں چھا پی گئ ہنگا مہ کھڑا کیا ہو۔(ہ ہ)

257

حصحومت او مرحاص م بحث میں وارد ہونے سے پہلے ایک نکتہ کی طرف یاد دہانی ضروری ہے کہ اہل سنت کے نزد یک حکومت سے مراد اسلامی اور دینی حکومت ہے، جس کی خصوصیات ایک مسئلہ ہے اور حاکم اور اس میں پائی جانے والی شرائط اور صفات ایک دوسرا جداگا نہ مسئلہ ہے۔ یہ دونوں باہم باطنی ارتباط رکھنے کے باوجود عملی طور سے دومتفاوت چیزیں ہیں اور دومختلف عوامل کے تحت متأثر ہوئے ہیں۔

حکومت کے بارے میں اہل سنت کا نظر بیٹموماً قرآن اور سنت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ نیز بعض مواقع پر صحابہ کی میراث سے متأثر ہے۔لیکن حاکم کی بہ نسبت مسئلہ ان کا نظر بیصدر اسلام سے عباسیوں کے دوراقتد ارکی ابتدا کے سیاسی اور تاریخی حالات سے متأثر ہے۔ یا

واضح تر الفاظ میں بہ کہا جاسکتا ہے کہ حکومت کے متعلق ان (اہل سنت ) کا تصور اور فہم اسلام کے نظری معیار سے متأثر ہے اور حاکم کی حیثیت سے اس کا تصور تاریخی حقائق سے متأثر ہے۔اگری تعبیر حکومت اور اس کی خصوصیات کے سلسلہ میں مناسب ہوتو پھر آرز وؤں کے طالب ادراسوہ ونمونہ کےفکرمند حاکم کے متعلق واقعیت پیند اور داقع بین ہیں۔ان لوگوں کی نظر میں ان دونوں کے درمیان کوئی ربطنہیں یا یا جاتا (بالکل شیعوں کے نظریہ کے برخلاف) یږدونوں دومختلف چیزیں ہیں اوران دونوں کومختلف ہی دیکھاجانا چاہئے۔ (٥٦) اب بد معلوم کرنا جائے کہ ایسا کیوں ہوا ہے۔ اسلام ایک وسیع اور جامع دین ہے۔ جو دین ہونے کے ساتھ ساتھ حکومت بھی ہے عبادت بھی ہے اور قانون وسیاست بھی۔ بیخصوصیات ایک دین ہونے کے عنوان سے خود اسلام کی طرف پلٹی ہیں۔ ایک مسلمان کے لئے دوسرے ادیان کے ماننے والوں کی طرح اس پر اسلام کے تمام عقائد پر ایمان رکھنا واجب ہےاور چونکہ حقیقت ایسی ہی ہے لہٰذا اسلام کے غیر عبادی حصہ سے بھی چیٹم یوشی کرنا ناممکن ہے۔وہ پخص مسلمان ہی باقی نہیں رہ سکتا وحالانکہ اس نے ان حصوں کوفر اموثی کے حوالہ کر دیا ہے۔اگر وہ ان پڑمل نہ کرنا جاہے یاان پڑمل نہ کر سکے اس کا معتقد اور ملتزم نہ رہے۔اس لئے کہان عقائد پرایمان نہ رکھنااس کے عقائد کی صحت کے لازمہ کے برخلاف ہے۔ لیکن پید مسئلہ کاصرف ایک پہلو ہے اور نظریہ پر دازی سے متعلق مسائل ہیں لیکن یہی مسائل عملی طور پرایک دوسری شکل اختیار کرلیتے ہیں، جبیبا کہ ایسا ہی ہواہے۔ بیہ بات اپنی جگہہ درست ہے کہ اسلام دین بھی ہے اور ایک حکومت بھی، قرآن اور سنت نبوی اس پر دلالت

258

کرتی ہیں۔لیکن ہمیں بید کیھنا چاہئے کہ اس حکومت کو کس حاکم کے ہاتھ میں ہونا چاہیے اور اس مسلہ میں قر آن وسنت کا اس بارے میں نظر بیر کیا ہے کیا ان دونوں نے جسے بیان کیا ہے ویسا ہی وجود میں بھی آیا ہے یا مسلہ دوسری طرح پیش آگیا، جوتغیرات وجود میں آئے وہ کیا تصاور کیوں وجود میں آگئے اور اس کا نتیجہ کیا ہوا؟

259

یہی ان حساس ترین نقاط میں سے ایک ہےجس کے ذریعہ سیاست وامامت اور حکومت کے متعلق شیعوں اور سنیوں کے نظریات میں شدید اختلاف ہے۔ دنیائے اسلام کے متعلق ان دونوں کافنہم دینی اعتبار سے اسلامی دنیا میں کوئی فرق نہیں رکھتا ہے اس لئے بیہ دونوں اس بات کے قائل ہیں کہ دنیائے اسلام کے قوانین اسلام ہی کے قوانین کا ایک حصہ ہے اور اس پرایمان رکھنا اور اس پر یابندی بھی ضروری ہے۔ بید دونوں گروہ یکساں طور پر حکومت اسلامی کی ضرورت کے قائل ہیں لیکن اس کے حالات پر نظرر کھتے ہوئے ، یہاں تک کہ اس کے فروعات میں بھی بہت زیادہ فرق کے قائل نہیں ہیں۔ بلکہ ان کا اساسی فرق اور اختلاف صرف حاکم سے متعلق ہے۔حکومت کے متعلق دونوں ایک جیسے نظریات کے حامل ہیں۔ اہل سنت کے نظریہ کے مطابق حاکم عملاً نظری اعتقاد کے لحاظ سے حکومت سے جدااورایک الگ مفہوم ہے اور جو چیز اس سے متعلق ہے حالانکہ شیعوں کے نظریہ کے مطابق بید دونوں ایک دوسرے سے دابستہ بلکہ ایک دوسرے سے متصل ہیں۔(۰۷) اس نکتہ کی وضاحت کے لئے ضروری ہے کہ ہم امامت ووصایت کے متعلق ان دونوں کے نظريات کو بيان کريں۔اس مقام پرمسَلہ بينہيں ہے کہ رسول اللّہ صلى اللّہ عليہ وآلہ کا وصى

کون ہے؟ مسئلہ کا آغاز یہاں سے شروع نہیں ہوتا۔ شیعوں کے نزدیک بنیادی طور پر مسئلہ ، امام اور وصی کانہیں ہے، بلکہ اصل مسئلہ امامت و وصایت ہے۔ کسی شخص کا مسئلہ نہیں ہے بلکہ اس کے مقام اور مرتبہ کا مسئلہ ہے۔ مسئلہ تو بیہ ہے کہ امامت و وصایت کا مرتبہ کیا ہے اور اس کی منزلت کیا ہے اور اس کے مطابق کون امام یا وصی بن سکتا ہے۔ ان کی نظر میں امام اور خلیفہ وہ ہے جس میں اس منصب کو سنجا لنے کی صلاحیت پائی جاتی ہو۔ پہلے شان و منزلت کی تعریف اور اس کی حد بندی کی جاتی ہے اور گھر اس مقام کے حائز شخص کو معین کیا جا تا ہے۔ (۸۰ م) میں کہ زیادہ وضاحت طلب ہے اور گھر اس مقام کے حائز شخص کو معین کیا جا تا ہے۔ (۸۰ م) حد تک موضوع سے منحرف کرد ہے ؛ لیکن اس چیز کے واضح ہونے کے لئے کہ بہتر سجھنے میں سیر بحث خاصی اہمیت کی حال ہے، محبوراً تہم پر لازم ہے کہ اس بارے میں مزید گفتگو کر ہیں۔

260

شيعوركاموقف

آ تحضرت صلى الله عليه وآله كے بعد خلافت و وصايت كے متعلق شيعوں كا نظريد اور ان كا موقف تنہا ينہيں ہے كه رسول الله صلى الله عليه وآله نے اپنے بعد امام على كوا پنا جانشين مقرر فرماديا ہے اور بار بار اس موضوع كى تاكيد فرمائى ہے۔ بلكه اہميت كا حامل ہيہ ہے كه بنيا دى طور پر اس موضوع كے متعلق ان كا درك وسيع وعميق اور اس كى كچھا ہم خصوصيات ہيں۔ يا ايك دوسرے بيان كے مطابق ايك فر داور آ مخصرت صلى الله عليه وآله كا جانشين كون ہے؟ مسله اس ميں مخصر نہيں ہے بلكه اصل مسله بيہ ہے كه آخص سے سلى الله عليه وآله كى جانشين كا

مفہوم کیا ہے؟ اور اس کے جوانب اور خصوصیات کیا ہیں؟ اور ان خصوصیات کو مدنظر رکھتے ہوئے کون اس منصب کو سنجال سکتا ہے اور کس کو بیہ منصب سنجالنا چاہیئے۔ حقیقت توبیہ ہے کہ شیعہ حضرات آنحضرت صلی اللہ علیہ وآلہ کی خلافت ووصایت کے سلسلہ میں مختلف عقلی وفقلی دلائل کی رو سے ایک خاص مقام ومنزلت کے قائل ہیں اور اُخصیں اس بات کا اعتقاد ہے کہ خلافت و وصایت اپنے اصطلاحی مفہوم کے اعتبار سے سیاسی رہبری کے مقابلہ میں کہیں زیادہ بلند وبالا درجات کی حامل،حساس تر اور سرنوشت ساز ہے۔ آنخضرت صلی اللہ علیہ وآلہ اپنے دور میں مسلمانوں کے سیاسی رہبر (اس کے رائج مفہوم ومعنی میں ) نہیں تھے کہ صرف اپنے ہاتھ میں اقتدار لئے رہتے نتیجہ یہی کیفیت ان کے جانشین کی ہے که مقام رہبری میں وہ ایک معمولی سیاسی رہبر کا کردار ادانہیں کرسکتا۔ ایک عام انسان آنحضرت صلى الله عليه وآله كا جانشين نهيس موسكتا جوصرف عوام كي سياسي ر بهبري كوايينا ہاتھوں میں لئے رہے۔اور بیخود پہلے درجہ پر ان خصوصیات کا ہونا اسلام کی انفر دی شان -4 جیسا کہ ہم نے بیان کیا کہ اسلام دین ہونے کے ساتھ ساتھ ایک حکومت بھی ہے۔ ایمان بھی

261

جیسا کہ ہم نے بیان لیا کہ اسلام دلین ہونے کے ساتھ ساتھ ایک حکومت بھی ہے۔ ایمان بھی ہے اور سیاست و حکومت بھی یہ دونوں ایک دوسرے سے وابستہ اور بہم متصل ہیں اور ان میں جدائی ناممکن ہے پیغیبر اسلام صلی اللہ علیہ وآلہ مدینہ کے حاکم اور زمام دار ہونے کے عنوان سے اس بات پر مصر شخصاً تحضرت صلی اللہ علیہ وآلہ کی سیرت اور مدینہ میں زمام داری کا طریقہ خود اس بات پر بہترین دلیل ہے۔ اس سان جی قرآنی تعلیمات اور اس کے احکام کے

مطابق رہبری کرنی چاہیئے۔ یہاں پر سماج کو اسلام کے دستورات کے مطابق ادارہ کرنا مقصود تھا نہ کہ تنہا لوگوں کا انتظام سنجال لینا۔ بلکہ اصلی مقصد بیدتھا کہ لوگوں کی زندگی عدل کے مطابق ادارہ ہو اور ان کی زندگی کے تمام گوشوں ، فردیا ور مختلف معاشرتی گوشوں میں اسلامی قوانین کو حاکمیت حاصل رہے۔ اور بیدا مراسی وقت پورا ہوسکتا تھا جب اس سماج کا رہبراپنے اندراخلاقی اور معنوی لیافت کوعلم وبصیرت باہم ملائے ہوئے ہواور پیغبرا کر م صلی اللہ علیہ وآلہ ایسی ہی خصوصیات کے اتم اور اکمل مصداق ہے۔

مسلہ بیہ ہے کہ کون ایسی رہبری کو سنجال سکتا ہے اور کون ایسا شخص ہے جسے ایسے راہبر کا جانشین ہونا چاہئے جو سماج کو بھی چلائے اور لوگوں کی زندگی کے تمام فردی اور معاشرتی پہلوؤں میں اسلامی قوانین کو جاری کر سکے۔زیادہ واضح عبارت میں بید کہا جا سکتا ہے کہ اس میں اتن صلاحیت پائی جاتی ہو کہ وہ اسلامی قوانین میں سے سی بھی قانون کے سلسلہ میں معمولی خطا کے بغیر سماج کی رہبری کرے۔کیا وہ شخص جو تنہا سماج کے سیاسی امور کو ادارہ کرنے کی صلاحیت رکھتا ہے وہ مطلوبہ شرائط کا مالک ہو سکتا ہے؟ اور کیا اس منصب ( وصایت اور ولایت ) کے لئے کم سے کم شرائط کا حال ہے؟ اگر ہم اس بات کو مان لیں کہ آخصرت صلی اللہ علیہ وآلہ کو لوگوں کی رہبری کے سلسلہ میں

ایک سیا می رہبر کے مقابلہ یں برتر کی حاصل کی تو ال بات تو بنی مانا پڑے کا لدان کے جانشین کو بھی ایک سیاسی رہبر کے مقابلہ میں مخصوص صلاحیتوں اور فضیلتوں کا ما لک ہونا ضروری ہے۔اگر ہم اس بات کو تبول کر لیں کہ ہر دور میں نہ تنہا ہے کہ پنج برا کر مصلی اللہ علیہ وآلہ

کے دور میں ساج کو قرآنی اور اسلامی قوانین کے مطابق چلانا ایک فریضہ ہے تو اس بات کو بھی ماننا پڑے گا کہان کے جانشین اور حرضی کوبھی اپنے فریضہ کی انجام دہی کے لئے علمی قدرت اورلازم دینی بصیرت کے ایسی خصوصیات سے بہرہ مند ہونا ضروری ہے۔ آخر کارا گرہم نے ہی قبول کرلیا کہ ایک اسلامی ساج کا رہبر جواحکام اسلامی اوراس کے اقدار کو تحقق کرنے کی فکر میں ہوتو اس کے لئے ضروری ہے کہ اس میں روحی اور معنوبی امتیازات اور خاص تقویٰ پایا جاتا ہوا ورخودایسے فضائل کا مالک ہوجسے ساج میں رواج دینا چا ہتا ہے اور مسلماً بیقاعدہ اس شخص کے بارے میں جو آنحضرت صلی اللہ علیہ وآلہ کے بعد قدرت کواپنے ہاتھ میں لینا چاہتا ہے بدرجۂ اولی اس میں ان خصوصیات کا ہونا ضروری ہے۔ اسی وجہ سے آنحضرت صلی اللہ علیہ وآلہ کی خلافت ووصایت پاایک دوسری تعبیر کے مطابق اصل امامت شیعوں کے نز دیک ایک خاص فضیلت اور مرتبہ کی حامل ہے۔ اس سے پہلے کہ مسّله، جانشین کے سلسلہ میں اٹھےاور بیر کہ وہ کون شخص ہے، اصل مسّلہ مفہوم جانشینی کے مختلف گوشوں کا ہےاور یہ کہ کون شخص ایسے منصب کا عہدہ داراوران صلاحیتوں کا حامل ہوسکتا ہے اوركون فرداس عهده كوسنتجالے۔ ہیچے ہے کہ حضرت امیر المونین علی کی بلافصل خلافت کے سلسلہ میں شیعوں کا عقیدہ پہلے مرحله میں حضرت رسول خداصلی اللہ علیہ وآلہ کی جانب سے آپ کی جانشینی کی سفارشیں اور مكرر وصريح تاكيدين تحيي ليكن اس مقام يراس نكته كواضا فه كرما ہوگا كہامير المونيين حضرت علی اس وجہ سے آنحضرت صلی اللہ علیہ وآلہ کے بلافصل خلیفہ بتھے کہ وہ ان خصوصیات کے

مالک تھے کہ جوایسے منصب کے لئے ضروری ہیں اور ہر دوسر فی تحض کے مقابلہ میں سب سے زیادہ منصب خلافت کے لئے شائستہ اور اس کی صلاحیت رکھتے تھے۔ یہاں تک کہ شيعوں کے اعتقاد کے مطابق وہ سبب جواس بات کا باعث بنا کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وآلہ امام على كو بلافصل خليفه متعين كردين، ان مين وه منحصر به فردخصوصيات موجود تفيس جوكسي دوسر ہے شخص میں نہیں یائی جاتی تھیں۔ یہی خصوصیات باعث ہو تیں جس کی وجہ ہے آپ دوس ف المعابلة ميں اس منصب کے لئے زيادہ شائستہ ہوں۔ آپ کا بيدا متياز شائستگی اور کفایت جوآ پ کواس منصب کے لئے شائستہ بنار ہی تھی۔خود آنحضرت صلی اللہ علیہ وآلہ کا آپ کوانتخاب کر کے آپ کے بارے میں سفارش کرنااس مدعا کی عملی تائیدتھی۔ خلاصہ بیر کہ شیعوں کے نز دیک امامت وخلافت کے مسّلہ میں بحث، سی فر د کے سلسلہ میں ہونے سے پہلے اس کی منزلت اور فضیلت کے سلسلہ میں ہے۔ سب سے پہلے مقام ومنزلت کی تعریف اور حد بندی کی جائے اس کے بعد صاحب مقام ومنزلت کومنتخب کیا جائے۔امام وہ ہےجس میں وہ تمام خصوصیات یائی جاتی ہوں جومنصب امامت کے احراز کے لئے ضروری ہیں اورا پیا ہر گزنہیں ہے کہ امامت وخلافت کی کوئی زاتی شان اور حیثیت ہوجس کے خلفااور ائمەجامل رہے ہیں، وہ حاصل ہوجا ئیں۔(۹۰) لیکن اہل سنت کے نظرید کے مطابق مسئلہ بالکل برعکس ہے۔ان کے وہاں اس شان کا حامل پہلے معین کیا جاتا ہے پھر اس کی خصوصیات کو مدنظر رکھتے ہوئے اس کی شان اور حیثیت

264

تعریف اوراس کی حد بندی کی جاتی ہے۔وہ پہلے وصی اور خلیفہ کو معین کرتے ہیں اوراس کے

بعدخلافت اور وصایت کی تعریف کرتے ہیں۔ حاکم کے متعلق ان لوگوں کا نظریہا سی اصل کے زیرا ترہے۔ جو پچھوا قع ہوجا تا ہےا سے قبول کرلیا جاتا ہےاور پھر حاکم کے اختیارات اوراس کی خصوصیات، حالات کی تعریف اوراس کی حد بندی کی جاتی ہے۔ اب تک جو کچھ بیان کیا جاچا ہے، اس کو مدنظر رکھتے ہوئے بطور اختصار بہ کہا جا سکتا ہے: اہل سنت اورشیعوں کے نظریات سیاست اور حکومت سے متعلق اور کلی طور پر اسلام کے غیر عبادی قوانين چونكهايك ہى منابع اور مصادر كى طرف يلٹتے ہيں،لہذاا يك حد تك بيد دنوں ايك جيسے ہی ہیں اورا گران دونوں میں کوئی اختلاف بھی ہےتو وہ صرف فروع میں ہے اوراصول میں کوئی اختلاف نہیں ہے، وہ بھی ان کی سنت کی تحقیق اور چھان بین کے سلسلہ میں تنقید کے معیار کی طرف پلٹتا ہے۔ اس لئے کہ سنت نبوی کو پیچانے میں ان دونوں کے معیار مختلف ہیں۔ حاکم کے حالات اور خصوصیات کے متعلق ان دونوں کے نظریات میں بہت زیادہ فرق یا یا جاتا ہے۔اس بارے میں اہل سنت کا نظر بیران حکام کوقانونی حیثیت دینے کی وجہ سے وجود میں آیا تھا جوصدراسلام (ابتدائی صدیوں) میں حکومت کواپنے اختیار میں لئے ہوئے تصے۔اسی کوقانونی مان لینے کے سبب اس باب میں ان کے کلامی اور فقہی مباحث وجود میں آئے اورانھیں ترقی ملی لیکن شیعوں نے بنیادی طور پر اس مسّلہ کوایک دوسرے زاویہ سے دیکھا ہے۔حاکم کے متعلق ان لوگوں کے نظریات اصل حاکمیت کو مدنظر رکھتے ہوئے وجود میں آئے۔ جا کمیت جس طرح آنحضر صلی اللہ علیہ وآلہت کے ہاتھوں میں تقمی اور آ پ صلی اللہ علیہ وآلہ کے جانشینوں کے ہاتھ میں پنچی یا جس طرح ان تک پنچنا چاہے تھا۔ان لوگوں کی

نظر میں حاکمیت نبوت ورسالت کا ایک جزو ہے اور چونکہ امامت و وصایت بھی ای طرح نبوت کا ایک سلسلہ اور اس کی بقا کا نام ہے اور اس کا مرتبہ اس کے جیسا ہے ، لہذا یہ ال بھی وہ ی حاکمیت سرایت کر ے گی (یہ ان پر ادامہ کو استمر ار سے تعبیر کیا گیا ہے ، جو اصل خاتمیت کے منافی نہیں ہے جو اسلام کے ارکان میں سے ایک ہے ) درست یہی وہ نقطہ ہے جہاں سے ان لوگوں کی فکر حاکمیت کے باب میں ان کے حالات و خصوصیات اور اس کے اختیار ات وجود میں آجاتے ہیں۔ لہذا اس زاو میہ کے مطابق اسلام کی ابتداء میں جو پچھ ہواوہ سب قانونی حیثیت نہیں رکھتا تھا اور اس کو فطری طور پر حاکم کے شرائط اور خصوصیات کو قانون مند کر نے کے لئے معیار نہیں بنایا جاسکتا۔

یہاں پر مناسب ہے کہ خوارج کا بھی ذکر کیا جائے۔ان لوگوں نے نفسیاتی ، معاشرتی اور قبیلہ جاتی اسباب کی بنیاد پر اہل سنت کے برخلاف پہلے موجودہ حالات کی بالکل اس کی نفی کردی اور پھر حاکم اور اس کے شرائط کے متعلق اپنا نظریہ پیش کیا۔ شیعوں کی طرف سے موجودہ حالات کی نفی کرنا خاص قشم کے نظریاتی دلاکل کی بنا پر ہے اور خوارج کے نظریات موجودہ حالت کی نفی کے ذریعہ ہی وجود میں آئے تھے۔

بہر حال ہماری بحث بیتھی کہ حاکم کے متعلق اہل سنت کا نظریدان کے حکومت کے نظرید کی بہ نسبت نہیں تھا۔ حکومت کے سلسلہ میں ان لوگوں کی فکر سماج کو اسلام کے قوانین کے مطابق ادارہ ہونا چاہئے بی قرآن وسنت سے متکاثر تھا حاکم اور اس کی خصوصیات کے متعلق ان کا نظرید تاریخی حقائق سے متکاثر تھا۔

دونظريئے دوطرح کے زاویۃ نگاہ کا آغازان دومسَلوں کی نسبت آنحضرت صلی اللّہ علیہ وآلہ کی رحلت کے بعد والے ایام کی طرف پلٹتے ہیں۔ آپ صلی اللہ علیہ وآلہ کی وفات کے بعد کسی کو اس میں کوئی شک نہیں تھا کہ بہاج پر اسلامی احکام اور اس کے دینی موازین اور معیار ہی کومعا شرہ یر حاکم ہونا چاہئے۔ یعنی ساج کوکن قوانین کے تحت ادارہ کرنا چاہئے بیہ سئلہ بالکل واضح اور متفق علیہ تھالیکن اس حاکم کے بارے میں جسے خلافت کے لئے انتخاب ہونا چاہئے ،مسّلہ بهت واضح نہیں تھا۔ جو چیز اہمیت کی حامل تھی اور مملی طور پر موجودتھی وہ بیہ کہ سماج کو منظم اور ادارہ ہونا جاہئے اورایک فر دکواس منصب کے لئے منتخب ہونا جاہئے تھا۔ جب ابو بکر کولوگوں نے خلیفہ بنادیا بحموماً لوگوں نے اس کی بیعت کرلی۔اس کی بیعت خاص ان اوصاف کی وجہ سے نہیں ہوئی تھی یاایسی خصوصیات کی بنایز نہیں ہوئی تھی جس کے لئے وہ لوگ اپنے حاکم کے لئے قائل بتھے۔ان لوگوں کی نظر میں بیہ سلہ کہیں زیادہ عملی اورا سے فوراً انجام یا ناتھا، بلکہ ان نور دخوض اور تنقیدوں ہے بھی بیہ مسئلہ زیادہ سادہ تھا۔ کچھلوگوں نے اس کی بیعت کر لی اور بقیہ دوسر ےلوگوں نے بھی وقت ضائع کئے بغیران لوگوں کا اتباع کرلیا۔ ابوبكر کی حاکمیت اورخلافت ایک تاریخی حقیقت کےطور پر قبول کر لی گئی۔اس زمانہ میں ابوبکر کےعلاوہ اگریسی دوسر ٹے شخص کی بھی بیعت کر لی گئی ہوتی تو اس کی بھی خلافت اور حا کمیت کو قبول کرلی گئی ہوتی ہے جس چیز نے خلیفہ اول کی خلافت کومستقر اور یا ئدار بنادیا، وہ پتھی کہ پچھ

267

لوگوں نے اس کی بیعت کر کی اور بقیہ لوگوں نے ریہ کہ کر بیعت کر کی کہ ہم بھی انھیں کے تابع ہیں۔ اس مقام پر قابل غور بات تو یہ ہے جب اہل مدینہ نے حضرت زہرا کہ کی لگا تار دعوتوں کے جواب میں ان لوگوں سے یہ چاہ رہی تھیں کہ وہ لوگ آنحضرت صلی اللہ علیہ وآلہ کی وصیت کو فراموش نہ کریں اور حق کو اس کے راستہ سے منحرف نہ کریں تو وہ لوگ کہ در ہے تھے: آپ کو اس سے پہلے اقدام کرنا چاہئے تھا۔ اب تو ہم نے بیعت کر کی ہے اور مسئلہ تمام ہو چکا ہے۔ اور اگر آپ اس سے پہلے آئیں تو ہم ضرور علی کے ہاتھوں پر بیعت کر لیتے۔ (۲۰)

268

اب بید کیھنا ہے کہ اس کا آخری انجام کیا ہوا، پنج برا کرم صلی اللہ علیہ وآلہ کا ایک حاکم اور زمام دار کے عنوان سے ان کا اپنا مقام خود تھا اور بیخاص مقام بعنوان شارع، سیاستمدار اور ایک سیاسی رہبر کے عنوان سے بھی شرعی مقبولیت کے ساتھ تمام لوگوں کے نزد یک قابل قبول تھا۔ آپ کے بعد قدرت ابوبکر کے ہاتھ میں آگئی اس زمانہ کے لوگ اس کے لئے چاہاں کے قبل ہو یا بعد خاص دینی مقام کے قائل نہ تھے۔ ان لوگوں کی نظر میں وہ بھی دوسر کے مہما جرین وانصار کی طرح ایک فرد تھا۔ لیکن اہمیت کا حامل بیتھا کہ اس کی بیعت آنے والے ادوار میں ایک فکر کی پیش خیمہ بنی جو بعد میں حاکم اور اس کے شریل سنت کی مہما جرین دانسار کی طرح ایک فرد تھا۔ لیکن اہمیت کا حامل بیتھا کہ اس کی بیعت آنے والے مہما جرین دونسار کی طرح ایک فرد تھا۔ لیکن اہمیت کا حامل بیتھا کہ اس کی بیعت آنے والے مہما چرین تبدیل ہوگئی۔ اس مطلب کو داخت کرنے کے لئے زیادہ وضاحت کی ضرورت مہما خیل میں تبدیل ہوگئی۔ اس مطلب کو داخت کرنے کے لئے زیادہ وضاحت کی ضرورت ہے۔

لوگوں کی بیعت دوسروں کی بیعت کا اصلی مقصد بن گئی۔ یعنی بعد میں بیعت کرنے والوں نے کہا کہ چونکہ ان لوگوں نے اس کی بیعت کر لی ہے لہٰذا ہم بھی اس کی بیعت کریں گے اور اس کے معنی بیہ ہیں کہ ہم واقعیت کے سامنے سرتسلیم خم ہیں ۔ان کاتسلیم ہوجانا یعنی اس کوقانو نی حيثيت دے دينا۔ اس لحاظ سے اس کوقانونی حيثيت سے سليم کرلينا ايک حقيقت بن گيا تھا۔ اگر چہ خلیفہ اول و دوم کے سلسلہ میں یہ واقعیت اس حد تک محسوں نہیں تھی لیکن ان دونوں موارد میں بھی حقیقت اس طرح تقل ۔ ابو ہکر نے عمر کو معین کیا لیعنی اس کی خلافت اور جانشینی کو قانونی حیثیت دے دی اورلوگوں نے بھی (اس مسّلہ میں ) اس کا ا تباع کیا۔عثان کوعبد الرحمن نے چھرنفرہ کمیٹی کی نیابت میں قانونی حیثیت دے دی،لوگوں نے بھی اسے قبول کرلیا۔لیکن حضرت علی کے خلیفہ بننے کا واقعہ ایک دوسری منطق کی بنیاد پر استوار تھا۔ آپ کو لوگوں نے وسیع پیانہ پراپنے بےحداصرار کے ذریعہ اپناخلیفہ بنالیا تھا۔ اس مسلہ میں جونکتہ اہمیت کا حامل ہے وہ بیر ہے کہ حاکم کی حکومت کے سامنے اپنا سرتسلیم خم کردینے کی فکر کے سبب جواس کی حکومت کی ایک واقعیت ہے لہٰذا خلفائے راشدین کے دور میں اس فکر کا نطفہ وجود میں آیا۔ اگر چہ اس نظر کا نطفہ بعد میں خاص طور سے بنی امیہ کے برسر کار آنے کے وقت بار آ ور ہو گیا اور عملی طور خلفائے راشدین کے دور میں اس نے کہیں زیادہ متفاوت اور مختلف مفاہیم اور مطالب یالئے اور ان کے زمانہ سے جو کچھ ہوتا تھا اسے

269

ریادہ متفاوت اور محلف مفامیم اور مطالب پالیے اور ان نے رمانہ سے جو چھ ہوتا تھا اسے عملی شکل دے دی گئی اور اسی دورکودینی اور قدسی احتر ام مل گیا۔اس تفکر میں بھی سرایت کر گیا بلکہ اس کی کم وہیش متفق علیہ مشر وعیت نے اس کی شایان شان مدد کی۔

جیسا کہ ہم نے بیان کیا کہ اس نظکر کا تانابانا بنی امیہ کے دور میں بُنا گیا اور اس کوتر قی ملی اور اس مسئلہ میں دوسرے مسائل کی مانند معاویہ کا بہت ہی کلیدی اور بنیا دی کردار تھا۔ جب اقتداراس کے ہاتھوں میں آیا تو اس نے خلافت کواپنے خاندان کی میراث بنانے کے لئے بهت كوشش صرف كردى - ايك ايباسلسله جواس زمانه تك بسابقه تقا-تمام اہميت كي حامل مخالفتوں کے باوجود آخر کاروہی کامیاب ہوااور خلافت ان کی مورد ٹی بن گئی۔اب اس کے بعد خلیفہ کی تعیین ایک خاص سو جے شمجھے انداز سے ہونے لگی اور اس میں مسلمانوں کا کوئی کردار نہیں رہااورا سے مسلمانوں کے مقابلہ میں استقلال مل گیا۔مسلہ بیزہیں تھا کہ لوگ کیا چاہتے ہیں اور وہ کیا کہتے ہیں یا حاکم سے متعلق دینی ضوابط وقوانین کیا ہیں تا کہ ان ( قوانین ) کے مطابق خلیفہ اور حاکم کومعین کیا جائے۔اس دور میں پہلے والاخلیفہ اپنے بعد والے خلیفہ کوجو بیٹا اور بھائی ہوا کرتا تھا اسی کوخلیفہ بنادیا کرتا تھا۔ واقعیت یہی تھی اور اسے بدل دینا بھی نہایت مشکل امرتھااس دور کے بہت سے لوگوں کی نظر کے مطابق بیہ کام ناممکن تھا۔وہ لوگ بھی جواس کوا مرمکن لیکن مشکل جانتے تھےوہ خوداسے پسند نہیں کرتے تھے،اس کی طرف رغبت نہیں رکھتے تھے کیونکہ بہت زیادہ مشقت، ایثار اور فداکاری کا موجب تھا\_(۲۱)

270

اس طرح بیدواقعیت عقیدہ، ارمان اور قانون وضابطہ کے مقابلہ میں کا میاب ہوگئی۔ اس لئے کہ پہلے ہی سے بنا حقیقت کو قبول کر لینے پر ہی تھی۔ اگر چہ وہ واقعیت جسے بعد میں قانونی مان لیا گیا اس سے بالکل جدائھی اس حقیقت سے جو ابتدا میں قبول کر لی گئی تھی۔ خلفائے

راشدین کے دور میں حاکم کے جوشرا نطا اور حدود داختیارات تھے، بعد میں بیشرا نط بدل گئے اور آخر کارنتیجہ بیہ ہوا کہ حاکم کوصرف اس اعتبار سے کہ قدرت اس کے ہاتھ میں ہے مشر وعیت بخشا تھا اور داجب الاطاعت یہاں تک کہ اگر معمولی اور کم سے کم لازمی شرا نط کا ما لک بھی نہ ہویا قہر دغلبہ کے زور پر حکومت کی باگ ڈوراپنے ہاتھ میں لے لی ہواور یاظلم دستم کرے اور وہ حدود شریعت کو بھی پامال کرد بے اور فاسق ہوجائے۔(٦٢)

جیسا کہ معروف قاضی اور فقیدابن جماعۃ کہتے ہیں: تیسرا راستہ جس کے ذریعہ جبری بیعت منعقد ہوجاتی ہے وہ کسی فرد کی قدرت اور شان وشوکت اور قہر وغلبہ سے تعبیر کی جاتی ہے اگر کسی زمانہ میں باصلاحیت اورشرائط کا حامل امام نہ ہواور اس کی عدم موجودگی میں ایسا بإصلاحيت شخص ہو جواس منصب کو سنجال لے اور فوجی طاقت کی بنیاد پر بغیر اس کے کہ کوئی حامع الشرائط اس کی بیعت کرے وہ اگر اس عہدہ کا احراز کرلے، ایک قومی انسان اپنی نظامی قدرت اور طاقت کے ذریعہ بغیر بیعت کے پااس کا حانشین ہوجائے جس کی بیعت صحیح تھی، اس کواپنے ماتحت کرلے تو ایسی حالت میں اس کی اطاعت واجب ہو جائے گی... یہاں تک کہ سلمانوں کے امور پھر سے ادارہ ہونے لگیں اوران میں اتحاد پیدا کرلیں جہل و فسق اس کے اجرا کرنے سے مانع نہ ہوں گے۔اس کے بعداضافہ کرتے ہیں :اگرامامت قہر وغلبہ کے ذریعہ کسی یر محقق ہوجائے اور پھر کوئی دوسر اشخص قیام کرے۔اور پہلے والے شخص کو شکست دے دیے تو اس صورت میں شخص اول معزول ہوجائے گا اور بعد والاشخص امام ہوجائے گا، جو کچھ ہم نے یہاں پر مسلمانوں کی وحدت اوران کی مصلحت کے سلسلہ میں

بیان کیا۔ بیوہی اسباب ہیں جس میں واقعہ حرہ میں ابن عمر نے کہا: ہم اس کے ساتھ ہیں جو کامیاب ہوجائے۔(٦٣)

فطرى طور پران حالات ميں حكام بھى خاموش نہيں بيٹھے اوران كا بركار بيٹھنا منطقى بھى نہيں تھا۔ بيطرز فكر اس حاكم كى رضايت كى موجب تھى بلكە اس كے لئے اسوہ (نمونہ) تھا دہ اس بات كى كوشش كرر ہاتھا كہ قرآن ، روايات ، فقہ، تاريخ ، كلام اور فلسفہ كے ذريعہ اپنے عيوب پر پردہ ڈال دے۔ اور اس نے ایسے ہى كيا بھى اور چونكہ لوگوں كے روحيات اور ان كى ، تاريخى اور ثقافتى قدمت اور اس دور كے معاشرتى اور سياسى بدلا و سے ہما ہنگ تھالہذا فور آ ہى شدت ك ساتھ اس ميں جذب ہو گيا۔ اگر ہم يہاں پر اس موضوع كے سلسلہ ميں بحث كريں اور اس طرح احاد يث كو جعل كرنے اور ان ميں تحريف كا روان جي سيدا ہوا اور اس كا انجام كيا ہوا تو اس بحث كے ذريعہ اصل موضوع سے خارج ہو نے كا سب ہوگا اس كونظر انداز كرتے ہوئے تنہا دو نكات كے ذكر پر ہى اكتفا كريں گے ۔ (٦٢)

قضااو م قد م ڪامسنگه اب بید کیھنا ہے کہ اس دور نے قدر تمندوں کے سامنے کون سی مشکل کھڑی تھی؟ ان لوگوں کا ہدف میہ تھا کہ وہ لوگوں کو حکام کی اطاعت کے لئے آمادہ کریں۔صرف اس لئے کہ ان کی قدرت اور حکومت ایک حقیقت ہے، اس کے مانے پرلوگوں کومجبور کریں، امویوں کی تنہا یہی ایک آرز ورتھی ۔جیسا کہ ہم نے اس سے پہلے یا ددہانی کرائی ہے وہ اس قدر مائل نہیں تھے کہ

دینا اعتبار سے اپنے واسطے سی مقام ومنزلت کے قائل ہوں۔ نہ تو وہ اس کے مختاج ہی تھے اور نہ ہی اسے پیند ہی کرتے تھے اور اگر انھوں نے کبھی دینی فکر سے بھی فائدہ اٹھانا چاہا ہے، وہ بھی محض اپنی دنیاوی قدرت کو ستحکم بنانے کے لئے تھا نہ کہ اپنے کو مسلما نوں کے دینی خلیفہ کے سبب دینی حیثیت اور موقعیت کو ستحکم کرنے کے لئے تھا۔ جبکہ مید عباسی خلفا کی سوچ بالکل برخلاف تھا تا کہ وہ اپنے لئے دینی حیثیت فراہم کر لیں اور اس کے سابیہ میں اپنے دنیوی اقتد ارکو مزید متحکم کر لیں - (٦٥)

273

کون سا ایسا سبب تھا جوان کے اہداف کی پیمیل میں ان کا مددگار اور معاون ثابت ہو؟ اور لوگوں کوکسی قید وشرط کے بغیر اطاعت کے لئے مجبور کرے۔روحی ونف یاتی ، ثقافتی اور تاریخی سابقہ کو مدنظر رکھتے ہوئے قضا وقد رہے تمسک ہی ایک بہترین ذریعہ تھا۔ دوران جاہلیت کے حرب بے شک وتر دید نقذ یر اور قسمت کے متعلق رائٹے اعتقاد کے مالک تھے۔ان لوگوں کاعقیدہ تھا کہ انسان کی زندگی اور قسمت اس کے ارادہ اور اختیار سے خارج ہے اور اس کی زندگی کے نشیب دفر از پہلے ہی سے معین کئے جاچکے ہیں اور ان میں تبدیلی ایجاد کر نا انسانوں کے بس سے باہر ہے۔ پر نظر جس حد تک ان بدو اعراب میں پایا جاتا تھا، اسی حد تک قریش اور حکہ میں رہنے والوں

کے درمیان بھی کاملاً رائج اور راسخ تھا۔ بنیادی طور پر ان کی بت پر تی ایسے ارتباط میں قابل درک اور اس کی تحلیل کی جاسکتی ہے۔ان لوگوں کا متعدد خدا وّں پر اعتقاد اور ان سے تقرب طلب کرنا نیز قربانی کرنا اس وجہ سے تھا کہ وہ اس بات کے معتقد بتھے کہ صرف یہی بت ان

کی زندگی میں اثر انداز ہیں۔وہ لوگ زندگی کے تمام مراحل میں ولا دت سے لیکر موت تک بیٹے یا بیٹی ہونے سے لیکر قحط سالی اور سوکھا میں مبتلا ہوجانے تک، تجارت اور اس کے منافع سے لیکر جنگ میں کا میابی اور شکست تک، خطرناک اور مہلک بیاریوں زمین گیری سے لیکر فقر وغربت مفلوک الحالی تک غرض کہ زندگی کے تمام گوشوں سے متعلق مسائل میں وہ اُخصیں بتوں یا ارباب کو دخیل سمجھتے تھے اور اس دوران انسانوں کے کردار کو بے اہمیت سمجھتے تھے۔(٦٢)

274

قاعد تأبت پرسی یا متعدد خداؤں کے رجحان اور مختلف آلہماور معبودوں پر اعتقاد انسان کی آزادی اور ذمہ داری کے متضاد ہے، ایک ایسی دنیا میں جہاں اس کے مقدرات کا ہر حصہ ایک نامر کی اور مستقل طاقت کے ہاتھ میں ہو، انسان کی آزادی کے کوئی معنی نہیں رکھتی ہے۔ ایک انسان اسی صورت میں آزادرہ سکتا ہے جب وہ اپنی نقد پر کا خود بنانے والا (یا کم از کم ایک حد تک) ہو، ورنہ اگر بیہ مان لیا جائے کہ انسان کی نقد پر مستقل خداؤں کے ہاتھ میں ہے تو پھر آزادی کا کوئی مفہوم باقی نہیں رہے گا۔

بہر حال زمان جاہلیت میں جراور تقدیر کی طرف رجحان معاشرہ کی رائج فکر جاہلیت کے زمانہ کی فکر تھی جو اس لحاظ سے سنخ اور انسان کے باطن کی نابودی کے باعث شے، وہ لوگ قرآن کے سخت حملات اور تنقید کا نشانہ بنے ۔ ایسی تنقیدیں جن کے اہداف مختلف شے ۔ پہلا ہدف بید تھا کہ ایسے منحرف اور غیر واقعی عقائد کا خاتمہ کردیا جائے۔ بید جاہلی اور احتقانہ وہم وخیال تھا جو اس دنیا کو متعدد خداؤں اور مختلف ارباب کا نتیجہ سمجھتے شے۔ دوسرا ہدف بید تھا ان کے

وجدان جنميرا درفر دی ذمه داری کی حس کواییسے انسانوں میں بیدار کرنا جواپنے آپ کومسلوب الاختياراورمجبور بمجصح بتصحه اوراسي معيار کے تحت وہ کسی بھی پستی، ذلت اورانحراف ویلیدگی کے مقابلہ میں سرتسلیم خم کردیتے تھے اور اپنے باطنی دباؤ کے مقابلہ میں کہ فطری طور پر پستی اور پلیدی سے منھ موڑے ہوئے تھے اس بات کی کوشش کیا کرتے تھے کہ ان متعدد خدا ؤں سے تقرب کے ذریعہ اپنے زعم ناقص میں کا میاب ہوجائیں نہ کہ خود اپنی باطنی اصلاح کے ذریعہ۔ ان کے ذہنوں میں اس حالت کو بدلنے کی طرف کوئی توجہ بھی نہ تھی، جب ایک انسان کی سعادت اور شقاوت اس کے ہاتھ میں نہ ہواور وہ اپنے اعمال کا مرہون منت بھی نہ ہواور جو کچھ بھی ہے وہ متعدد آلہہ خدا ؤں اور بتوں کے ہاتھ میں ہے، اس صورت میں بیا مر فطری ہے کہ کوئی فردیھی اپنی سعادت اور خوش بختی کو حاصل کرنے کے لئے اپنی اس حالت کی اصلاح کی فکربھی نہیں کرسکتا اوران بتوں کے علاوہ کسی دوسرے سے توسل نہیں کرسکتا، ان کے کہنے کے مطابق اپنی شفاعت کرنے کےعلاوہ کسی اور سے متوسل نہیں ہوگا۔ آخرکار ہد چاہتا تھا کہ اعتقادی اور معاشرتی بلندی وفکری سروری کی بنیادوں کومنتخب کرے اور اسی طرح سخت بےرحم اور مادی و پلید حاکم کوختم کردے۔اس دور کے جاہلی معاشرہ میں جو چیز حا<sup>ک</sup>م کی *سر*وری کوایک خاص موقعیت عطا کرتی تھی نہ تو وہ قدرت شمشیر ہی کے ذریعہ حاصل ہوسکتی تھی جس کے زور باز و پر جبری خرافات رائج تھے۔ اس دور کے حجازی ساج میں قومی تعصب اوراس میں تفرقہ اور مرکز داحد نہ ہونے کی وجہ سے انھیں مطیع بنانے میں تلوار کی طاقت کارسازنہیں تھی۔اس دور کے ظالم اور فاسد حکام کی قدر دمنزلت لوگوں کی جہالت اور

275

ان کے تعصب سے وجود میں آئی تھی نہ کہ ان کی ناتوانی اور کمزوری۔ ٹھیک اسی وجہ سے وہ لوگ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ کی نسبت آپ کی زندگی کے آخری کمحات تک آپ صلی اللہ علیہ وآلہ سے سخت کینہ تو زی کر کے آپ کے سرسخت دشمنوں میں رہے اور آپ صلی اللہ علیہ وآلہ کے سامنے سلیم نہیں ہوئے جب وہ لوگ خوف یاطمع کی بنیا د پر مسلمان ہوئے تو پھر بھی انتقام کے لئے موقع کی تلاش میں لگے رہے اور آخر کا ران لوگوں نے امویوں کے سابیہ تلے اپناانتقام لے ہی لیا۔

276

حقیقت توبیہ ہے کہ تو حید پر ایمان لا نا اور اس کو ماننا، جس معنی میں ادیان الہی خاص طور سے دین مبین اسلام میں وارد ہوا ہے، اگر چہ ایک فطری اور باطنی امر ہے، لیکن اسے سیحفے کے لیے معمولی عقلی کمال کی ضرورت ہے۔ وہ انسان جس کے پاس اتی عقل بھی نہ ہووہ اتنی آسانی سے اس بات کو درک نہیں کر سکتا کہ اس دنیا میں سب پچھ خدا کے ہاتھ میں ہے اور جن چیز وں کو انسان مؤثر اسباب میں سے شمار کرتا ہے، وہ سب کے سب خواہ چھوٹے ہوں یا بڑے، اسی خدا کی مخلوقات میں سے ہیں اسی مادی دنیا کہ وسب کے وسائل اور آلات ہیں اور اس کی طاقت میں ہیں ۔لہذا ہی کہنا چا ہے کہ زمانہ جاہلیت کے اعراب کمترین عقل اور معمولی فہم و درک سے میں ہیں ۔لہذا ہی کہنا چا ہے کہ زمانہ جاہلیت کے اعراب کمترین عقل اور معمولی فہم و درک سے میں ہیں ۔لہذا ہی کہنا چا ہے کہ زمانہ جاہلیت کے اعراب کمترین عقل اور معمولی فہم و درک سے دور تھا کہ دو محقل ور شد کے درک کرنے کا سبب بنے ۔

جیسا کہ ہم نے بیان کیا کہ وہ روشن کے علت ومعلوم کے مفہوم کو سمجھنے سے بھی قاصر اور معذور تھے۔اگر چہ روشنی کے مفہوم کو اجمالی طور سے پہچانتے تھے۔لیکن مختلف اسباب سے باہمی

روابط کوکشف کرنے پر قادر نہ تھے۔ اسی وجہ سے ان لوگوں کے درمیان خرافات، کہانت اور تطیر (فال بد) اپنی ممکنہ حمافت کے ساتھ ان لوگوں کے درمیان رائج تھا۔ البتہ ہر قوم وملت میں کچھ نہ کچھ خرافات پایا جاتا ہے، لیکن جو چیز ان جاہلیت کے عربوں کے درمیان رائج تھی وہ خرافات سے بھی آگ بڑھ گئ تھی۔ عموماً بیسب کچھ خرافات پسندی اور اس سے لگاؤ ہی کا نتیجہ نہیں تھا جو روحی اور نفسیاتی ضروریات کے دباد یے یا ان پر فشار نہ دینے کے ذریعہ وجود میں آتے ہیں۔ بلکہ بیان کی حمافت، سفا ہت اور عقل کو خاموش کردینے سے وجو دمیں آتے سنتھ ہے یہاں پر مناسب ہے کہ ہم دور جاہلیت میں اعراب کی عقلانی زندگی کے سلسلہ میں احمد امین کی باریک اور دقیق توصیف کو قل کردیں۔

277

دوران جاہلیت میں اعراب علت و معلول اور سبب و مسبب کے در میان رابطہ کو بخو بی درک کرنے پر قا در نہیں تھے۔ اس زمانہ میں اگر کوئی انسان مریض ہوجا تا اور در د میں مبتلا ہوجا تا تو اس در دکو لا علاج تصور کرتے۔ اگر چہ ایک طرح سے وہ مریض اور دواؤں کے در میان ارتباط کو سمجھ لیا کرتے تھے۔ لیکن سے باہمی ارتباط اور قانون مندی ان لوگوں کے لئے پوری طرح روثن نہیں تھا۔ بس انھیں صرف اسی حد تک سمجھتے تھے کہ اس کے قبیلہ والوں کی سے عادت ہے کہ وہ اس دوا کو فلال در د میں استعال کرتے ہیں۔ زیادہ سے زیادہ اتنا ہی جان لینے پر قادر تھے۔ اسی دو اکو فلال در د میں استعال کرتے ہیں۔ زیادہ سے زیادہ اتنا ہی جان لینے پر مریس قبیلہ کا خون کتے کیلئے شفا ہے یا انسان کے مریض ہونے کی علت اس کے بدن میں ضبیت روح کے حلول کرجانے کے سبب ہے، لہٰ دا اس کے علاج کے لئے اس روح کو اس

کے بدن سے خارج کرنا جاہئے۔ یا یہ کہ اگر کسی کے دیوانگی میں مبتلا ہونے سے خائف ہوتے تو اسے قاذ ورات اور مردوں کی ہڈیوں سے آلودہ کردیتے اور دوسرے بہت سے خرافات کے نمونے ان کے درمیان رائج تھے بہتمام خرافات اس وقت تک مورد قبول تھے جب تک اس قبیلہ کے لوگ انھیں انجام دیتے رہتے ، اس وقت تک نہ توان کے بارے میں کوئی سوال کرتا اور نه ہی کوئی انکار کرتا تھا۔اس لئے کہ پینظر میں گہرائی اور اسباب وعلل اور مرض میں جسجو کی قدرت کا یا یاجاناوہ ہے کہ انسان کوایسے اعمال کے ارتکاب کے لئے اکسا تا ہےجبکہ زمانۂ جاہلیت کے اعراب اس وقت تک ترقی کے اس مرحلہ پرنہیں بہونچے تھے۔ یہی سببت کے رابطہ کو درک نہ کرنے کی ناتوانی باعث ہوئی جس کی وجہ سے ان کے درمیان خرافات اورخیالاتی داستانوں کا دور دورہ اعراب کی جاہلیت کو بیان کرتا ہے تھا اور بیہ کہ ادبی کتابیں ایسی داستانوں سے کیوں بھری پڑی ہیں ... یہی وہ اسباب ہیں جن کے مدنظر پینکتہ سمجھ میں آتا ہے کہ وہ گذشتہ وآئندہ حوادث کو سمجھنے کے لئے کہانت اور فال بد (تطیر ) سے تونيح ديتے ہيں۔

278

بیر حقیقت ہے کہ ہر قوم اور سوسائٹ چاہے جتن بھی متمدن اور ترقی یافتہ ہوں، اس سوسائٹ میں ایسے لوگ طبیعت کے حامل ہوتے ہیں جو خرافاتی مل جاتے ہیں، لیکن عربی ادب کی کتابیں اس بات کی حکایت کرتی ہیں کہ سیعقائد، اس زمانہ کے عام لوگوں کے عقائد تصے سیکسی خاص گروہ سے مخصوص نہ تھا بلکہ ہر قبیلہ ان پر ایمان رکھتا تھا اور نہ ہی کہ استثنائی طور پر مخصوص افراد بلکہ انہیں کے ایسے اس زمانہ کے تمام قبیلے اس کو قبول کرتے ہوئے اس کو قانونی اور آئین

حیثیت دیتے تھے اگر چہاس بات کا امکان ضرور ہے کہ ان کی مثلوں یا جا ہلی اشعار میں سے ایک شعر یا ان کے قصوں میں بلند افکار کی جھلک یا اسباب ومسببات کی نسبت سببیت کی طرف اشارہ کیا گیا ہواور اگرا یسے نفکرات کا وجود ہے بھی تو ان موارد میں بھی گہری فکروں یا تحلیلی شرح کوداضح اورروشن انداز میں تلاش نہیں کر سکتے ہیں ۔(٦٧)

اس کے بعدامین سیرہ ابن ہشام سے ایک داستان کوفل کرتے ہیں: قبائل ثقیف میں سے ایک قبیلہ کے لوگ ستاروں کے ٹوٹنے (مراد شہاب آسانی ہے) کود کچھ کرخوفز دہ ہوئے اور اینے ہی قبیلہ کے ایک فر دعمر وابن امیہ جو بنی علاج سے تھا اس کے پاس گئے اور وہ عربوں کے درمیان ہوش و ذکاوت میں معروف بھی تھا، اس سے کہا: اےعمرو کیانہیں دیکھا کہ آسانوں میں ستاروں کے ٹوٹنے سے کیا انفاق اور حادثہ پیش آیا ہے؟ تواس نے جواب دیا کہ پاں میں نے بھی دیکھااوراس کے بعد یہ کہنے لگا: دیکھوا گرٹوٹے والے ستارےان میں سے ہیں جن کی مدد سے خشکی اور دریاؤں میں راستے معلوم کئے جاتے ہیں،موسم سر مااور گر ما کا نداز ہلگایاجا تا ہےاورلوگوں کی معیشت ان سے وابستہ ہے، بیآ سمان سے ٹوٹ گئے ہیں، تو خدا کی قشم بیاس دنیا کے تمام ہونے اور مخلوقات کی نابودی کی علامت ہے اور اگر ٹوٹنے والے ستارے بینہیں ہیں بلکہ وہ آسمان پر ثابت ہیں، تو پیخلوقات کی نقد بر کی علامت ہے جسے خداوند عالم نے خلائق کے لئے مقدر فرمایا ہے۔اب شہیں بتاؤ ٹوٹنے والے ستارے ان دونوں دستوں میں ہے کون سے تھے؟ (٦٨)

عجیب بات توبیہ ہے کہ ابھی بھی ان عربوں کے درمیان ایسے عقائد پائے جاتے ہیں ، البتہ وہ

لوگ جنھوں نے قدیم وراثت کو ابھی تک بچائے رکھا ہے اور اس کے مطابق پلے بڑ ھے اور پر وان چٹ ھے ہیں، ایسے لوگوں کے در میان اب بھی ایسے مسائل پائے جاتے ہیں۔ ایسے لوگ ابھی بھی زندہ ہیں۔ پچھ ہی دن پہلے اخباروں میں شائع ہوا تھا کہ سعودی عرب کے عظیم مفتی شیخ عبد العزیز بن باز نے ایک عرب کے بدن سے ایک شیطان کو خارج کیا اور پھر وہ شیطان ان کے ہاتھوں پر مسلمان ہو گیا!۔ (٦٩)

280

اس مقام پر جوبات قابل توجداور غورطلب ہے وہ بہر کہ ایک ملک کی ایک عظیم مذہبی شخصیت بلکہ مکتب وہابیت کی پہلی شخصیت جس کا عقیدہ ہے کہ اس کا اسلام سلف صالح کے اسلام کے مانند خالص اوراصیل ہے بنگ وشہہ خرافات اور جعلیات ( جعلی چیزوں ) سے دور ہے، وہ خوداس دور میں ایسے نظرات کا مالک ہے۔ وہ خودایک شیطان کو بھگانے کے لئے خود ایسا اقدام کرتا ہےاور پھراس شیطان کواسلام کی دعوت دیتا ہےاور وہ بھی اسلام قبول کر لیتا ہے۔ زیادہ اہمیت کا حامل ہیہ سے کہ سعودی عرب کے اخباروں نے خود اس واقعہ کو کسی تر دید کے بغیر درج کردیا گویا وہ ان چیزوں کے متعلق ایسے عقائد کے حامل ہیں جن کے مقابلہ میں د دسروں کے طعنوں اور تمسخر سے ہیں ڈرتے ہیں۔ ہر جال زمانۂ چاہلیت کے اعراب کی صحیح اور ہمدردانہ درک کے لئے ان کی فکری اور ذہنی خصوصیات کا جاننااس بحث اور بہت ساری پیش کی ہوئی بحثیں کلیدی حیثیت کی حامل ہیں۔ لہٰذاامین کی توصیفات کےطولانی ہونے کے باوجود بہتر ہے کہاس کی کتاب کے دوسرے حصہ کوبھی یہاں پرفل کریں۔ قد يد مرايا مرميں اعراب صحى خدانشناسى اس دنيا ك متعلق ايك عرب كى نگابيں ايك يونانى باشد ہ كى طرح كلى اور وسيح النظر نہيں ہوسكتيں ہيں ۔ اس لئے كہ يونانى اپنى فلسفيانہ كوشش كے پہلے ہى مرحلہ ميں اس جہان پر نظر دوڑ ا تا ہے اور پھر اپنے آپ سے سوال كرتا ہے ، يد دنيا كسے وجود ميں آ ئى ہے؟ ميرى نظر ميں يد دنيا تبديليوں اور انقلابات كا ايك مجموعہ ہے - كيا ان تغير ات اور تبديليوں كے پس پشت كوئى واحد اور ثابت قيمت نہيں ہے؟ اور اگر ہے تو وہ كيا ہے؟ پانى ہے يا ہوا ہے يا آتس؟ مير ك احساسات كے مطابق يہ تمامى اجزاء ايك شے واحد كى طرح ايك دوسر بے سر تبط اور معين اور ثابت قوانين كے تابع ہے - يہ نظام كيا ہے اور كسے وجود ميں آ يا اور کس نے اخص وجود بخشا ہے؟

یہ سوالات اورائی تشم کے دوسر بہت سارے سوالات ایک یونانی اپنے آپ سے کرر ہاتھا اور یہی اس کے فلسفہ کی بنیا داور یہ سب اس کی عمومی اور کلی نظر بید کا نتیجہ تھا۔لیکن ایک عرب نہ اسلام سے پہلے اور نہ ہی اس کے بعد دنیا کو اس فکر اور زاویۂ نگاہ سے نہیں دیکھ رہا تھا۔ جب بھی اس کی نظریں کسی خاص چیز وں کی طرف جذب ہوتیں تو اس کی طرف لیک کر بڑھتا اور اس کے وصف میں اپنے سینہ کو حکمت و شعر اور مثل سے مالا مال کر لیتا اور اس کی توصیف میں اپنی زبان کھول دیتا یعنی اس کی تعریف میں رطب اللسان ہوجا تا۔ اس کی نگاہیں وسیح النظر اور کا مل نہیں تھیں ۔ اس اسباب اور عوامل کے بارے میں تحلیل وتجز بیہ

نہیں کرسکتا تھا۔اس سے زیادہ اہمیت کا حامل ہیہ ہے کہ جب وہ کسی شے سے پیش آتا تھا تو کبھی بھی اس شے کی کلیت کے بارے میں غور دخوض نہ کرتا بلکہ جو پہلواس کی نظروں کواپنی طرف جذب كرليتااس كي طرف متوجه ہوكرغور ہے ديکھا تھا۔ جیسے جب وہ کسی درخت کے سامنے کھڑا ہوجا تا،تو وہ اس کامل وجود کے سلسلہ میں بھی بھی غور دفکر نہ کرتا۔ بلکہ اس کے بعض اجزا اس کی نظر کواپنی طرف جذب کریلیتے اس کے نتنے اور اس کی شاخوں کے مانند کہ وہ ان کی خوبصور تیوں کی طرف متوجہ ہوجا تا اور اس کی توصیف میں اپنا سر دھنے لگتا۔ پورے باغ کودہ این نظروں میں نہیں سمویا تا تھااوراس کا ذہن ایک دوربین کی نصویر کی طرح صورتوں کو محفوظ نہیں رکھ یا تا تھا۔اس کی مثال شہد کی کھی کےالیی ہے جوایک پھول سے دوسرے پھول کی طرف پرواز کرتی ہے اور تمام چولوں سے اس کے رس کو چوس کیتی ہے۔ ایک عربی شخص کی ذہنی وعقلی خصوصیت یہی ہے جو نقائص کی توجیہ کرنے والی ہے اور عربی ادب کی خوبصور تی بھی ہے یہاں تک کہ اسلامی ادوار میں بھی یہ چیزیائی جاتی ہے۔(۷ ۷) شہرستانی اسی مسئلہ کوایک دوسر بے انداز میں وضاحت کرتے ہیں : عرب میں حکما بہت کم تھے اوران کی حکمت بھی اکثر دفعی اور نا گہانی فکریں اورخود جوش تھیں ...عربوں اور ہندیوں کی فكرى فعاليتين تقريباً ايك جيسى ربى بي - ان كا مقصدا شيا بے خواص كومعلوم كرنا تھا - ان كا فكارمين غالباً فطرت وطبع كاغلبه تقارا يراني اوررومي لوگ اپني فكري فعاليت كے لحاظ سے ايک دوسرے سے بہت نزدیک تھے۔ان کاہدف اشیا کی کیفیت معلوم کرنا اور ان کے افکار میں وجہ غالب اکتساب اور سعی و تلاش کرنار ہاہے۔(۷۱ ) امین مندرجہ بالاعبارت کوفقل کرنے

282

کے بعداضافہ کرتے ہیں: شہرستانی کی طرح بہت سے مستشرقین کا نظریہ بیدتھا کہ اس دنیا کے متعلق اعراب کا زاویۂ نگاہ وسیع اور سب پر شامل نہیں ہے اور اصولاً اس دنیا کے متعلق اس طرح غور دخوض بھی نہیں کر سکتے تھے۔

283

فطری طور پر جبر کے رجحان نے ایسے ماحول میں ترقی کی اوراسی طرح آگے بڑھتا رہے گا۔ اسے دسعت بخشنے کے لئے کسی شخص کی تبلیغ کی کوئی ضرورت نہیں ہے۔اس لئے کہ ایسے حالات میں اصولاً کوئی فکر کامیاب نہیں ہو کتی جز جبر کے رجحان کے افکار کو مزید آگے بڑھانے اور نفوذ کے لئے کسی اور کواپیا موقع ملنے والانہیں ہے۔لوگوں کی طبیعت ( ذہنیت ) اوررومی اورنف یاتی عمارت کا حال ہیے ہے کہ وہ جز دلیل وبر ہان ہر شے کو ماننے کے لئے آمادہ ہیں اس لئے کہ ملأان کی عقلی فعالیتیں تحلیل کےلحاظ سے معطل ہوچکی ہیں۔ یہی وہ سبب ہے جوا شاعرہ، اہل حدیث، جبر کے طرفداروں اور عقل کو خطا جانے والوں کی آخری کا میابی ہے۔ اس مسلہ کے سیاسی اسباب کے حامل ہونے سے زیادہ، معاشرتی، نفسیاتی، ثقافتی اورتربیتی اسباب کا حامل تھا۔انھیں اس دور میں یقینی کا میابی ملی جب موجودہ سیاسی حاکمیت ضعیف اور اس میں اختلاف ایجاد ہو چکا تھا اور حکومت افرا تفری کا شکارتھی۔ ان کی کامل کامیابی کے حصول میں حکام کے اقتدار کی پشت پناہی پاتیلیغی اور دینی تسلط کے تحت ایسا اقتد ارحاصل نہیں ہوا۔حقیقت توبیہ ہے کہ وہ ساج خود جبری فکر کا مالک اور جبر پسند تھا جس کی وجہ سے وہ عقل وارادہ اور آ زادی کے طرفداروں پر غالب آ گئے اور اس میں جبر کی تر ویج کرنے والے حکام کا کوئی دخل نہیں تھا۔

لیکن عین اس عالم میں اس کا بیہ مطلب ہر گزنہیں ہے کہ دوران جاہلیت میں جبری رجحان کے قوانین اوراصول تدوین ہوکر رائج رہے ہوں یا ایک فلسفی اور کلامی مکتب کی شکل میں موجود ر ہاہوں جیسا کہ ہم نے بعد کی صدیوں میں اس بات کا مشاہدہ کیا ہے کہ وہ موجود تھا۔ وہ ایک عمومی اوراییا دسیع اور با نفوذ عقیدہ تھا۔اس طرح سے اس نے عربوں کی نفسانی اورعقید تی یہاں تک کہان کی معاشرتی اور سیاسی عمارت کوا ثرانداز کردیا تھااوراسی ماحول میں وہ لوگ یصلے پھولےاور پروان چڑھے تھے۔البتہ ہیجھی اضافہ کرنا جاہے کہ بیعقیدہ اور طرزفکرایک مدت کے لئے اس وقت کے سیاسی اور معاشرتی حالات کی وجہ سے تحت الشعاع میں قرار یا کربے چینی اور امید وارکرنے والے ایا مجھی تھے جس زمانے میں اسلام قدرت یا کر تیزی ے چھیلتا جار ہا تھااس وقتا پنا سکہ جمالیا۔لیکن جب اسلام کی توسیع آ ہستہ آ ہستہ کم ہوگئی اور مائل بهز وال ہو گیا اور دوسری قومیں اورمکتیں جدید با دشاہت میں اپنی جگہ بنالی تو اس فکر اور عقیدہ کو دوبارہ سراٹھانے کا موقع ملااور دوبارہ اس کے لئے حالات فراہم ہو گئے مخصوصاً یہ تاز ہمسلمان اس کے میدان میں ایک خاص مہارت اور تجربہ اور منظم و مدون افکار وعقائد کے حامل بتھے۔اور یہ سب کچھ معاویہ کے برسراقتد ارآتے ہی اور اس کی حکومت کے جڑ پکڑتے ہی شروع ہوگیااوراسی مقام سے داستان کا سنجیدگی سے آغاز ہوجا تا ہے اس لئے کہ الیی شروعات کے حالات مہیا ہو چکے تھے۔(۷۲) حالات بهمى يرسكون ہو چکے تھےاورفتوحات کا سلسلہ بھی ختم ہو گیا تھااور عثان اور حضرت علی کے زمانہ کا نا قابل <sup>ہ</sup>ضم اور سنگین تجربہ اور مسلمانوں کے درمیان کی جھڑپیں اور آ<sup>ی</sup>سی جنگیں

284

موجودتھیں۔ یہی وہ دور ہے جس میں اہل کتاب اور دوسرے مذاہب کو موقع مل گیا، تا کہ وہ لوگ اسلام کے اس جد ید نظام میں اپنی حیثیت کو پھر سے پالیں اور اپنے عقائد کی تبلیغ وتر وت کا آغاز کر دیں۔ زیادہ اہمیت کا حامل تو بیہ ہے کہ معاویہ اور بنی امیہ کے برسرا قتد ار آتے ہی زمانۂ جاہلیت کی میراث کو امکانی صورت میں دوبارہ احیا کرنے کا موقع مل گیا۔ اس لئے کہ عربوں کی بدوی اور جاہلی طبیعتیں بھی ایا م جاہلی سے میں اور گہر اتعاق رکھتی تھیں اور وہ خود بھی اپنے تسلط کو برقر ارر کھنے کے لئے اس کو زندہ کر نا ضرور کی تبھی جھے تھے۔ یہاں تک کہ بیشتر عرب کے عوام الناس کے دلوں میں ان ایا م سے محبت کی کچھ چنگاریاں باقی رہ گئیں تھیں اس حدتک کہ وہ زمانۂ جاہلیت سے عشق کرتے تھے۔ (۲۳)

285

جب سے مرجعان سے بندلیغ گویااس دور میں جاہلیت کی میراث کے زندہ ہونے کے لئے تمام جہات سے حالات فراہم تضخصوصاً جبر ونقد یر کی طرف رجحان کو دوبارہ زندہ ہونے کا موقع فراہم ہو گیا اور عملی طور پر ایسان ہوا۔ اس فکر نے فاتحانہ شان سے اپنے قدم آگ بڑھا دیئے اور آ ہستہ آ ہستہ اس نے پورے سماج کو اپنی لپیٹ میں لے لیا، البتہ اسے حکام کی جانب سے سرکار کی طور پر حمایت مہمی حاصل تھی ۔ اگرا تفاق سے معاویہ اور بنی امیہ کی جانب سے منظم طور پر پشت پناہی بھی نہ ہوتی تب بھی اس دور کے مجموعی حالات پر تو جہ کرتے ہوئے اسے اپنا راستہ بناہی لینا تھا۔ لیکن جب اسے حمایت اور پشت پناہی بھی مل گئی اور اس کے ساتھ ضمیمہ ہو گئی تو اس کا چوطر فہ

قاہران تسلط چھا گیا۔اور سب سے بدتر تو بیتھا کہ اس نے دینی اور قرآنی لباس پہن لیا اور اس لئے کہ بیر لباس ہر قسم کے عیب ونقص سے محفوظ ہوجائے، جعل وتحریف اور تاویل وتفسیر کا سلسلہ نثر وع ہو گیا اور جبری رجمان کی اصل کے مطابق اسلام اور قرآن کی ہما ہنگ تصویر بنالی۔اب اس کے بعد کوئی مسئلہ ہی نہیں رہ گیا تھا کہ رینفکر قرآن کی تائید کے مطابق ہے، بلکہ زیادہ اہم بینھا کہ بیہ کہہ دیا کہ بنیا دی طور پر اسلام اور قرآن، اس کے علاوہ کچھا ور نہیں ہے۔(۲۷)

اب ہمیں بید کیھنا ہے کہ وہ اپنے اس عمل کے ذریعہ س مقصود کو حاصل کرنا چا ہے تصاور وہ لوگ اس طرح سے پوری شدت کے ساتھ اس کی حمایت کیوں کرتے تھے۔ جیسا کہ ہم پہلے بھی اس بات کو بیان کر چکے ہیں کہ وہ لوگ اس فکر کے مقابلہ میں ، لوگوں سے سکوت اور اپنی اطاعت چا ہے تھی اور وہ یہ چا ہے تھے کہ لوگ ان کے تابع رہیں اور ان کے سامت تفید و بھی اس بات کو بیان کر چکے ہیں کہ وہ لوگ ان فکر کے مقابلہ میں ، لوگوں سے سکوت اور اپنی اطاعت چا ہے تھی اور وہ یہ چا ہے تھے کہ لوگ ان کے تابع رہیں اور ان کے سامت تفید و اطاعت چا ہے تھی اور وہ یہ چا ہے تھے کہ لوگ ان کے تابع رہیں اور ان کے سامت تفید و اعتر تھی اس بات کو بیان کر چک ہیں کہ وہ لوگ ان کے تابع رہیں اور ان کے سامت تفید و اعتر اض میں اپنی زبانیں نہ کھولیں ۔ بینہ کہیں کہ ایسا کیوں کیا ہے اور ایسا کیوں نہیں کیا ہے؟ اعتر اض میں اپنی زبانیں نہ کھولیں ۔ بینہ کہیں کہ ایسا کر رہم ہو؟ ہو ہوں ہیں کیا ہے؟ اعتر اض میں اپنی زبانیں نہ کھولیں ۔ بینہ کہیں کہ ایسا کر رہم ہو؟ ہوں بین کیا ہے؟ اور ایسا کر رہم ہو؟ ہوں پائمال کر رہم ہو؟ بینہ کہیں کہ کیوں حدود الہی کو پائمال کر رہم ہو؟ ہوں پائمال کر اپنے دوں ایسا کر دے جار ہے ہو؟ یہ مل کر ہوں اچ ہوں ہو؟ اس کی حرمت پائمال کر نے والوں کو کیوں سرا نہیں دے جار ہے ہو؟ بیا کہ حرمت پائمال کر نے والوں کو کیوں سرا نہیں دے جار ہے ہو؟ یہ مقابلہ میں ہونا چا ہے کہ کیوں بیت المال کو تاراج کیا جار ہا ہے؟ اور اسے اپنی ہو؟ یہ ہو؟ یہ ہوی اور افسانو ی عیش ونوش میں صرف کر رہے ہو؟ اپنے حکام اور والیوں کے ظلم وستم اور ہو؟ ہوں ہو؟ اور کی سے ان کی روک تھا م کیوں نہیں کر رہے ہو؟ وہ مطلق العنان رہنا چا ہے تھے کہ بغیر کسی مانع اور رکاوٹ کے حکومت کریں ۔ دیہاتی طبیعت ، زمانہ جاہلیت کی

خصلتیں، بے حدثر وتاور بے شاررفاہ وآسائش لامحد ود قدرت، بے پناہ شہوتر انی کم ظرفیتی اور نفس کی حقارت نیز تمام سیر حاصل چوطرفہ نفسانی خواہ شات کو پورا کرنے کی حس نے ان لوگوں کو اس حد تک مست کر دیا تھا کہ ہوسرانی اور عیش وعشرت کے اسباب فراہم کرنے کے علاوہ وہ پچھاور سوچ نہیں سکتے تھے۔ ایسے لوگ جن کے باپ دادا کی نظروں کو چند اونوں کے بار خیرہ کردیتے تھے اور یہی بات ان کو حسد کرنے پر آمادہ کر دیتی تھی، آج وہی لوگ بزرگتر ین شہنشا ہیت کے اہم لوگوں میں ہو گئے ہیں اور حکومت کے اہم عہدوں پر فائز ہو گئے ہیں فطری طور پر ان لوگوں کے اعمال، کر داراور ان کی غیر فطری اور بیجا تو قعات، تو قع

287

وہ لوگ حاکم ، خلیفہ یا گورنروں اور سرداروں سمیت کسی قید و بند کے بغیر کیسے آزادانہ حکمرانی کریں۔ اس لئے کہ اس کوا یک طرف شرعی قوانین رکاوٹ ڈال رہے تصاور دوسری طرف سے عوام بھی انھیں احکام شرعی پر پابندر ہنے کے لئے مجبور کرتی تھی۔ اس سے مقابلہ بھی نہیں کیا جاسکتا تھا۔ اسلامی معاشرہ ایک جابلی سماج نہیں تھا جو ہوشتم کے قانون اور ضابطہ سے ب نیاز ہو۔ بلکہ اس سماج میں اسلام موجود تھا جس کا وہ لوگ علانہ یطور پر انکار نہیں کر سکتے تھے۔ کیونکہ اسلامی قوانین کا انکار خود انھیں کے انکار کا باعث بھے۔ ہاں وہ لوگ قوانین کو پائمال

ان کی نظر میں بہترین راہ حل جو نہ اسلام کے انکار کا سبب بنے اور نہ ہی ان کی آ زادی، قدرت اور شہوتر انی میں رکاوٹ کا باعث ہو، یہی سبب تھا جس کی وجہ سے جبر کے رجحان کی

تبلیخ کی جائے اوروہ بیکہیں کہانسان کے پاس اپنا کوئی ارادہ نہیں ہے وہ مجبور مخلوق ہےاوروہ ا پنی نقذیر بنانے میں کوئی اختیار نہیں رکھتا ہے اور اس میں کوئی دخالت کا حق نہیں رکھتا ہے۔ اس کی تقدیر خدا کے اختیار میں ہے اورانسان کواس کی زندگی میں جو کچھ بھی کوملتا ہے وہ اسی کی جانب سے ہےاوراس کی مشیت کے تحت ہے۔ اس طرح اسی زمانۂ جاہلیت کے جبر کے ر جمان کی فکر کی کا مسئلہ نجبر اسلامی کے رنگ میں ڈھال کراس کی ترویج کی جارہی تھی بس فرق اتناتها كەمتعددخداؤں كےمقام يرخدائ واحد يوكرداراداكرر باتھا۔ (٧٦) اس تفسیر کے مطابق جو کچھ بھی انسان کوملتا ہے وہ سب کچھ اس کے ارادہ سے خارج اور مشیت خداوند عالم اور قادر مطلق کی مشیت کے مطابق ہے۔وہ خواہ فطرت اور فطر ی حوادث سے ہو یا بیہ چاہے حاکم یا خلیفہ پاکسی دوسرےانسان کی طرف سے ہواہمیت کا حامل یہی آخری نکتہ ہے۔ یعنی جو پچھ حاکم کی جانب سے انجام یائے وہ تقدیر الہی ہے جواس کے ذریعہ سے ا پناوجود یا تا ہے لہٰذااس میں تغییراوراعتراض کے لئے زبان کھولناممکن نہیں ہے۔جیسا کہ خود حا<sup>ک</sup>م کا وجودبھی ایک نقذ پرالہی ہےجس کو بدلانہیں جاسکتا اور اس میں کوئی تبدیلی بھی نہیں لائی جاسکتی ۔ وہ موجود ہے کیونکہ خداوند عالم نے ارادہ کیا ہے اور وہ قادر ہے اس لئے کہ خود خداوند عالم نے ایسا جاہا ہے۔(۷۷) بطور نمونہ عباسی خلفا میں سے دوسرے خلیفہ منصور کی تقریر کی طرف توجہ دیں۔ جسے اس نے اپنے مکہ کی مسافرتوں میں سے ایک مسافرت میں عوام سے اس طرح خطاب کیا: ائے لوگو! میں روئے زمین پر خدا کی طرف سے سلطان ہوں۔جواس کی بصیرت اور تائید دحمایت کے ذریعہ تم پر حکومت کررہا ہوں۔اس کا خزانہ دار

288

ہوں اور اسی کی مشیت کے مطابق عمل کرتا ہوں اور اسی کے ارادہ کے مطابق تقسیم کرتا ہوں اور اسی کی اجازت سے عطا کرتا ہوں ۔ خدانے جھے اپنے خزانہ کا قفل بنایا ہے۔ لہذا جب تم پر بخشن کرنا چاہتا ہے تو جھے طول دیتا ہے اور جب روک دینا چاہتا ہے تو جھے قفل کر دیتا ہے۔ لہذا خدا کی طرف متوجہ ہوجا واور اس مبارک دن کے صدقہ میں وہ تصوین فعتیں عطا کر لے گا، جس کی اس نے اپنی کتاب میں خبر دی ہے جیسا کہ وہ خود فرما تا ہے: آج میں نے تھا را دین کامل کر دیا اور تم پر اپنی فعتیں تمام کر دیں اور تھا رے لئے دین اسلام کو انتخاب کر لیا۔ اس سے چاہو کہ وہ محصوا با اور راہ ہدایت کی تو فیق دے اور تم پر احسان ومہر بانی کیلئے میر ب دل میں الہام کر نے اور جھے عدل کے مطابق تھا رے در میان روزی کی تقسیم کی تو فیق عنایت کر اس نے (۲۸)

289

اس کا ایک دوسرانمونہ معاویہ کی بات ہے۔ اغراض السیاسة فی اعراض الریاسة ، نامی کتاب میں موجود ہے جوایسے ہی مطالب سے پٹی پڑی ہے، اس ( معاویہ ) نے قول سے اس طرح نقل کرتا ہے: ہم باد شاہ لوگ زمانہ کی طرح ہیں۔ لہذا جسے چاہتے ہیں اسے سر بلند کرد یے ہیں اور جسے نیچا کرنا چاہتے ہیں وہ پست ہوجا تا ہے۔ اس وقت مؤلف معاویہ کے اس کلام کی تائید اور توضیح کیلئے اضافہ کرتے ہیں: معاویہ کے یہ کلمات اس کی بلند ہمتی اور کمال بز رگواری کی حکایت کرتے ہیں کہ باد شاہی کے عالم میں کامل الہی جمایت کی حامل ہے۔ حقیقت بھی لوگوں کے اموال، خروج ، کسی کی آزاد کی اور خلامی اور ان کے خون ( قصاص و دیات ) پر

نافذ ہیں اور جو بھی عظیم مرتبہ اور شریف رتبہ کا خواہاں ہوتو اس پر لازم ہے کہ بادشاہ ک اطاعت کرےاوراس کوقلباً بھی تسلیم کرے۔(۷۹) اسی سلسلہ میں محمود صحی اپنی کتاب نظریۃ الا مامۃ ، میں معاویہ کی سیاست کے متعلق اس طرح تحریر کرتے ہیں: معاویہ نے اپنی حکومت کے ارکان کو تنہا مادی قدرتوں کے سہارے متحکم نہیں کیا، بلکہ اس نے اس راہ میں دینی عقائد کا بھی سہارالیا ہے۔وہ لوگوں سے کہتا تھا کہ اس میں اور علی میں خلافت کے سلسلہ میں اختلاف تھا لہٰذا حکمیت کو خدا کے سپر دکر دیا گیا اور خدا نے اسے علی پر برتر ی عطا کردی اورعلی کوخلافت سے معزول کردیا اور مجھے خلیفہ بنادیا ، اسی طرح جب اس نے اہل حجاز سے اپنے بیٹے یزید کے لئے بیعت لینا چاہی توان سے کہا کہ خلافت کے لئے یزید کا انتخاب قضاءالہی میں سے ایک ہے اور اس کے بندوں کو اس میں کوئی اختیار نہیں ہے۔ اسی طرح نز دیک تھا کہ سلمانوں کے اذبان میں بہ بات بیٹھ جائے کہ خلیفہ جو چاہےاورجس امر کاحکم دےا گر چیدوہ خداکے دستور کے خلاف ہی کیوں نہ ہو، وہ خدا کی جانب سے اس کے بندوں کے حق میں قضااور حتمی فیصلہ ہے جسے اس نے اپنے بندوں کے لئے مقرر کردیا ہے۔ عثان کے دور میں اپنی گورنری کے زمانہ میں معاویہ بیہ بات صریحی طور پر کہتا تھا کہ بیت

المال میں موجودہ مال ودولت خداوند عالم کا مال ہے اور مسلمانوں کا مال نہیں ہے۔اور بیاس وجہ سے تھا تا کہ انھیں خودا پنے لئے محفوظ کر سکے۔ بالکل اسی طرح جب اس نے اپنی حکومت کو قائم کرنے اور مستحکم بنانے کے لئے اور تفویض الہی کی فکر نیز باد شاہوں کے دینی حق

ہونے کے ذریعہ مدد حاصل کی اور بید مسلمانوں کی سیاست شرعی کی بہ نسبت بری طرح مسلمانوں کی آنکھوں میں دھول جھونکنا تھا۔ اس لئے کہ وہ چاہتا تھادین کے نام پر جتنا ہو سکے اپنی ذاتی قدرت کو بڑھانے کے لئے فائدہ اٹھائے اور دینی عقائدکو حکام کے ہواو ہوں کے تابع بنادے۔(۸۰)

291

معاویہ اور اس کے جانشینوں کی بہت سے اسباب کے تحت کہ یقیناان میں سے متعدد اسباب معاشرتی اورفکری حالات اور تاریخی سابقه اور اس زمانه کے لوگوں کی روحی عمارت کی طرف پلٹی ہے۔ان کی کامیایی تنہاان کے پر پیکنڈ ہاورا قدام سے ہیں تھی بلکہ معادیہاوراس کے ہم عقيده جس ہدف کو حاصل کرنا چاہتے تھے اس وقت کے عرب عوام بھی واقعات اور مسائل بالکل ویسے ہی دیکھتے اور نیتجہ گیری کرتے تھے۔ایسی طرزفکر کے نمونہ کواس نظریہ میں جس کو حسن بصری نے حجاج بن یوسف کے متعلق اظہار کیا، اس کو بخوبی دیکھا جاسکتا ہے۔ اہمیت کی بات توبیہ ہے کہ وہ اپنے معاصر فقہا اور محدثین کی بہنسبت ان لوگوں میں سے کہیں زیادہ گستاخ اور آزادی خواہ تھا۔ یہاں تک کہ معتز لی لوگ اے اپنا سجھتے ہیں۔اس لئے کہ اس نے اپنے دور کے حاکم کے جبری رجان کے خلاف اُٹھ کھڑا ہوا اور اس سلسلہ میں عبدالملک اور حجاج سے مکا تبات برقرارر کھااور دلیل پیش کرنے کے من میں ان لوگوں کی طرف سے پیش کی گئی، بعض قرآنی آیات کواینے مدعل کے شاہد کے طور پر پیش کرکے جبر کو ثابت کرنے کے لئے مدد لی جارہی تقلی ان کی دلیلوں کورد کیا ہے۔(۸۱) یہاں تک کہ وہ ایساشخص ہے جس نے بار ہامعاویہ پراس کے برے اعمال کی وجہ سے، تنقید

کی ہے۔(۸۲) لیکن اتنا سب یکھ ہونے کے باوجودلوگوں کو بجاج جو ہر طرح کی جنایت کرنے سے اس کو کوئی باک نہیں ہوتا تھا، کے خلاف جنگ کرنے سے سے کہ کرروک دیا: اور اس کی توجیہ اس طرح کرتا: اس سے جنگ نہ کرواس لئے کہ اگر وہ عذاب الہٰ ہی ہے تو عذاب الہٰ کوتم اپنی تلواروں سے دفع نہیں کر سکتے اور اگر خدا کی مصیبت ہے تو اس پر صبر کروتا کہ خدا محصارے اور اس کے درمیان حکومت کرے اس لئے کہ وہ بہترین تھم کرنے والا ہے۔(۸۳) جب کہ وہ حجاج کو برترین خلق خدا شار کرتا تھا اور اس کے بارے میں اس طرح اظہار نظر کیا کرتا تھا: اگر ہرامت اپنے اشرار اور پست لوگوں کو ایک میدان میں لائیں اور ہم بھی حجاج کو اس میدان میں لائیں تو ہم اس رقابت میں جیت جا کیں گے۔(۱۸)

292

تامریخی شواہد (نمونے) اس مقام پر مناسب ہے کہ ہم بطور مثال چند تاریخی نمونے ذکر کریں۔ عاشورا کے خونیں واقعہ کے بعد جب اہل بیت حرم کو ابن زیاد کے در بار میں اسیر بنا کر لے جایا گیا، اس دربار میں جناب زینب اور امام سجاد اور ابن زیادہ کے درمیان کچھ باتیں ردّ وبدل ہوئیں جو ہماری اس بحث سے متعلق اور قابل تأمل اور قابل غور وخوض ہیں۔ ابن زیاد نے اشارہ سے امام سجاد کے سلسلہ میں سوال کیا کہ وہ کون ہیں؟ تو جواب دیا گیا کہ علی ابن الحسین ہیں۔ اس (ابن زیاد) نے کہا کہ کیا وہ علی ابن الحسین نہیں تھے کہ جسے خدائے ق کردیا؟ امام نے فرمایا کہ میر الیک بھائی تھا جس کا نام بھی علی ابن الحسین تھا جسے تیرے

لشکریوں نے اسے تل کردیا۔ ابن زیاد نے کہا بلکہ اسے خدانے قتل کیا ہے۔ بیر نکرا مام نے بیر آیت پڑھی۔ (اللّہُ یکو تَقی الْا نُقَسَ حِیْنَ مَوْتَهَا) یعنی خدا وند عالم انسان کو جب اس کی موت کا وقت آجا تا ہے تو اسے موت دے دیتا ہے۔ بیر نکر ابن زیاد غضبنا ک ہو گیا اور کہا کہ تم میں اتنی جرائت کہ میر اجواب دواور میر کی بات رد کرو، (جلاد کو ظلم دیا کہ ) اس کی گردن مار دو۔ البتہ اس کے بعد پچھ نا خوش گوار واقعات پیش آئے جس کی وجہ سے اس کے اس فرمان پڑ کمل نہیں کیا گیا۔ (٥٨)

293

ای قسم کی ایک بحث یزید کے دربار میں پیش آئی۔ یزید نے امام کو مخاطب کر کے کہا، اس خدا کی حمد کرتا ہوں جس نے تمحارے باپ کو قل کر ڈالا ۔ امام نے فرما یا کہ اس شخص پر خدا کی لعنت ہوجس نے میرے باپ کو قل کیا۔ یزید نے جیسے ہی یہ جملہ سنا تو آپ کے قل کا حکم جاری کردیالیکن بعض اسباب کی بنا پر آپ کو قل نہیں کیا گیا۔ اس کے بعد اس نے آپ کو اپن نزدیک بلانے کا حکم دیا۔ جب آپ اس کے نزدیک پنچ تو اس نے اس زنجر کو کا ٹنا شروع کردیا جو آپ کی گردن میں پڑی ہوئی تھی اور اس کے ضمن میں یہ آیت پڑھی (ما اصا کم من مصیبة فرما کسبت اید کیم و یعفو عن کش ) لوگوں پر جو صیب تیں وارد ہوتی ہیں وہ سب انھیں کے ان کال کا نتیجہ ہیں اور خدا تو بہت ہی خطا وک کو معاف کردیتا ہے۔ اس آیت کو سن کرامام نے فرمایا: نہیں، ایسانہیں ہے سہ آیت ہمارے بارے میں نہیں ہے جیسا کہ تو نے سوچ رکھا ہما بلکہ جو ہمارے سلسلہ میں ہے وہ سے جارے دا ما سے من مصیبة فی الارض ولا فی انسکم الا فی

ہونے والی ہے، چاہے وہ مصیبت تم سے اور تمہاری جان سے متعلق ہو؛ایسے حوادث جو باہر سے تم تک پہونچتے ہیں،مگردہ چیزیں جولوح محفوظ میں کھی ہوئی ہیں جونعت تم سے اُٹھ گئ ہےاس کے بارے میں افسویں نہ کر داور جو چیز تمہیں حاصل ہوگئی ہےاس پر شا دوخرم نہ ہوؤ۔ اس کے بعدامام نے فرمایا کہ ہم ہیں وہ لوگ جوالی صفات کے مالک ہیں۔(۸٦) کیااس کےعلاوہ تھاجو بید دونوں کہنا چاہتے تھے: امام حسین اور آپ کے اصحاب پر جو صیبتیں بھی نازل ہوئیں وہ سب خدا کی طرف سے تھیں اس میں حاکم کی کوئی دخالت نہیں تھی؟ اور حاکم توصرف خداوند عالم کےارادہ کو وجود میں لانے کا سبب رہا ہے۔ بیابن زیاد، یزیداور اس کے فوجیوں نے امام کو شھید نہیں کیا فقط خداوند عالم نے انھیں قتل کیا ہے اور خدانے ایسا کیوں کیا؟ پیریجی انھیں کے اقدامات کا نتیجہ تھا اور وہ لوگ انھیں سز اؤں کے مستحق تھے۔ یہاں پراہمیت کا حامل بیدتھا کہ حاکم یوری طرح اس جرم سے بری نظر آ رہا تھا، ساری ذمہ داریاں خدا کے دوش پر پلٹ رہی تھیں اور اس میں حاکم کا کوئی اپنا کر داراور اس کا کوئی قصور نہیں تھا۔

294

اوراس طرح سے حاکم اختیار، قدرت اورا پنے آپ کو بالکل محفوظ پار ہاتھااس لئے کہ اس کے تمام اعمال و کر دار اور اسوہ اور اقدامات خداوند عالم کے ارادہ کی بخلی اور اس کے مظاہر تھے لہذا انہیں نہ بدلا جاسکتا تھا اور نہ ہی اس پر اعتر اض کیا جاسکتا تھا۔ یہ امو یوں کے نظریات کی تفسیر تھی۔ اس لئے کہ نہ تو وہ دین کا انکار کر سکتے تھے اور نہ ہی ان کا یہ انکار نہ کرنا ان کی آزادی کو سلب کرتا تھا۔ انھیں قدرت، آزادی عمل اور نا محدود اختیار چاہیئے تھا اخص دین

شان وحیثیت اوراحتر ام وغیرہ سب کچھاس تفسیر کے سابیہ میں حاصل ہور ہاتھا۔ اموی لوگ قاعد تأاسی فکر کی بنیاد پر سوچتے ، اپنی زندگی ، حکومت اور اس کی تبلیغ کرتے تھے۔ ان کی پوری خلافت کا زمانہ اسی قشم کےحوادث اور نمونوں سے بھر ایڑا ہے۔ جب معاویہ مر گہاتو پزیدنے مدینہ کے گورنر ( حاکم ) کولکھا: معاویہ خدا کے بندوں میں سے ایک بندہ تھا۔ خداوند عالم نے اسے کرامت عطا کی اورا پنا جانشین بنادیا اورلوگوں کے امورکواس کے حوالہ کردیا اور اسے قدرت و مقام اور سیادت بخشی۔(۸۷) اسی طرح سے خود معاویہ بھی ان لوگوں کے اعتراض کے جواب میں جولوگ پزید کی جانشینی کے خالف تتھان سے کہا: بہ خدا کا ملک اور اس کی سلطنت ہے اور وہ جسے جاہے عطا کرے۔ یزید کی ولایت عہدی کو خداوندعالم نے مقدر فرمایا ہے اور نقد برات الہی میں سے ہے اور تمہیں چوں و چرا اور اعتراض کا کوئی جن نہیں ہے کسی کوبھی اختیار حاصل نہیں ہے۔(۸۸) ان لوگوں کے گورزبھی اسی روش کے مطابق خطبہ دیتے اور تبلیخ کرتے تھے۔ایک روز ابن زیاد نے لوگوں کومخاطب کر کے کہا: ائے لوگو! ہم توتھھا رے رؤسا ہیں اور ہم ہی تم سے بلا ؤں کو د فع کرتے ہیں۔ ہم خدا کی دی ہوئی قدرت سے حکومت کرتے ہیں اور اس کی دی ہوئی

295

عطا جواس نے ہمارے اختیار میں قرار دی ہے اس سے تمہارے لئے بخش کرتے ہیں۔ ہماری اطاعت تم لوگوں پر واجب ہے اور جو ہم پسند کرتے ہیں ویسے ہی تم عمل کرو، ہم تمھارے ساتھ عدل کے مطابق حکم کریں گے۔ پس اپنی اطاعت ونصیحت اور ہمکاری کے ذریعہ کوشش کرو کہا پنے آپ کو ہماری عدالت کے مشمول اور مشتق بنا ؤ۔(۸۹) اسی طرز فکر

کے ترقی یافتہ نمونہ کو قرآن وحدیث کے بہت سے عناصر کواپنے اندر سموئے ہوئے مطالب کو جسے یزید ابن عبد الملک کے تفصیلی وصیت نامہ میں ملاحظہ کیا جاسکتا ہے جسے اس نے اپنے دو میٹوں کی ولایت عہدی کے سلسلہ میں لکھا تھا۔ (۹۰)

296

جعلحديث اسی طرزفکر کی بنیاد پریعنی جو کچھ بھی حاکم انجام دیتا ہے، وہی خداوند عالم کی جانب سے نقذیر ہے بہت زیادہ مقدار میں حدیثیں گڑھی گئیں۔اسے اس کے حال پر چھوڑ دیا جائے کہ اگر اس نے صحیح عمل کیا تواسے اجر ملے گاادر شمصیں شکر گذارر ہنا جا پیئے اورا گراس نے صحیح عمل نہیں کیا تواس کے گناہوں کا بوجھاتی کے سر پر ہےاور تجھے صبر کرنا ہوگا یا اگرید کہ حاکم کی جانب ے مہمیں کوئی اذیت <u>پنچ</u>تو اس کے مقابل میں صبر کر واور اس کی بیعت نہ تو ڑو اس لئے کہ جو بھی ایسا کرےگا وہ جاہلیت کی موت مرےگا۔ یہاں تک کہ پنج ببرا کر م صلی اللہ علیہ وآلہ کی طرف نسبت دے ڈالی کہ آپ نے فرمایا: میرے بعدا یسے حکام آئیں گے جومیر کی ہدایت یر نہ ہوں گےاور میر بےطریقہ پرنہیں چلیں گے یعنی میری سنت کونہیں اپنا ئیں گے، وہ اپنے سینوں میں شیطانوں کے ایسے دلوں کوانسانی جسم میں حمل کرتے ہوں گے لیکن وہ شیاطین کے قلوب جیسے ہوں گے۔کسی نے سوال کیا کہ ہم ان کے مقابلہ میں کیا کریں؟ آپ صلی اللہ علیہ وآلہ نے فرمایا: نہیں، ان کے فرامین کو کان دھر کے سنواوران کی اطاعت کرواس لئے کہان کی اطاعت میری اطاعت ہے اگر چہوہ تم پر تازیانہ ہی کیوں نہ برسائیں اورتھا رے

اموال کو خصب ہی کیوں نہ کرلیں۔ آخرکار بیکہیں گے کہ پنج مبرا کرم صلی اللہ علیہ وآلہ نے فرمایا کہ ہرجا کم کی اطاعت کرنااس لئے کہ اس کی اطاعت میری اطاعت ہے آپ بطور نمونہ كتاب الامارة؛ كنز العمال، ميں رجوع كركتے ہيں قابل توجہ بات توبيہ ہے كہ اس باب ميں حبتني احادیث بھی مذکور ہیں وہ سب کے سب ایسے مطالب پرمشتمل ہیں۔(۹۱) جیسا کہ ہم نے پہلے بیان کیا کہ وہ اصلی محرک جواس بات کا موجب ہوا کہ ایسی بے شار احادیث گڑھی جائیں وہ یہی جبری رجحان کے تعلق تفکر تھااور یہ کہ خود حاکم اور اس کے اعمال وكردارخداكي تقدير بين ليكن ايبامعلوم ،وتاب كهصاحبان اقتدارات پرجمي قانع نه تص اوراسے اپنی حاکمیت کو مشتکم بنانے کے لئے کافی نہیں سمجھتے تھے۔لہٰذا بہت ساری جھوٹی احادیث گڑھڈالیں اور بیرحدیثیں وجود میں آئیں کہ سی بھی صورت میں بیعت کا تو ڑنا جائز نہیں ہے۔جواپنے امیر کے ہاتھوں پر بیعت نہ کرے وہ جاہلیت کی موت مرے گا۔ وہ جیسا بھی ہوخواہ اچھا ہویا برا، عادل ہویا فاجر، اس کے پیچھے نماز ادا کر واور اس کے دستور کے سامنے گردن جھادو۔ انھیں برا بھلا نہ کہو کہ انھیں برا کہنا مجھے برا کہنے کے برابر ہے۔ ان لوگوں نے نماز کواس کے وقت سے تاخیر کر دی توکسی اعتراض کے بغیر نماز میں ان کی اقتدا کرو، حاکم کےخلاف خروج کرنے کی فکرکوذہن سے نکال دینااور جوبھی ایسا کرےگاوہ دین سے خارج ہوجائے گا۔اور جوبھی حاکم کے خلاف قیام کرے گااس کی گردن ماردو۔ جوبھی مسلمانوں میں اختلاف کا ماعث پنے اسے تل کردو۔ ہرصورت میں ،خواہ رضایت کے ساتھ ہویااکراہ کے ساتھ،اپنے حاکم کی اطاعت کرو۔اقترار کی خاطران سے مقابلہ کے لئے قیام

297

نه کرو۔ ہروہ قوم جوسلطان کو ذلیل کرنا چاہے تو خداوند عالم اس کواس دنیا میں ذلیل کر ےگا اور ہر دہ شخص جو کسی امیر کے ہوتے ہوئے لوگوں کواپنی طرف دعوت دیتو اس پر خدا، ملائکهاورلوگوں کی لعنت ہواورا بیشخص کی گردن ماردو۔ (۹۲) ہیجی جبر ہی کےرواج دینے کی امویوں کی ایک داستان تھی۔ وہ پیر چاہتے تھے کہ حاکم کوایک الیی موقعیت عطا کردیں جہاں پر دہ ہر قسم کی تنقیدوں سے محفوظ رہے، واقعیت توبیہ ہے کہ دہ اینے اس ہدف میں کامیاب بھی ہو گئے ان لوگوں نے اس راہ میں اس قدر سعی و تلاش کی کہ بعد ميں اس طرح معروف ہو گيا الجبر والتشبيہ امويان والعدل والتوحيد علويان يعنى اموى وہ لوگ ہیں جبر وتشبیہ کے مروح ،طرفداراوراس کی تبلیخ کرنے والے ہیں اورعلوی وہ لوگ ہیں جوعدل وتوحید کے داعی ہیں۔ درحدا مکان ائمہ (ع) اندھا مفلوج ، بے حرکت اور بے حس بنا دینے والے جبری رجحان کے مقابلہ میں کھڑے ہوئے اور اس سے مقابلہ کیالیکن متعدد اساب کے تحت جن میں سے بعض کی طرف اشارہ کیا جاچا ہے اس کو وسعت ملی اس فکر نے اپنی جگہ بنالی اور حاکم کے متعلق اہل سنت کے نظر کو بنانے میں بنیادی حصہ حاصل کرلیالیکن اس کا مطلب بیہ ہرگزنہیں ہے کہ اہل سنت نے بعد میں جبر کے متعلق ان مبلغین کی تفسیر کو مان لیا۔ پھربھی بیہ بات ان کے قن میں ایک حد تک صحیح ہے لیکن اس مقام پر بیڈنلۃ تھا کہ حاکم کے متعلق اہل سنت کا نظریدایسی فکر سے متاثر ہوکر پھلا پھولااور یہ مورد قبول قراریا یا۔ (۹۳) ہیا حادیث اگرچہ جبری رجحان کے موضوع کے ساتھ امویوں کی مستقیماً تبلیغ و ترویج اور حمایت حاصل نہیں تھی لیکن اس کے برے انژات کا نتیجہ ضرورتھیں اور اس کوزیادہ سے زیادہ

298

اہل سن اور تشیخ کے سائل میں اور تشیخ کے سائل میں تعلیم سے میں اور ایسی میں اور ایسی مسلح کی خاطر گڑھی گئیں تعلیم ۔ مید احادیث حاکم کے اقدامات اور اس قومی اور اسے مسلحکم بنانے کی خاطر گڑھی گئیں تعلیم ۔ مید احادیث حاکم کے اقدامات اور اس کے اوا مر کے متعلق تعلیم جو الہی مشیت اور اس کے ارادہ کے متعلق ہونے پر دلالت کرتی تعلیم، در حقیقت سید احادیث حاکم کو ایک ایسے مقام پر پہنچانا چاہتی تعلیم جس کے بعد وہ ہو تسم کے نقصان اور تنقید سے محفوظ کرر ہاتھا، اس کے بغیر کہ اس کے لئے دینی شان اور منزلت کو ہتانے کی کوئی ضرورت پڑ بے تا کہ اس طرح اس کے سامیہ میں اس کو ہو تسم کے نقصان سے محفوظ رکھا جا سکے ۔ اور وہ احادیث جو حاکم کی اطاعت کے وجوب اور اس کے خلاف قیام یا ہی ہی تی تو ڈ نے کی حرمت پر دلالت کرتی تھیں در حقیقت وہ بھی اس خدشہ ناپذیر دھیڈیت کو ہتی رکھنے اور ہو تسم کی تنقید سے بر کی اور حفوظ تھیں۔

اہل سنت کے تمام فقہا اور محدثین اور شکلمین ، علما حاکم کے متعلق اسی زاویہ سے فکر کیا کرتے تصاور اسی کی بنیاد پر ان لوگوں نے اس کی اطاعت کے وجوب اور اس کی مخالفت کی حرمت اور اس کے حدود واختیار ات کے متعلق تعریف اور تحلیل وتجزیر کیا۔ ان لوگوں کے کلام کا لب لباب بید تھا کہ خود حاکم ، ہونے کے عنوان سے کہ وہ کون ہے اور کیسے قدرت کو اپنے ہاتھوں میں لیا اور اس کے عقائد کیا ہیں اور وہ عمل کیسے کرتا ہے؟ وہ بھی مشروعیت رکھتا اور اس کی اطاعت واجب ہے۔ اس لئے کہ اس کا حضور اور اس کی قدرت ایک واقعیت ہے اور بید خدا کی مشیت اور اس کا رادہ ہے جس نے اسے ایک واقعیت میں متحلی کر دیا ہے۔ (۱۰ کی اطاعت واجب ہے۔ اس لئے کہ اس کا حضور اور اس کی قدرت ایک واقعیت ہے اور بید خدا اگر چہ اہل سنت کے محکمینا ور ان کے ہزرگ فقہا اور علما کے در میان ایسے لوگ بھی پائے جاتے تھے، جن کے نظریات حاکم کے متعلق ایسے نہ تھے یعنی مثال کے طور پر حاکم میں

عدالت، دینداری، شجاعت، سیاست، ذہانت، قرش ہونا، یہاں تک کہ مجتہد ہونے کی شرط کو بھی ضروری سمجھتے تھے۔لیکن اولاً ایسے لوگ اقلیت میں تھے اور دوسرے بید کہ وقت گذرنے کے ساتھ ساتھان کے نظریات فراموثی کے حوالہ کردیئے گئے اسی طرح کہ جیسے معتز لہ کا کوئی نام نشان نہیں بحااوران کے عقائد اور افکار اشعریوں اور سلفیوں کے خشک عقائد کے تحت الشعاع قرار پا گئے۔ ایسے متکلمین اور فقہا کا ایک گروہ ان کے ہم فکر آ زادفکر معتز لیوں کی طرح ابتدائی صدیوں کے شکوفائی اور ترقی کے زمانہ اور تدن اسلامی کے عقلانی دور میں معروف ہو گئے اور ہمیشہ ہمیشہ کے لئے ناپیر ہو گئے۔اہمیت کا حامل میر ہے کہان کے افکار نہ توخود انھیں کے دور میں اور نہان کے بعد والے ادوار میں بدرجہ اولی بے توجہی کا شکار ہو گئے، نہ ہی ان کے افکار کوفقہی وکلامی یا سیاسی ومعاشرتی حیثیت مل سکی اور نہ ہی اہل سنت کے دینی (ساس) عقائد کا حصہ نہ بن سکے۔ بلکہ جس چز کو حاکمیت حاصل تھی اورکلیدی حیثیت کی حامل تھی وہ وہی عمومی فکرتھی جس نے تاریخ اسلام کو وجود بخشا اور اب بھی تمام تغیرات کے باوجود قائم ہےاور فعالا نہ طور پڑمل کرر ہاہے۔

300

مر جنگہ صحی فصص اس مقام پر دوسراعامل ایک ایسی فکرتھی جوامویوں کی حکومت کے وسط میں ظاہر ہوئی اور بڑی ہی تیزی سے ترقی پا کر پھیلی چلی گئی اور وہ مرجمہ کی فکرتھی۔ یہ کہ نظکر کیوں وجود میں آیا اور کیسے پھیل گیا، یہ خودایک مستقل بحث ہے لیکن جو چیز مسلم ہے وہ سہ ہے کہ امویوں نے بڑی بے

صبر می سے اس ( تفکر ) کا استقبال کیا اور وسعت اور رواج دینے کی سعی و تلاش کی اور اس سے بہت زیادہ فائد ہے اُٹھائے۔ (۹۰) مرجمہ کی فکر دراصل خوارج کے شدت پسند طرز فکر کے مقابلہ میں عکس العمل کے طور پر وجود میں آئی جواس بات کے قائل تھے کہ گناہ صغیرہ کا مرتکب بھی کا فر ہے اور اس کا قتل بھی واجب ہے۔خوارج کی پیشدت پیندی ایک طرح کی اباحہ گری کا موجب بنی جواس بات کا عقیدہ رکھتی تھی کہ ایساعمل ایمان کونقصان نہیں پہونچا سکتا۔ (۹۶) لوگوں کی نیکیوں یا برا ئیوں کوان کے اعمال وکر دار کی بنیاد پر اس کے سلسلہ میں کوئی فیصلہ ہیں کیا جاسکتا۔ اہمیت کا حامل بہ ہے کہ وہ پخص باایمان ہو لیکن بد کہ اس کے اعمال کیسے ہیں؟ نہ تو اہمیت کے حامل ہیں اور نہ ہی اس دنیا میں افراد کواس معیار پر پر کھنے کے قابل ہیں۔ نہ ہی ان کا مواخذ ہ کیا جا سکتا ہے۔ بیر عقیدہ ایک طرح سے اعتقادی اور دینی توجیہ اوریناہ کی حیثیت رکھتا تھا تا کہ اس کے ذریعہ ہر قشم کی معصیت اور بے بند وباری سے توجیہ کے ذریعہ اپنے آپ کوان سے بچایا جا سکے۔لہٰذا ہدلاابالی لوگوں کے لئے مطلوب ہے اور اس دور کے معصیت کاروں کے حق میں تھا جواس ز مانہ کی اکثریت میں تھے؛ یہی دوران حاہلیت کی میراث کے مطابق اوراس کے موافق بھی تھا۔ایسی میراث اب بھی اپنی قدرت اور پورے تسلط کے ساتھ یا برجااور باقی تھی۔(۹۷) دوران جاہلیت کی خصوصیات میں سے ایک خصوصیت ریکھی تھی کہ اس دور کے لوگ ہوشم کی قید وبنداور قانون وضابطہ سے دور بھا گ رہے تھے۔ دور جاہلیت کی ثقافت آ زاد ثقافت اور ہر قشم کے قانون اور ضوابط سے دورتھی ۔ زیادہ اہمیت کی حامل بات ہیہ ہے کہ ہر چیز کومباح اور

301

ہر قید و بند سے آزادی کی ثقافت خاص طور پر شہوت کی ثقافت حاکم تھی ۔ اس دور کے حالات بھی اسی قشم کی خصوصیات کو پسند کرتے تصاور موجودہ شواہد بھی اسی امر پر دلالت کرتے ہیں اور اسلام ان خصوصیات کا چوطر فد مخالف اور اس کا مخالف تھا۔ اگر چہ دین اسلام نے اہم تبدیلیاں پیدا کیں ، لیکن وہ ثقافت جنھوں نے اپنی اولا دکو انھیں خصوصیات اور ان کے پسندیدہ نظام کے مطابق ان کو پروان چڑھایا تھا اتنا ہی طاقتور، زیادہ اثر انداز اور اس کے کہیں زیادہ دیر پا اثر ات شصاور اتن جلدی آسانی سے مکن نہ تھا کہ اپنے مخالف کے ت اور خود دوبارہ حاکم بن بیٹھتے لیکن کم سے کہ اتنا ہی گھی نہ تھے کہ دین کا انکار کردیت کہیں زیادہ دیر پا اثر ات شکا ور اتن جردہ ان قدر قوی بھی نہ تھے کہ دین کا انکار کردیت میں میدان چھوڑ کر پیچھے ہٹ جاتے۔ اگر چہ وہ اس قدر قوی بھی نہ تھے کہ دین کا انکار کردیت کہیں میدان چوڑ کر ایک ہو جاتے۔ اگر چہ وہ اس قدر تو ی بھی نہ تھے کہ دین کا انکار کردیت کہیں میدان چور کر ایک جاتے۔ اگر چہ وہ اس قدر تو ی بھی نہ تھا کہ اپن کا انکار کردیت اور خود دوبارہ حاکم بن بیٹھتے لیکن کم سے کم اتنا خار ور تھا کہ وہ دین کا انکار کر ہے ہی

302

شہوت پرست اعراب کی شہوانی فطرت، حدود وقیود اور پابندی سے گریز ال رہنا، وسیتے پیانہ پر رفاہ جیتی ہوئی زمینوں کی بے انتہا دولت وثر وت، اس کی خوبصورت کنیزیں اور بڑی تعداد میں اسیر بنائے ہوئے غلام عیایتی کے نئے آلات جو اس سے پہلے قابل تصور بھی نہ سے، مجموعی طور سے حالات ایسے بنادیئے گئے تھے، (۹۹) خود وہ لوگ سی ایسے سہارے کی تلاش میں تھے تا کہ اس کی مدد کے ذریعہ اپنے باطنی اور وجدانی د باؤکو کم کردیں اور کوئی عذر شرعی تلاش لیں اور وہ اپنی عیایتی میں مشغول ہوجا سیں۔ اور واقعیت تو بیہ ہے کہ لوگوں کا

تھی۔ نمونہ کے لئے آپ کتاب الاغانی میں رجوع کر سکتے ہیں۔ (۱۰۰) زمانهٔ جاہلیت کی طبیعت، اس دور کی روحی اور نفسانی تشنگی اور اسی طرح معاشرتی اور ثقافتی حالات مرجمہ کی فکریعنی بے بند باری کی فکر کوطلب کررہی تھی۔اسی وجہ سے جب بیفکر وجود میں آیا تولوگ ماہی بے آپ کی طرح اس کی طرف ٹوٹ پڑے البتہ خودا موی لوگ بھی انھیں حالات کودواساب کے تحت پسند کرتے تھے۔اس لئے کہ اولاً: بینفکر شہوتر انی اورخوا ہشات نفسانی کے مطابق تھا اور جب عوام حلال طبلی اور عیش ونوش کی بدولت دینی اور اخلاقی یابندیوں سے منھ موڑ کراپنی انتخاب کی ہوئی ڈگرمیں چل پڑ بے تو اس صورت میں کوئی بھی دوسرا شخص ان پر تنقید نہیں کر سکتا تھا۔ دوسرے: اس اصل کے مطابق جو کہتا ہے کہ کمل اور کردارایمان کوکوئی نقصان نہیں پہنچا سکتا، یہ اصل انھیں بچالیتی تھی، اس لئے کہ اس کی مدد سے وہ لوگ بیر کہد سکتے تھے کہ اگر حاکم پا اس کے والی خود حاکم سے عیاشی میں ان کے آ دھا بھی نہیں تھے۔ان کے حکام ان لوگوں سے زیادہ لاابالی اور بے ہند وبار تھے اور فسق و فجور میں مبتلا ہوں، شراب بیتے ہوں،ظلم وستم کرتے ہوں، تعدی و تجاوز کرتے ہوں تو اس کے لئے بیہ اعمال اتنے اہم نہیں ہیں اہمیت کا حامل توصرف ایمان ہے اور اس کے اعمال اس کو ضرر نہیں پہنچا سکتے۔اسے بیدا عمال نہ تنہا دین سے خارج نہیں کرتے بلکہ اس کے ایمان و معنویت کے مرتبہ کوبھی کم نہیں کر سکتے۔ اس طرح بڑی ہی آسانی سے اپنے تنقید کرنے والوں کوافکار عمومی کے مقابلہ میں نہ تھا کردیں گے۔ اس لئے کہ آخرش ان کے کلام کا لب لباب بدخها که بدلوگ ایسے اعمال کے ارتکاب سے اپنے ایمان وتقوی کوکھو بیٹھتے ہیں اور اس

303

اہل سنن اور شق کے سیای نظریات طرح حاکمیت کی صلاحیت اور شاکنتگی کوبھی کھو بیٹھیں گے۔(۱۰۱) بہر حال می مسلم ہے کہ اس طرز فکر کو امویوں کی طرف سے حمایت اور تشویق حاصل رہی ہے اور حاکم کو شرعی اور قانونی حیثیت دینے اور اس کو محفوظ کرنے ، جو حاکم کو متحکم بنانے اور ہر قسم کی تنقید سے روک دیتا ہے، کم از کم امویوں کے دوسرے دور میں حائز اہمیت کر دار ادا کیا ہے۔ البتہ جیسا کہ اس سے پہلے بھی ہم کہہ چکے ہیں کہ اس درمیان دوسرے وامل بھی دخیل رہے ہیں کہ ہم ان کے بیان سے صرف نظر کرتے ہیں۔

تيسرىفصل كرحوالر (۱)ابن ابی الحدید نقل کرتے ہیں کہ بنی امیہ کے پچھلوگ ایک ساتھ ہوکر معادیہ کے پاس گئے اوراس سے کہا: اے امیر المؤمنین! تمہمیں جو چاہیئے تھا وہ حاصل کرلیا۔لیکن ابھی تک کیوں اس مرد( حضرت اما معلی ابن ابی طالب ) پرلعنت کرنے سے بازنہیں آتے ؟ معاویہ نے جواب میں کہا: خدا کی قشم میں اس وقت تک اپنے اس عمل سے دست بر دارنہیں ہوں گا جب تک که بیج اسی لعنت پر بزرگ نه ہوجا نمیں اور بزرگ لوگ اسی پر بوڑ ھے نہ ہوجا نمیں اورکوئی بھی ذاکراس کی ایک بھی فضیلت کوبھی نقل نہ کرے۔النص والاجتھاد، کےص ۶۹۹ یرجوشرح ابن ابی الحدید، کی ج۱،ص ٤٦٣ سے منقول ہے۔ اسی مطلب کوابوجعفر اسکافی کے کلام سے مقائسہ کریں کہ اس نے کہا: اگرخدا کی خاص توجہ اس مرد (حضرت اما معلی ) کے ساتھ نہ ہوتی توجو کچھ بنی امیداور بنی مروان نے اس کے خلاف انجام دیا ہے، ان کی فضیلت میں ایک حدیث بھی باقی نہیں بچتی۔ دوسر نے مونوں کو حاصل کرنے کے لئے شرح ابن ابی الحديد، کې ج ٤ ، ص ٥٦ - ١١٦ ، پررجوع کريں۔ (۲) گولڈزیہر نقل کرتا ہے:اموی لوگ نمازعید کے خطبہ کونماز پر مقدم کرتے تھے تا کہ لوگوں کے متفرق ہونے سے پہلےان کے کلام کو سن لیں اور اس کے بعد مزید اضافہ کرتا ہے وہ لوگ نمازیڑ ھ کرمسجد کوترک کر دیتے تھے تا کہ وہ خطبے جو حب اور حضرت امام علی کی لعنت کے

سلسله میں ہوتا تھااسے نہ نیں۔

· P.51, Vol.2nd, Muslim Studies, Goldziher

(۳) اس سلسله میں مخصوصاً آپ الاسلام واصول الحکم، نامی کتاب کی طرف رجوع کریں۔ جس میں اس واقعہ کی بخو بی تحلیل و تجزیبہ اور تنقید بھی کی گئی ہے۔ص ۱۱۳۔ ۲۳، ۱۸۰۔ ۱۸۲۔

(٤) اموی لوگ عباسیوں کے برخلاف نہ تو دین کے ضرورت مند بتھے اور نہ تو اس کا تظاہر ہی کرتے تھے۔تربیت اوران کے نفسات، عادات اوران کے اخلا قیات زیادہ تر جاہلیت اور بدویت سے تال میں کھاتے تھے، ان کا کرداربھی اسی کے مطابق تھا۔ ان لوگوں کی سیاست بیشتر ایک قبیلہ کے سردار سے میل کھاتی تھی نہ کہ خلیفہ اور ایک بڑی سلطنت کے بادشاہ ہے۔ یہی وہ اسباب ہیں جس کی وجہ ہے بہت ہی تیزی سے ان کی حکومت کا خاتمہ ہوگیا۔معاویہ جود دسروں سے زیادہ حفظ ظاہر کی رعایت کرتا تھاوہ خود کو فیوں کومخاطب کرتے ہوئے کہتا ہے: میراہدف تم لوگوں پر حکومت کرنا ہےاور مجھےاس سے کوئی واسطہ ہیں ہے کہ شمصیں نماز کے لئے آمادہ کروں اور زکاۃ کے لئے ابھاروں اس لئے کہ مجھے معلوم ہے کہ تم لوگ ایساہی کرتے ہو۔ الامویون والخلافة ، کے ۳۷، پارہ کہ عبدالملک آشکارا کہا کرتا تھا: ائے لوگو! راہ منتقیم پر آ جاؤ اور اپنی ہواء و ہوں کو چھوڑ دواور تفرقہ سے پر ہیز کرواور ہمیں مسلسل مہاجرین اولین کی طرح اعمال انجام دینے کے لئے نہ کہواورتم ان لوگوں کونہیں حانية موكدان لوگوں كى روش اوركر داركىيا تھا...الامويون والخلافة ، كے ٢٢٧ -لیکن عباسی ( خلفا ) لوگ ایسے نہ تھےان کی ہمیشہ یہی کوشش تھی کہ جہاں تک ہو سکے دین

کے احکامات پر پابندر بنے کا دکھاوا کریں،عباسیوں کے دورخلافت کا ابتدائی حصہ دینی رنگ لئے ہوئے تھا، تا کہ اس طرح وہ لوگوں کے درمیان ان کی دینی عظمت میں اضافیہ ہوجائے۔ یہ روش منصور کے زمانہ میں شدید ہوگئی تھی ، اس لئے کہ اس دور میں ان لوگوں کی کمی نہیں تھی جن لوگوں نے اس کے خلاف قیام کیا...مبادی نظام الحکم فی الاسلام ، ص ٤ ٨ ٥ ۔ امو یوں کی جاملی تعصب کاایک نمونہ ہیہ ہے:اموی خلفا اس شخص کی بیعت کو پسند نہیں کرتے تھےجس کی ماں کنیز رہ چکی ہو۔ تاریخ ابن عسا کر، ج ہ، ص ۲۰۶ ۔ یا بید کہ ابن ابی الحدید بید کہتا ہے: امویوں کے پہاں بہشہورتھا کہان کا آخری خلیفہوہ ہےجس کی ماں کنیز ہو۔اسی وجہ سے خلافت کوا پیشخص کے حوالہ نہیں کرتے تھے۔اس لئے کہ اگر قراریہی ہوتا تو پھرمسلمۃ بن عبدالملک ان میں سے سب سے بہتر ہوتا۔ شرح ابن ابی الحدید، کی ج۷،ص ۱۵۷، پر رجوع کریں۔اوراسی طرح الامویون والخلافۃ ، نامی کتاب کے ص۵۶ ، پررجوع کریں۔فجر الاسلام بص٩١ -عماسیوں کی روش مالکل اس کے برعکس تھی اور عماسی لوگ صرف موالیوں ( کنیز وں ) سے شادی کرتے تھے۔ . . ۸ ئ کے بعد کوئی ایپاخلیفہ ہوا ہی نہیں جوکسی آ زادعورت سے پیدا ہوا

307

يو\_

,Goldziher P.80, Classical Islam, Grunebaum F.G .88- Vol 2nd PP.38,Muslim Studies

عباسیوں ادرامویوں کی سیاست اوران کی روش کے اختلاف کے بارے میں معلوم کرنے

اہل تسنن اورتشیع کے سیاسی نظریات 308 کے لئے آپ مذکورہ کتاب کے ٩ ٩ ... ٨ ، پرخاص طور سے رجوع کرين: (٥) البيان والتبيين ، ج٢ ، ص١٠٢ - ١٠٣ -(٦) صدر اسلام کے متعلق شیعوں کے تقیدی نظریات کی محکومیت کو معلوم کرنے کے لئے آپ کتاب السنة مؤلفهُ بر بهاري، طبقات الحنابله، کې ج۲ ، ص ۱۸ ـ ٤٥ پر جوع کريں۔ (۷) تحول وثبات ، ص۸۷ \_ ۱۰۰ \_ (۸) نظرية الإمامة لدى الشيعة الإمامية ، ص ۳۱۹ اور ۲۰ ۳ -(٩)سایق حواله ص۲۱ ۳\_ (۱۰) مثلامقریزی جوصدراسلام اوراس کے بعد والی صدیوں کے حوادث کی تاریخ اور اس ثقافت کے متعلق مطلع ترین افراد میں سے شمار کئے جاتے ہیں وہ ہراس عبارت کورد کرتے ہیں جس میں صحابہ کرام نے آنحضرت صلی اللہ علیہ وآلہ سے قضا وقدر، صفات خدایا آیات متشابہ کے سلسلہ میں سوال کیا گیا ہے، ان کی نظر میں وہ سب روایات جعلی اور وضع کی گئی ہیں اس لئے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ سے صرف عبا دات اور اس کی کیفیات کے سلسلہ میں سوال کیاجا تا تھا۔خطط مقریزی، ج٤ ،ص، ١٨، پر رجوع کریں۔اسی نظریہ کے نقد کو معلوم كرنى كے لئے كتاب انظم الاسلامية ، كص ٢ ٧ - ٧٧، پرملاحظه كريں-(۱۱) اعلام الموقعين، ج٤ ، ص ۱۱۸ - ٥٦ جس ميں اصحاب اور تابعين كى ا تباع كے وجوب کے سلسلہ میں سیر حاصل بحث کی گئی ہے اور آپ اسی طرح کتاب تراث الخلافة الراشدین کے ۱۹ اور ۱۰ ، پربھی رجوع کر سکتے ہر بہاری اپنی کتاب السنة ابن جنبکی شرح میں صحابہ

کے اتباع کے وجوب کے باب میں بیان کرتے ہیں: جان لو کہ دین تقلید ہے۔تقلید بھی اصحاب پیخیبرا کرم صلی اللہ علیہ وآلہ کی... پیخیبرا کرم صلی اللہ علیہ وآلہ نے اپنے اصحاب سے خطاب کر کے فرمایا: تم میں سے وہ لوگ جو میرے بعد زندہ رہیں گے وہ بہت زیادہ اختلافات کا مشاہدہ کریں گےلہٰداخبر دار! کہیں ایسانہ ہو کہتم بھی انھیں جدیداورحادث امور میں گرفتار ہوجاؤ کہ اس میں گرفتار ہونا ضلالت ہے۔ تم پر لازم ہے کہ میری سنت اور خلفائے راشدین کی اطاعت کرو۔ جو کتاب طبقات الحنابلیۃ ، کی ج۲ ،ص۲۹ سے منقول ہے۔اور ایک دوسرے مقام پر کہتے ہیں: خدارا! خدارا! اینے فنس کو بچائے رکھنا،صحابہاورسلف صالح کے آثار کی اتباع تم پر واجب ہے۔اور ان کی تقلید بھی تم پر لازم ہے، اس لئے کہ دین خود تقلید کانام ہے۔رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ اوران کے صحابہ کی تقلید -جوانھیں قبول کر لے گا و ہنگطی میں نہیں پڑ ے گااوران لوگوں کے بعدان کی تقلید کرنا اور سکون وچین کا سانس لینا اوراس ( تقلید ) سے تجاوز نہ کرنا۔ سابق حوالہ ، ص ۹ ۳ ۔ ایک اور مقام پر اس سے زیادہ داضح انداز میں کہتے ہیں: اگرتم نے بیرسنا کہ کوئی شخص رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ اور صحابہ سے جو کچھ، ہم تک پہنچاہے اس پر طعنہ کررہاہے اوراسے قبول نہیں کرتایا پنج ببرا کر مصلی اللہ علیہ وآلہ کی اخبار میں سے سی خبر کاانکار کررہا ہے، اس کے اسلام کو متہم (مشکوک) جانو۔ اس لئے کہ وہ بے دین انسان ہے اور ااس نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ اور صحابہ کو برا بھلا کہا اور ان پر طعنہ کئے ہیں۔ کیونکہ ہم نے خدا ورسول، قرآن، خیر وشراور دنیا وآخرت کو گذشتگان کے آثار کے ذریعہ ہی پہنچاتے ہیں۔اس کے بعداضا فہ کرتا ہے: قرآن زیادہ محتاج ہے سنت کا

309

قرآن کی نسبت احتیاج کے مقابلہ میں، سابق حوالہ ، ص ٤٥ ۔ (۱۲) الفتاوی الحدیثة ، ص ٥٠ ۳ یہ عبداللّٰدا بن مبارک کے سلسلہ میں ایسے ہی نظر بیکو بیان کیا

گیا ہے اور اس کی شخصیت اور خصوصیات کے لئے آپ، الاسلام بین العلما والحکام، ص۲۲۸اور۲۲۹۔

(۱۳) طبقات الحنابلة ، ج٢٠ ص٢١ -

(۱٤) اس نظر بیکی تنقید کے باب میں کدا صحاب پنج برا کرم صلی اللہ علیہ وآلہ کے در میان قطعاً منافق اور فاسق بھی موجود شخصاور یہاں تک کہ بعض ایسے بھی شخص پر خودر سول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ نے لعنت کی تھی ، اس سلسلہ میں معلومات کے لئے آپ: الملل والتحلکی طرف رجوع کر سکتے ہیں استاد سجانی ، ص ۱۹۱ ۔ ۲۲۸ ۔ نیز النص والا جہتہا د، ص ۵۱۹ ۔ ۵۲۰ ، اور مخصوصاً اس سلسلہ میں محمد تیجانی کی زندہ بحث کو کتاب ثم الطتد بت ، میں ملاحظہ کر سکتے ہیں ص ۲۷ ۔ ۱۲۲ ۔ اضواء علی سنة المحمدیة ، کے ص ۳۶ میں ۳۰ ۳ - ۳۵ پر ملاحظہ کر سکتے ہیں (۱۰) خصوصاً کتاب الفصل فی الملل والا ھواء والنحل ، کی ج٤ ، ص ۹۶ پر مراجعہ فرما نمیں ؛ نیز کتاب الفصول المصمة فی تألیف الامة ، کے ص ۲۷ ۔ ۲۰ ؛ پر بھی رجوع کر سکتے ہیں۔ خصوصیت کے ساتھ کتاب ثم الطتہ بیت ، کے ص ۲۵ - ۲۰ ؛ پر بھی رجوع کر سکتے ہیں۔ (۱۰ ) الائمة الاربعة ، ج٤ ، ص ۲۰۱۰ ۔ ۲۲ ، پر اسے ملاحظہ کریں۔ کتاب العواصم

والقواصم في الذب عن سة ابي القاسم، کې ج ۳ م ۳۳ \_ ۲۰۰۰ پر رجوع کريں \_

(۱۸)القوانين الفقهية ، ص ۱۸-(۱۹) العواصم من القواصم، کے ص۲۳۱ اور ۲۳۲ پر جوع کریں ، محمود صحی ابن عربی اور اخصیں کے جیسے افراد کی شدید نتقیدوں کے سلسلہ میں اس طرح اظہار نظر کرتا ہے : اس کے باوجود کہ امام حسین کی نسبت اہل ظاہراور سلفیوں کاعقیدہ دینی عقائد کے باعث وجود میں آیا تھا،لیکن حقیقت ہیہ ہے کہ ان کا زاویہ نگاہ خالص دینی نہیں تھا۔ان میں سے اکثر شام کے باشندے تھے، مانندابن تیمیہ یا اندلس سے متعلق تھے جیسے ابن حزم اور ابن عربی، ان لوگوں کے نظریات اقلیمی تعصب کے شایبوں اور یا اموی تعصّبات سے خالی نہ تھے۔اور اصولاً ان لوگوں کے نظریات شیعوں کے عقائد کے مخالف تھے...اور چونکہ امام حسین کی شہادت شیعوں کے عقائد کے بنیادی منابع میں سے ایک تھا، شیعوں کے مختلف فرقوں کا وجود اوران کا باقی رہنا ہی واقعہ کے مرہون منت ہے،لہٰذا اسے غلط اور کم اہمیت دکھا نا اور یا اس جرم کی نسبت کوفیوں کی طرف دینا جو دراصل بوری شیعت کو نابود کرنے کی ایک کوشش تھی۔نظریۃ الامامة ، کے ۳۳۸ پر جوع کریں۔

(۲۰) امام حسین پردوسری تنقیدوں کے بارے میں جوآپ پراعتر اضات کئے گئے ہیں ان کے متعلق معلومات کے لئے آپ نظریۃ الامامۃ ، نامی کتاب کے ۳۳۸ اور ۳۳۹ پر رجوع کر سکتے ہیں۔

(۲۱) تعجب کی بات تواس مقام پر ہے کہ ابن حنبل، ابن عربی کے قتل کے مطابق تنہا اس سخن کی وجہ سے کہ وہ خود یزید کی زبان سے مطلب کونقل کرتا ہے، اسے جلیل القدر اور عظیم

المنزلت ما ناب اس حد تک که اسے انھوں نے اپنی کتاب الزہد، میں اس کا نام زیاداور صحابہ و تابعین کی صف میں شار کیا ہے۔ اس کی تفصیل کے لئے آپ العواصم من القواصم، نامی کتاب کے ص ۲۳۲ اور ۲۳۳، پر تلاش کریں۔ یزید سے دفاع کے باب میں جسے انھوں نے دینی رجحان کے تحت ذکر کیا ہے، اسی طرح اسی کتاب کے حاشیہ میں محب الدین خطیب کے قول کی طرف رجوع کریں ،ص۲۲۷ اور ۲۲۸ ،اس مقام پر جہاں معادیہ کا یزید کوولی عہد بنانے کے اقدام کے بارے میں اس کا دفاع کرتے ہیں، نیز اس پخض کی کتاب کے حاشیہ کے ۲۵ اور ۴ ۲ پر جوع کریں۔ (۲۲) نظرية الامامة لدى الشيعة الاثنى عشرية ، ص ٤٨،٣٤٧ -(۲۳) شرح ابن الجالديد، ۲۶، ص۸٥٥ ۳٠ (۲٤) الاقتصار في الاعتقاد، كے ص٢٠٣ اور ٢٠٠ ؛ كتاب شرح ابن ابي الحديد، ميں امام الحرمین جوینی کے نظریات کے لئے ج.۲،ص.۱-۱۲؛ اس کے نظریات کی تنقید کا بھی جو بہترین اور بےطرف ترین تقیدوں میں سے ایک ہے اسی مقام برص ١٣-٤٣؛ میں تلاش کر س۔

312

(۲۰) ایھاالولد، فارسی ترجمہ، ص، ۳؛ جوغزالی نامہ کے ۲۹۷ ۔ ۲۳۶ ، سے منقول ہے۔ غزالی کا استدلال کہ وہ کہتا ہے: اس لئے کہ احادیث نبوی اور دوسر صحیح مدارک اور ماً خذکی بنیاد پرکسی بھی مسلمان پرلعنت کرنا حرام ہے۔ اسی مطلب کو اس کے استادامام الحرمین جوینی ایک متدل اور جامع ترین بیان کے ذریعہ وضاحت کرتے ہیں۔ شرح ابن ابی الحدید، کی ج. ۲ ، ص۱۱، پررجوع کریں۔ (۲٦) یزید پرلعنت بھیجنے کے مخالفین اور موافقین کے نظریات اور دونوں طرح کے مطالب پر مشتمل احادیث اور دونوں طرف کے دلائل کو معلوم کرنے کے لئے ابن الجوزی کی کتاب الردیلی المتعصب العدید کے عنوان سے مذکور ہے جو بہترین اور مستند ترین کتاب ہے آپ اس پررجوع کریں۔

(۲۷) اہل سنت اور شیعوں کی تاریخی فہم اور نظریات ابتدا سے ہی جدا رہے ہیں۔ بی فرق گذشتہ زمانہ میں عموماً صدر اسلام کی تاریخ میں خلاصہ ہوجا تا تھا اور آج کل پوری تاریخ اسلام کو شامل ہے بلکہ تاریخ اپنے عام مفہوم میں بھی تمامی ادوار کو شامل ہے۔صدر اسلام کے متعلق ان دونوں زاویۂ نگاہ اور فہم کے فرق کا مقایسہ کریں کتاب العواصم من القواصما ور اس پر محب الدین خطیب کے مقد مہ اور حاشیوں کو النص والاجتہا داور اسی طرح الغد یر ، مخصوصاً

لیکن آج کل تبدیلی آچک ہے۔ اس معنی میں اہل سنت کے روش فکروں کی تاریخی فنہم خاص طور سے صدر اسلام کے متعلق بعض اسباب کے تحت شیعوں کے نظریات سے نز دیک ہوگئ ہیں۔ اس مدعا کی پہلی دلیل، دینی تعصّبات میں کمی آجانا اور دوسری دلیل تاریخی تنقید کے جدید قواعد وضوابط کی طرف متوجہ ہوجانا ہے۔ شاید اس گروہ کے بہترین نمائندہ طرحسین ہیں جفوں نے اپنی کتاب الفتیۃ الکبری، کی پہلی جلد جس میں ان کے نظریات اور تحکیل و تجزبیہ کیا ہے اور دوسری جلد میں بھی بہت سے مواقع پر وہ شیعوں کے نظریات سے بہت نز دیک بلکہ

ان سے موافق ہیں۔ اگر چہ علامہ مرحوم امینی الغدیر، کی جہ میں ۲۰۵ ۲۰۵ ، پر نیز انور الجندی اپنی کتاب مؤلفات فی المیز ان، کے ص۲۵ ۹۰، میں اس کتاب پر تنقید کی ہے لیکن اس کی طرح کے بہت سے نمو نے تلاش کئے جاسکتے ہیں۔ بطور نمونہ آپ کتاب اندیشہ سیاس در اسلام معاصر، نامی کتاب کے ص۸۰ ۳۰ ۳۰ ، پر کہ اس مقام پر جہاں دور حاضر کے سی مصنفین کا واقعہ عاشورا کی بارے میں اس کی چھان بین اور تحلیل و تجزید کے طریقہ کو بیان کرتے ہیں۔ اگر چہا بھی بھی دینی علما اور روشن فکروں کی کمی نہیں ہے جو گذشتہ تحصین کی روش کو اپنائے ہوئے ہیں۔ بطور نمونہ مراجعہ کریں محمد الحامد الفتی کے حاشیہ کی طرف جو کتاب اقتضاء الصراط المستقیم، مؤلفہ ابن تیمید انصار السنة المحمدیة ، کی جماعت کے صدر اور مذکورہ کتاب محصح بھی ہیں مخصوصاً ص ۲۵ و ۲۵ تا تاری زالاسلامی و فکر القرن العشرین ، نامی کتاب میں بھی رجوع کریں خصوصیت کے ساتھ اس کتاب کے مقد مہ اور ص ۲۰ رہ میں ، نامی

314

Marqiom and The Muslim Maqime Rodinron(٢٨) 203-194,59-34. PP,World

v v fhvc4/dk h fvhidl 34/hg 34/v ifclrhgcsu 3<math>\*(v q).v 4/v lwv 34/v l

(۳۰)معالم فی الطریق بص ۱۷-۱۹۔ (۳۱)سابق حوالہ بص ۱۰۵۔۱۰۶۔

(۳۲)سابق حواله م ۱۶۹ ـ ۱۰ ۱۰ ـ (۳۳)سایق حواله بص. ۶ - ۶۱ -(۳٤)الاز ہر کی فتوا کمیٹی کے رئیں شیخ سبکی، قطب کی کتاب کے سلسلہ میں اس طرح فرمایا: اگر چہ کتاب معالم فی الطریق ، پہلی نظر میں ایک ایسی کتاب نظراً نے جسے دیکھ کراپیا معلوم ہو کہ اس میں اسلام سے توسل کیا گیا ہے لیکن اس کا فتنہ انگیز طریقہ اور اس کے مصیبت بار اثرات جوانوں اور قاریوں کا وہ طبقہ جواسلام کے متعلق کافی معلومات کے حامل نہیں ہیں، ان کے لئے اس کتاب کا مطالعہ اسلام سے بیزاری کا موجب ہے۔ پیخیبرا کرم صلی اللہ علیہ وآله سے نز دیک زمانہ کے علاوہ دوسرے ادوار کو جاہلی دور کا نام دینا کفر آمیزعمل ہے۔ پیامبر وفرعون ، ص٦٢ \_ دوسر بے ناقدین کی تنقیدوں کے بارے میں اسی مقام پرص ٦٣ ۔ ۷۱ پر رجوع کریں اس سلسلہ میں خاص طور سے آپ رائدالفکرالاسلامی المعاصر مؤلفہ یوسف العظم ص٥٠ ٣ - ٣،٩ كى طرف رجوع كريں واسى طرح سيد قطب كى طرف بھى: خلاصة حیانہ وضحجہ فی الحرکۃ ، کے ص۲۱۰ ۔ ۲۲ ، پر رجوع کریں ان لوگوں کے سلسلہ میں جنھوں نے دین فریضہ جھتے ہوئے سید قطب پر تنقید یاان سے دفاع کیا ہے۔ سید قطب کے بارے میں کتاب الادیب الناقد، مؤلفہ عبد اللہ عوض الخباص نامی کتاب کے ص۲۹،۳۲۰ پر رجوع کریں۔

(٣٥)معالم في الطريق جص٩-

(۳۶) سیدقطب نے اپنی کتاب معالم فی الطریق، میں جس میں انہوں نے حالات کا اجمالی

جائزہ لینے کے لئے مذکورہ کتاب کوتحریر کیا اور ان کے موافقین ویخالفین کے نظریات کا خلاصہ معلوم کرنے کے لئے الادیب النا قد، مؤلفہ سید قطب، کی کتاب کے ص۳۵ ۳ ۳ - ۳۲۹ پر رجوع کریں۔

316

(۳۷) بطورنمون یکی نے قطب پر تنقید کرتے ہوئے اس طرح اظہار خیال کیا: سید قطب نے خوارج کی طرح لاحکم الالِلہ کے مفہوم سے استفادہ کیا ہے تا کہ مسلمانوں کو ہر قشم کی دنیا وی حاکمیت سے مخالفت کی دعوت دیں۔ اس کے بعد اضافہ کرتے ہیں: اس کے برخلاف قرآن نے مسلمان حاکم کی اطاعت کی وصیت کی ہے اور حاکم کو بھی چاہئے کہ وہ اپنے اتباع کے ذیل میں اپنی رعیت کے درمیان عدل کے مطابق حکومت کرے۔ اس کے علاوہ غالباً مسلمان مما لک کے پیشوا اور حکام نیک ہیں۔ پیا مبر وفرعون، نامی کتاب کے ص ۲۶۔ اور الشدیعة والحاکمون، نامی کتاب کے ص کہ پر رجوع کریں؛ الفکر السیا سی الشیعی ، کے ص ۲۶ پر مجھی رجوع کریں۔

(۸ ۳) متقد مین کی تاریخ کے متعلق فکر وفہم کا بہترین نمونہ ابن عربی کی العواصم من القواصم، نامی کتاب ہے اور دور حاضر کا بہترین نمونہ اسی کتاب پر محب الدین خطیب کے حاشیہ ہیں۔ قابل توجہ بیہ ہے حتیٰ کہ ابن عربی ابن قتیبہ ، مسعود کی جیسے مؤرخین حتیٰ مبر دجیسا شخص جو ابن عربی کی نظر میں ایک ایسا شخص ہے جس نے تاریخ کی نا گفتہ ہہ باتوں کو بیان کیا ہے، ان پر شدت سے تفید کرتے ہیں۔ العواصم من القواصم، کے س۸۲۷ و۶۶ ۲ پر، انھوں نے شدت کے ساتھ ابن قتیبہ اور ان کی کتاب الا مامة والسیاسة ، پر تنفید کرتے ہیں۔ اور اس کو شیعہ شار

کرتے ہیں حالانکہ بی سلم ہے کہ وہ شیعہ نہیں تھے۔ اس مدعا کی بہترین دلیل ان کی کتاب تاویل مختلف الاحادیث، مخصوصاً، اس کاص، ۷ ۔ ۷۷ ہے۔ وہ خود اور انھیں جیسے دوسرے افراد ایک باعظمت اور کسی تضادا ورخلاف کے بغیر تاریخ کو پسند کرتے ہیں اور کسی بھی صورت ماکل نہیں ہیں کہ اسے کسی دوسری طرح پیش کریں ۔ یہی وجہ ہے کہ وہ تمام مؤرخین میں صرف طبری کو پسند کرتے ہیں اور اسے موثق مانتے ہیں یہاں تک کہ وہ اس بات کے قائل تھے کہ اس کے علاوہ کسی دوسرے کی بات کو نہیں سنا چا ہے ۔ سابق حوالہ جس ۲۶ کہ محب الدین خطیب نے بیشتر شدت اور حدت کے ساتھ ابن عربی کے نظریات سے دفاع محب الدین خطیب نے بیشتر شدت اور حدت کے ساتھ ابن عربی کے نظریات سے دفاع ہے جیسے کہ الا مامة والسیاسة ، کو ابن قتیبہ کی کتاب نہیں مانتے اور مسعود کی کو شیعہ اور مبرد کو خوارج سے زدیک مانتے ہیں ۔ اس سلسلہ میں کتاب تول و شات ، کے مارہ کر ہے ہوں تا ہے ہیں ہوں تک طرف رجوع کر سکتے ہیں ۔

317

(۳۹) اہل سنت اصولاً (اساساً) تاریخ کی بہ نسبت خوش بین زاویہ نگاہ سے دیکھتے ہیں۔ مخصوصاً اس مقام پر جہاں تاریخ اسلام اور مسلمانوں کی تاریخ ہو۔ یہ لوگ اپنے آپ کوالی قیمتی اور باعث افتخار میراث کا وارث سمجھتے ہیں اور ہراس شخص کے مقابلہ میں جس کا مقصد اس کو بے اہمیت اور افتحیں کم اہمیت دکھانا ہو، فوراً رڈمل ظاہر کرتے ہیں بطور نمونہ آپ مراجعہ کریں کتاب الاسلام واصول الحکم، کی رد میں جو کتا ہیں کھی گئی ہیں، خصر حسین سے لیکر ضیاء الدین الریس تک ہرایک نے اس کے تنقیدی موقف بلکہ ان کی تعبیر کے مطابق تاریخ کے

متعلق بدبین پر سخت تنقید کی ہے، مخصوصاً اس کے واسطے آپ الاسلام والخلافة فی العصر الحديث، نامى كتاب كص ٢٥٠ - ٢٩٢ پر رجوع كريں اور كتاب الاسلام واصول الحكم، پر محرمارہ کے مقدمہ کے ۲۷ ۵ ٤ کی طرف رجوع کیاجائے۔ قابل توجہ بات ہہ ہے کہ تاریخ کے متعلق اس دورجد ید میں اہل سنت کی خوش بینی کی فکر کی نسبت بہت زیادہ جدیدروش فکروں کے استقبال کا باعث ہوئی ہے۔جس کے بہت زیادہ اسباب ہیں جن میں سے اہم ترین بیہ ہیں کہ اپنی مستقل حقیقت سے آگا ہی اور شعور ،غرب کی جانب سے مدامتحقیر،خودغربیوں کی جانب سے میراث اسلامی کی عظمت اورا سے اہمیت کے حامل ہونے کا یقین دلانا، نئی دنیا میں وارد ہونے کے لئے اس مقام (Stage) کے ہونے کی ضرورت اور آخر کاران مباحث کاصاحبان قدرت کے سیاسی کھیل کے ساتھ متصل ہوجانا، ہدوہی اسباب ہیں جن کی وجہ سے وہ لوگ دوہارہ اپنے گذشتہ تاریخ کی طرف پلٹ آئے۔ بطور نمونه التاريخ الاسلامي وفكر القرن العشري، نامي كتاب كي طرف آپ رجوع كريں۔ لیکن اس بار ما نند سابق مسلہ بینہیں تھا کہ اس کومثبت نگا ہوں سے دیکھیں ۔مسلہ بیدتھا کہ اسے باعظمت اور باشکوہ دکھا نئیں دوسروں کوبھی اس بات کا یقین دلائیں اورخود بھی اینے یقین کو متحکم کرلیں۔ ان کا ہدف گذشتہ کو کشف کر نانہیں تھا۔ اس لئے کہ بیرکشف کیا جاچکا تھا۔اس کا مقصداس کی عظمت کو ثابت کر ناتھااور بیہ امرمتعد دفکری اور عقایدی ہرج ومرج اور نابرابري كاباعث ہوااور بہت ساری خواہشات کواپنے ساتھ لایا۔اب اُٹھیں پنہیں معلوم تھا که ده کیا تھیاوراب کیا ہیں اوران کی کیا کیا قدرتیں اوران کی مشکلات کیا ہیں اوراب وہ کیا

318

چاہتے ہیں اور انھیں کس چیز کی ضرورت ہے؟ گرونبام نامی شخص نے اس ذہنی اور فکری آشفتگی کو دور حاضر کے بزرگ ترین گب (Gibb) نامی حرب شناسوں میں سے ایک ہے اس سے اس طرح نقل کرتا ہے: ۱۹۶۲ ئ میں گب نے نہایت افسوس کے ساتھ کہا: میں نے اب تک پورپ کی کسی بھی زبان میں نہیں دیکھاہے کہ ایک عرب چاہے وہ کسی بھی گروہ کی جانب سے ہواس نے کوئی ایک کتاب بھی لکھی ہو جو کسی ایک یور پی طالب علم کی مدد کرے جس سے وہ عربی ثقافت کی جڑوں کا پت لگاسکے۔ اس سے ہٹ کر بلکہ اب تک میں نے خود رعر بی زبان میں کوئی ایسی کتاب نہیں دیکھی ہے جوخوداعراب کوعر بی ثقافت کے معانی کا تحلیل وتجزید کر کے اسے بیان کر سکے۔ وہ اس کے بعداضافہ کرتے ہوئے کہتا ہے: اس کلام کوغیر اعراب کی اعراب کواپنے آپ اور مغربی لوگوں پربھی وہ لوگ اپنی ثقافت کو پہچنوانے میں اوراس کی وضاحت اور تفسیر میں بھی ان (اعراب) کی ناکامی میں مزید دسعت دی جاسکتی ہے۔ یہ بات ابھی بھی صحیح ہے اور ایسا لگتاہے کہ سالوں تک بیرکلام ایساہی رہے ... ایسے دینی ، سیاسی اور ثقافتی مقاصد اور ایک ایسی تحقیق تک پہونچنے کے لئے بندھ بنائے ہوئے ہیں پا کم سے کم اس راہ میں مانع ہیں جس کا ہدف اسلامی تمدن کی تفسیر اور توضیح ہے۔ جب بھی شرق وسطٰی کے مسلمان اپنے سوابق کے متعلق یاغرب کے متعلق بات کریں توسب سے پہلےان کا فیصلہ سیاسی ہوتا ہے۔ 86- 185.PP, 1949, Islam, Von Grunebaum, E.G

319

نیز کتاب تحول وثبات، نامی کتاب کے ۱۷۳ ۔ ۱۹۹ پر بھی آپ رجوع کریں۔

(۶ ٤) اصولاً شیعوں کے نز دیک اہم ترین ، بلکہ جذباتی ترین اور سب سے زیادہ حمایت کرنے والا معیار شیعوں کے دور حاضر کے مذہبی ادبیات کی بنیادیں ، کم سے کم ایران میں حکام پر تنقید رہی ہے۔اس حد تک کہ آخری دہائیوں کے مصنفین اور روثن فکر حضرات تنقید کرنے کواپنا فرض منصی سجھتے رہے ہیں۔

320

(٤١) )بطور نمونہ آخری پارنچ صدیوں کے درمیان ایرانیوں اور عثانیوں کی حکومتوں کے درمیان تاریخی شلسل کاایک دوسرے سے مقایسہ کریں۔

(٤٢) عصر حاضر میں سیاسی اور معاشرتی تبدیلیوں اور تغیرات سے متعلق عربوں کی فکری تبدیلیوں کو معلوم کرنے کے لئے تحول و ثبات، نامی کتاب کے ص٣٢ ۔ ٥٨ اور ١٧٤ پر رجوع کریں۔ ١٨٢، نیز مقالہ مدر نیز ہ کردن اسلام و تھوری بہ عاریت گرفتن فر ہنگ، کی طرف رجوع کریں جو کتاب

کورف مرجوع کریں۔ (۲۶ )با سی بازوکی پارٹی اورلادیذیت کے حامیوں کی طرف سے عبدالرزاق کی کتاب کے استقبال سے متعلق آگاہی کے لئے الاسلام و الخلافۃ فی العصر الحدیث، نامی کتاب کے ص۹۔۲۲ کی طرف رجوع کریں۔ان لوگوں نے اس کتاب کی اس طرح توصیف کی ہے: ایک ایس کتاب ہے جس نے آگ بھڑکا دی، ایک ایس آگ جواب تک خاموش نہیں ہوئی ہے، مصرکی سیاسی تاریخ میں سب سے زیادہ اہمیت کی حامل اسلامی کتاب، سب سے زیادہ

اہمیت کی حامل کتاب بخطیم بحران کا آغاز ہوتا ہے، بادشاہ کے مقابلہ میں عالم، کفر سے متہم عالم کامحاکمہ، بادشاہ ایک عالم کےخلاف تنہا بے ناصر ومد دگارکھڑا ہوگیا ہے، ان تغیرات کومد نظرر کھتے ہوئے جس میں دنیائے اسلام اور عربی دنیانے ۸ ۸ کی پوری دہائی میں گذارا سیہ کتاب پا کم سے کم اس کتاب میں موجودہ مطالب مستقبل میں لوگوں کی توجہ اورغور وفکر کا باعث دوبارہ استقبال سےروبر وہوگی ۔جیسا کہان آخری سالوں میں بہرکتاب متعدد بارزیور طبع سے آراستہ ہوچکی ہے بیدوا قعدایک کتاب کے لئے بہت بڑی بات ہے۔ (٤٤) بطور نمونہ نظام الاسلام، نامی کتاب کی طرف رجوع کریں مؤلفہ محمد المبارک کے ص ٥ - ٢٩ معالم الخلافة الإسلامية ، نامي كتاب كص ٧ ٧ - ٨٣ يرتجى رجوع كري -(٤٥) الاسلام واصول الحكم بص١٢٩-(٤٦)سایق حواله جس۲۳۱-(٤٧)سابق حواله، ص١٣٦-(٤٨)سابق حواله، ص١٦٨-(٤٩)سایق حوالہ، ص ۱۷۔ ( • • )سابق حوالہ، ص ۸ ۱۷، ابو بکر کا زکات کے معین کرنے میں ان کی جنگ کی حقانیت اس حد تک اہل سنت کے درمیان اجماعی اورا تفاقی حیثیت کی حامل ہے جس کی وجہ سے بے شار فقہی احکام ظہور میں آئے اس کے لئے فقہ السنة ، نامی کتاب مصنفہ السید سابق کی ج۱۰ ، ص ۲۹۳،۲۸۷ پر جوع کریں۔

321

(٥١) سابق حوالہ ص ١٨١ - یہاں تک کہ وہ لوگ بھی جوخلافت کے شرعی اور عقلی وجوب کے قائل نہیں تصورہ بھی ضرورت کے تحت اجماع مسلمین کے توسط سے اس کے لزوم اور وجوب کے قائل ہو گئے تھے۔انظم الاسلامیۃ ، نامی کتاب کے ص. ٢٨ - ٢٩٣ پر رجوع کریں۔ جس میں آرنولڈ کے نظریات پر تنقید کرتا ہے۔

322

(۰۲)سابق حوالہ ص۱۳۱۔ (۰۳) العقیدۃ والثورۃ ، نامی کتاب کی طرف رجوع کریں۔ (۰۶) کنز العمال ،ج۲ ہص٤ ۔۸۹ پررجوع کریں۔

(٥٥)الاسلام والخلافة في العصرالحديث ، ٢٠ پررجوع كريں۔

الاسلام واصول الحکم، نامی کتاب نالچل مجادینے کے باوجود خاص طور سے دینی حلقوں میں شعلہ بھڑکا دیا، لیکن پھر بھی اس کتاب کے مؤلف کے افکار اور مطالب بعض مند یندین کے مزد یک مقبول اور مورد استقبال قرار پا گئے۔ ان لوگوں میں سے ایک عبد الحمید متو لی تھے۔ وہ بخص عبدالرزاق کی طرح نظام خلافت کی مشروعیت کا انکار نہیں کرتے تھے، بلکہ ان کا عقیدہ یہ بھی عبدالرزاق کی طرح نظام خلافت کی مشروعیت کا انکار نہیں کرتے تھے، بلکہ ان کا عقیدہ یہ بھی عبدالرزاق کی طرح نظام خلافت کی مشروعیت کا انکار نہیں کرتے تھے، بلکہ ان کا عقیدہ یہ بھی عبدالرزاق کی طرح نظام خلافت کی مشروعیت کا انکار نہیں کرتے تھے، بلکہ ان کا عقیدہ یہ تھا کہ اس کو باقی رکھن سے ایک عبدالحمید متولی تھے۔ وہ تھی عبدالرزاق کی طرح نظام خلافت کی مشروعیت کا انکار نہیں کرتے تھے، بلکہ ان کا عقیدہ یہ تھا کہ اس کو باقی رکھنے سے امت کا نظام در جم بر بہم ہوجائے گا اور اس امت پر عسر وحرج حاکم ہوجائے گا جار کی انکام کی مروح کے کا موجائے گا در اس امت پر عسر وحرج حاکم ہوجائے گا جند شراح کی شروح کی کہ توجائے گا جند شراح کی مروح کی مالوں ان نظام ہوجائے گا جند شراح کی شروح کی میں ہوجائے گا اور اس امت پر عسر وحرج حاکم ہوجائے گا جند شراح کی شروح کی کیا ہے۔ اس کے علاوہ اس نظام دو تائم کے معال ہوجانے سے منع کیا ہے۔ اس کے علاوہ اس نظام کو قائم کر نا ایک نامکن اور حال امر ہے۔ یہاں تک کہ بیہ کہنا چا ہے کہ اسلام نے کسی خاص انداز کے نظام حکومت کی سفار شن نہیں کی ہو ۔ وہ آخر میں نتیجہ لیتے ہیں کہ خلافت اسلام سے نہیں ہیں ہے اور اس کا اسلام خال کو کی ربط نہیں ہے۔ معالم الخلافة فی الاسلام ؛ الفکر السیا س

الاسلامی، کے ۲۷ اور ۵۷ جو کتاب متولی سے منقول ہے وہاں پر رجوع کریں، مبادی نظام الحكم في الاسلام، كے ٢٨ ٥ ٥ ٥ ٠ ٥ ٥ پر جوع كريں۔ (٥٦) چونکه سیاسی اور حکومتی مفاتیم اور اصولاً ( قاعد تاً) وہ تمام مسائل جوخلافت وامامت سے متعلق ہیں اہل سنت کے نز دیک صدر اسلام کے تاریخی حقائق سے وجود میں آئے ہیں بلکہ یہاں تک کہ کہا جاسکتا ہے( کہ بیہ مفاتیم اور حد بندیوں اور تعریفوں کی کوئی حقیقت نہیں ہے مگر بیر کہ اس دور کے حوادث کوضابطہ مند بنانے اور اصولی شکل دینے ) جس کے لئے دین و سنت کے برابراہمیت کے قائل تھے۔ اسی وجہ سے حد سے زیادہ واقع بینی اور اس کی طرفداری کالبادہ اڑھادیا گیا ہے۔ یہاں تک کہ گویا موجود داقعیت کوقبول کئے بغیر نہیں رہا جاسکتا اوراس بات کے لئے بھی مائل نہیں ہے کہ موجودہ موقعیت کواس سے بہتر موقعیت کی خاطرختم کردیا جائے اوراس امر کے لئے اس حد تک مصربے کہا بیٹے مل میں ہاتھ بڑھانے کو حرام اورناجا ئزشاركيا ہے۔ حقیقت تو بیہ ہے کہ موجودہ حالت اگر جیہ اسوہ (Ideal) نہیں ہے لیکن ان کی نظر میں نہائی

تحلیل اور دنیا شناس کے مطابق سی بھی قسم کی تبدیلی اور تغیر سے بہتر ہے اور اس کی حفاظت ہونی چاہئے کہ بیا مران کی نظر میں بھی لوگوں کے دین اور دنیا کی مصلحت کے لئے بھی مفید ہے۔المواقف، نامی کتاب کے ص۲۹۳ - ۳۹۷ - پراس جگہ جہاں ان لوگوں کے نظریات کی ردکرتے ہیں جو اس بات کے کوشاں ہیں کہ قاعد وُلا ضرر کی مدد سے سلطان کی موجو دگی اور اس کی اطاعت کے وجوب کے بطلان کا تذکرہ کرتے ہیں۔ اس بارے میں صاحب

مواقف کی رداہل سنت کے سیاسی افکار کا بہترین اور کوتاہ ترین بیان ہے۔ اعلام الموقعین ، نامی کتاب کی ج۳،ص۳۔ ۷، پر رجوع کریں اور مخصوصاً کتاب السیاسة الشرعية ، کے ص۳-۱۷ پر رجوع کریں۔

اس کے درمیان بعض ایسے لوگ رہے ہیں جو اصل مذکور کی کاملاً رعایت کرتے ہوئے، معاشرتی اصلاحات کے اقدامات لئے کی سفارش کی ہے لیکن اس کے ساتھ ساتھ بیشر طبھی لگادی ہے کہ جبکہ فضا پر سکون اور بغیر کسی حادثہ کے ہو۔ ان سب میں سر فہر ست ابن تیمیہ ہے۔وہ اپنی کتاب میں اس مقام پر جہاں اپنی مذکورہ کتاب کے بعض حصہ میں اس کے بعد کہ دہ کہتا ہے کہ ہدف میہ ہے کہ دین کو حاکمیت کی ضرورت ہے وہاں پر اس بات کا تذکرہ کیا ہے اور اس امرکوآیات وروایات کے ذریعہ ثابت کیا ہے۔ اس کے بعد اس طرح کہتا ہے: کی اگر ہدف بہی ہوتو پھر اقرب فالاقرب کی رعایت ضروری ہے اور میہ دیکھیں کہ حاکمیت کے ان دونوں امید واروں میں سے کون اس ہدف کو پورا کرنے کے لئے زیادہ مناسب ہے اسے حاکم بنادیں۔ سابق حوالہ جس کا پر جو عکریں۔

البتہ ایسے نظریہ کے بے شمار فوائد دیکھنے میں آئے ہیں اور اب بھی ہیں۔ جب ہدف سہ بن جائے کہ موجودہ حالات کی حفاظت کی جائے اور اس کی اصلاح اس حد تک کہ عمومی تغیر یا سیاسی تبدیلی کاباعث نہ بنے ، فطری طور پر نیک و بدکو پہچاننے کے معیار اور سے کہ کیا کرنا چاہئے اور کیانہیں کرنا چاہیے، بالکل تبدیلی اس صورت میں وجود میں آجائے گی۔ یہاں پر تشخیص کا معیار موجودہ واقعیت بن جائے گا نہ کہ اس سے وسیع تر نظریات مثال کے طور پر اصل دین

نظریات سے سا ت پائے یا کم سے کم دینی افکار کو شعل راہ بنائے۔ ابن تیمیہ کی روایت کے مطابق ابن عنبل کے اس کلام میں غور وفکر کریں: ابن عنبل سے ایسے لوگوں کے سلسلہ میں سوال کیا گیا۔ جن میں سے ہر دولشکر کے سر دار ہیں ان میں سے ایک قو می اور فاسق و فاجر ہے اور دوسر اشخص، ضعیف اور صالح ہے۔ تو ان دونوں میں سے کس کی ہمرا ہی میں جہاد کے لئے جائے؟ ابن عنبل نے اس طرح جواب دیا: لیکن سے کہ جو محص فاسق اور طاقتو رہے اس کی قدرت مسلمانوں کے لئے ہے اور اس کا فسق خود اسی کے لئے ہے لیکن جو شخص صالح اور اس صورت میں قو می اور فاجر شخص کی ہمرا ہی میں جہاد کے لئے ہے۔ لیکن اس ہواب کو آخضرت صلی اللہ علیہ والہ کی ایک حدیث کے ذریعہ اس کی تو ہو اور پھر اپنے اس جواب کو آخضرت صلی اللہ علیہ والہ کی ایک حدیث کے ذریعہ اس کی تو جبہ اور جگھیل کر تے

325

ہیں: آپ نے فرمایا: خداوند عالم اس دین کی فاجرا فراد کے ذریعہ کرتا ہے... ص ۱۷۔ ایک دوسرے مقام پر پھر ابن تیمیڈ قل کرتا ہے: ایک بزرگ عالم دین سے سوال کیا گیا اگر قضاوت کے شغل کے لئے کسی فاسق عالم یا دیند ارجابل کے علاوہ کوئی نہ ل سے تو ان دونوں میں سے کون مقدم ہوگا؟ تو اس عالم نے جو اب دیا: اگر فساد کے غلبہ کی وجہ سے اس دیند ار کی زیادہ ضرورت ہوتو بھر اسے مقدم کیا جائے گا اور اگر حقوق مسائل کی پیچیدگی کی وجہ سے اس عالم کی زیادہ ضرورت ہوتو بھر اسے مقدم کیا جائے گا اور اگر حقوق مسائل کی پیچیدگی کی وجہ سے اس عالم کی زیادہ ضرورت ہوتو بھر اسے مقدم کیا جائے گا ۔ اس کے بعد وہ خود (ابن تیمید) اپنی عبارت میں بچھ اس طرح اضافہ کرتے ہیں: اس بات پر تو جہ رکھتے ہوئے جن میں کا ملاً شرا تطنین پائے جاتے ہیں جب اخصیں ولایت کا عطا کرنا صحیح ہے جب کہ افراد میں وہ دوسرے موجود

افراد بہتر ہوں تو اس مقام پر واجب ہے کہ ان کا تعاون کیا جائے اور حالات میں سدھار لانے کی کوشش کرے تا کہ وہ چیز حاصل ہوجائے جس کے لئے لوگ ناچار ہوں...جس، ۲ اور ۲۱ پر رجوع کریں۔

ایک دوسرے مقام پراسی نکتہ کی اس سے زیادہ واضح انداز میں بیان کرتا ہے: تعاون کی دوشمیں ہیں۔تقوی اور نیکی پر تعاون جیسے جہاد، اقامہ حدود، شرعی حقوق کو لے کر اس کو مستحقین کے حوالہ کرنا۔ بیتعاون کی وہی قشم ہے جس کے لئے خدااوراس کے رسول نے تھم د يا ب اورا گركوئى اس بات سے ڈركر كەكہيں ظالموں كى مدد نہ ہو، ايسے اقدام سے اپنے آپ کوروک لے تواس نے داجب عینی یا کفائی کوترک کیا ہے اس گمان کے تحت کہ ایک فرد متقی اور پر ہیز گار ہیاور بسااوقات تقویٰ کے ساتھ ڈراور ستی میں اشتباہ ہوجا تا ہے۔اس لئے کہ د دنوں ہی کاامساک اوراپنے آپ کوروک لینا ہے۔ تعاون کی دوسری قشم گناہ وظلم پر تعاون کرنا ہے جیسے ناحق کسی کے تل پر مدد کرنا یا کسی شخص کے مال محتر م کاغصب کر لینا یا کسی کو ناحق مارنا اوراس کے ایسے دوسرے تعاون ۔ تعاون کی ایسی قشم ہے جسے خدا اور اس کے رسول صلى الله عليه وآله في حرام قرارد ياب اوراس منع كياب ص ٤٢ -الی فکر کی بنیاد پراس کے درک اورتفسیر کی کیفیت ایک دوسر ے اعتبار سے معاشرہ میں ایک طرح کی بدعنوانی اور گڑ بڑی ہے۔ وہ صرف سلطان کو فساد کا باعث نہیں سمجھتا ؛ بلکہ اس میں یچھ حصہ میں رعایا کوبھی شریک سمجھتا ہے۔ اس مسلہ میں اس کا زاویۂ نگاہ تنہا سیاسی نہیں ہے، بلکه معاشرتی اور ثقافتی بھی ہے۔اس کی کتاب السیاسة الشرعیة ، کی فصل سوم کا عنوان اس

طرح ہے: والیوں اور رعایا کے ظلم کے باب میں ۲۸ ۳ ۔ ٤۲ اور اس کے بعض دوسرے مقام پر کہتے ہیں: والیوں اور رعایا کی طرف سے کثرت سے ظلم سرز دہوتا ہے بیلوگ جو چیز حلال نہیں ہے اسے اپنا لیتے ہیں اور جو امر واجب ہوتا ہے اس سے منع کر دیتے ہیں۔ جیسا کہ بھی فوجی اور کسان بھی ایک دوسرے پر ظلم کرتے ہیں۔لوگوں میں کے بعض گروہ جہاد سے منھ پھیر لیتے ہیں اور والی لوگ مال خداکوا کٹھا کرتے ہیں جبکہ ان کا اکٹھا کرنا حرام ہے...جں ۸ ساور ہے۔

327

حقیقت توبیہ ہے کہ بیطرز فکر ایک طولانی سابقہ کا حامل ہے۔ اس طرح نقل کیا جاتا ہے کہ ایک روز اہل کوفہ کا ایک گروہ عمر کے پاس آیا اور اپنے والی سعد ابن ابی وقاص کے خلاف شکایت کی اس نے کہا: ائے لوگو! کون ہے جو مجھے کوفیوں کے لئے شا سَتہ ہوا ور میر ے ضمیر کو سکون پہنچائے ؟ اگر سی متق شخص کو وہاں کا والی بنا وک تو اسے بینا تو ال بنا دیتے ہیں اور کہتے ہیں کہ ایک ناتو ال اور ضعیف کو وہاں کا والی بنا وک تو اسے بینا تو ال بنا دیتے ہیں اور کہتے ہیں کہ میں ناتو ال اور ضعیف کو وہاں کا والی بنا وک تو اسے بینا تو ال بنا دیتے ہیں اور کہتے ہیں کہ منات کا الز ام لگاتے ہیں۔ اور پھر کہتے ہیں کہ ایک فا جرکو حاکم بنا وی تو اسے گرا ہی اور مغیرہ بن شعبہ حاضر تھا اور اس نے ایسے کہا: ائے امیر المؤمنین ! ایک متقی اور ضعیف شخص کا تقو کی خود اس کے لئے ہوا در اس کا ضعف آپ کے لئے ہوا در ایک طاقتو رفا جرانسان کی طاقت آپ کے لئے اور اس کا ضعف آپ کے لئے ہے اور ایک طاقتو رفا جرانسان کی وہی قدر تمند اور فاجر انسان ہے پس ان لوگوں کی طرف جاوّ اور اس کو کو کہ کہا۔ تو کردی۔ عمر ابن خطاب ، مصنفہ عبد الکر یم خطیب ، ص ۲۷ ہے منہ ہے ہوں کہ ایک ک

خصوصیات کو معلوم کرنے کیلئے شرح ابن ابی الحدید، نامی کتاب کی ج.۲،ص۸۵۰۰ پر رجوع کریں۔ ایسے نمونے خاص طور سے عمر کے زمانہ میں کثرت سے دیکھے جاسکتے ہیں۔ مختلف موارد میں سے بہترین مورد معاویہ کا شام میں اور عمر و عاص کامصر میں والی کے عنوان سے باقی رکھنا ہے کہ ان میں سے ہر دواپنے کردار کی وجہ سے عمر کی تنقید کا نشانہ بنے بلکہ اس کے غصب کا موجب بھی تھے۔لیکن اس کے باوجود آخری نکتہ کی رعایت کی بنا پرانھیں امارت سے معزول نہیں کیا۔سابق حوالہ ہص کی ترتیب کے اعتبار سے ۲۷۲ اور ۲۷۷ پر رجوع کریں۔ایسے ہی طرز فکر کے نمونوں کو حجاج کے کلام میں بھی مشاہدہ کیا جاسکتا ہے۔ اس کے لئے آپ اغراض السیاسة فی اعراض الریاسة ، نامی کتاب مؤلفهٔ علی ابن محد سمرقندی کے ص ۲۸ پر رجوع کریں۔ نیز طبقات الحنابلۃ ، نامی کتاب کی ج۲ ،ص۳۶ پر بھی رجوع کریں۔ اس آخری نکتہ کی کامل توضیح اس فکر کی فقہی ، کلامی اور تاریخی بنیا دوں کو ثابت کرنے ، بعد میں آنے والے ادوار اور دور حاضر میں اس کے پیش آنے والے نہائج اور برے اثرات، اہل سنت کی مذہبی عمارت کو وجود دینے اور علما وعوام کے نفسیات کو جاننا طول کا باعث ہے اس کو شکل دینے میں اساسی کردارادا کیا ہے۔اس نکتہ کو یہاں بیان کرنے کا ہدف صرف ایک ایسے کی یا دد ہانی تھی جو بہت اہمیت کی حامل ہے عین اس عالم میں کہ حساس ترین اور ظریف ترین نقاط میں سے ہے کہ معاشرتی اور سیاسی تبدیلیوں کوشدت سے جدا کرتا ہےان آخری دہائیوں میں اہم بنیادی تبدیلیوں کے وجود میں آنے کے باوجودابھی بھی اس تفادت کو دضاحت کے

ساتھ ملاحظہ کیا جاسکتا ہے، اہل سنت کے درمیان آنے والے دور میں سیاسی بدلا وَلانے والے عناصر کی کمی کے ساتھ یہ ہرصورت مستقبل میں سنیوں کے درمیان کثیر دلائل کے تحت قہراًا سیاہ وکرر ہے گااور بیفرق اورزیا دہ واضح ہوجائے گا۔ نیز آپ رجوع کریں:

, Studies on The Civilization of Islam,Gibb .66-PP.141

(٥٧) اہل سنت کے درمیان حکومت کی نظریہ پردازی (Theory) کے باب میں اور حاکم کے خصوصیات اوران دونوں کے درمیان رابطہ کے متعلق معلومات کے لئے من اصول الفکر السیاسی الاسلامی، نامی کتاب کے ص۹۰ ۳ ۔ ۳۸۹ پر رجوع کریں، حاکم اور حکومت میں ارتباط کو معلوم کرنے کے لئے نظام الاسلام، کے ص۹۱ ۔ ۰۰ پر بھی رجوع کریں۔ خصائص التشریع الاسلامی فی السیاسة والحکم، نامی کتاب مؤلفہ بھی الدرینی کے ص۳۱۶۔ ۳۱۹ پر بھی رجوع کریں۔

(۸۰) اس نکتہ کے بارے میں کہ شیعہ زاویۂ نگاہ سے امامت اور اس کے شمن میں امام کے کیا شرائط ہیں ؟ نمونہ کے طور پر حضرت امیر المؤمنین امام علی کے اس باب سے متعلق خطبوں میں سے ایک خطبہ کے لئے شرح ابن ابی الحدید ، نامی کتاب کی ج۸، ص ۲۶۳ کی طرف رجوع کریں۔

(۹۹ )بطورنمونہ الاحکام السلطانية ، نامی کتاب مصنفہ ابویعلی ص۱۹۔ ۲۰ پر رجوع کریں جس کا ایک حصہ اس طرح ہے: خلافت قہر وغلبہ کے ذریعہ منعقد ہوتی ہے اور بیعت کی کوئی

ضرورت نہیں ہے۔ جو شخص بھی تلوار کے زور پر غالب آ جائے اور وہ امیر المؤمنین کہلوائے، پس ہرا س شخص پر جو بھی خدا پر اور روز جزا پر ایمان رکھتا ہے اس کے لئے جائز نہیں ہے کہ دہ اس حاکم سے سربیچی کرے اور اسے اپنا امام نہ سمجھے خواہ وہ اچھا ہو یا برا ہی کیوں نہ ہو۔ پھر اپنی بات میں اضافہ کرتے ہوئے کہتا ہے: امامت نماز جمعہ اس شخص کے ذمہ ہے جو غالب آ جائے۔ ابن عمر سے فقل کرتا ہے کہ حرہ کے وحشت ناک واقعہ میں (جویزید کے دور میں عوام الناس کافتل عام کیا گیا واقع ہوا، اصحاب اور تابعین قتل کئے گئے اور ان کی ناموں پر جو اب میں کہا: ہم اس کے ساتھ نماز پڑھی اور جب لوگوں نے اعتر اض کرنے والوں کے جو اب میں کہا: ہم اس کے ساتھ نماز پڑھی اور جب لوگوں نے اعتر اض کرنے والوں کے اس سے زیادہ بہتر اور واضح انداز میں ابن صنبل کے قول کی طرف الائمة الا ربعة ، نا می کتاب کی ج ی جس میں ادا در بر ہو کریں۔

330

(۲۰) الامامة والسياسة ، ج۲۰ م۲۰ ايک دوسرانمونه بشيرا بن سعدانصاری کا کلام ہے جب حضرت امام علی نے اپنے ايک بيان ميں خاندان رسول صلی اللہ عليہ وآلہ کے اوصاف بيان كئے اور بيركه يہى خلافت كيليے اولويت ركھتے ہيں انھيں خلافت کے لئے اولی سمجھا تو سعد نے آپ کو مخاطب کر کے کہا: اے علی! اگر انصار نے ان باتوں کو ابو بکر کی بيعت سے پہلے س ليا ہوتا تو ان ميں سے کوئی ايک بھی اس امر ميں تمہمارے بارے ميں اختلاف نه کرتا۔ سابق حوالہ ، من ۲۰ داگر خليفہ فاسق ہوجائے تو اسے معزول نہيں کيا جاسکتا، حفق فقہا سب کے سب متفق القول ہو کر ايک ہى رائے دى ہے ۔ خلافت کے لئے عدالت شرط نہيں ہے لہذا فاسق

| 331                        |                                                                                                                                                        | ابل فادر ق مسيان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|----------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| كاخليفه بننامكروه          | اہے، اگرچہ اس                                                                                                                                          | مردبهمى خليفه بن سكته                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| مابیوں کود یکھا ک <b>ہ</b> | بر <b>م</b> یں سے د <sup>س ص</sup> ح                                                                                                                   | میں نے اصحاب پیغم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| لاسلامية بص٠٦              | بمعالم الخلافة ا                                                                                                                                       | میں نماز پڑھی۔ کتا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| یےایک نمونہ خودا،          | ن نمونوں میں ۔                                                                                                                                         | (٦١)اس کے بہتر ا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ت اور بدعهدر _             | لی ہے جو شتم پر س                                                                                                                                      | علما کی شخت مذمت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|                            |                                                                                                                                                        | -177                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| می، ش ۶۶ ۲۶ ، ۶            | فكرالسياسي الاسلا                                                                                                                                      | (٦٢)من اصول ال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| يحبدالكريم خطيب            | لة والإمامة ،مصنف                                                                                                                                      | (٦٣) كتاب الخلاذ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| بڑے ہی اچھا                | ام واصول الحكم،                                                                                                                                        | (٦٤) كتاب الاسما                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ۱۰_۱۸۲ پرمراج              | ں طور سے ص ۱۸                                                                                                                                          | بین کی گئی ہے۔خا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| میں عباسیوں <u>-</u>       | نے بہترین انداز                                                                                                                                        | (٦٥) گولڈز يېر ـ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| کی عمارت کوشکل             | دیث کے مجموعہ                                                                                                                                          | فقهى وكلامى اوراحا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|                            | <b>م</b> یں بھی توضیح دیتا                                                                                                                             | استخکام کے بارے                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|                            | کا خلیفہ بنا مکروہ<br>مابیوں کود یکھا کہ<br>لاسلامیۃ ، ص٦،<br>سے ایک نمونہ خوداہ<br>ت اور بدعہدر۔<br>میں میں محطیب<br>کی عمارت کوشکل<br>کی عمارت کوشکل | ا بے، اگر چہاس کا خلیفہ بننا مکروہ<br>برمیں سے دس صحابیوں کودیکھا کہ<br>ب معالم الخلافة الاسلامیة ، ص۲۰<br>ین نمونوں میں سے ایک نمونہ نوداہ<br>لی ہے جو شتم پر ست اور بدعہدر۔<br>لی ہے جو شتم پر ست اور بدعہدر۔<br>لی ہے دوال مامة ، مصنفہ عبدالکریم خطیبہ<br>لم واصول الحکم، بڑے، ی ایتھا ا<br>ل طور سے س۸۲۰ ۲۸ پر مراج<br>نے بہترین انداز میں عباسیوں کے<br>ویٹ کے مجموعہ کی عمارت کو شکل<br>میں بھی توضیح دیتا ہے۔ |

224

اما تسنن التشع ب اسي نظر المد

77- 75. PP, Vol 2nd, Muslim Studies, Goldziher. (٦٦) مفہوم علیت کے باب میں اور بنیادی طور سے اعراب کی عقلانی زندگی کے بارے میں فجر الاسلام، نامی کتاب کے ۳۰۳۔ ۶۹ پررجوع کریں۔ (٦٧) فجر الاسلام، ص٣٩۔

(٦٨)سابق حواله، ٢٠ - سير دُابن مشام م منقول ہے۔ (٦٩) السنة النبوية بين اہل العقد واہل الحديث ،ص ٩٥ - بيركتاب ايك مشهور ومعروف اور بزرگ ترین روثن فکرعلما میں سے ایک شخص کی تصنیف ہے جو بہترین نمونوں میں سے ایک ہے، جس میں مصنف نے خود اپنے اور اپنے اس مؤلف اور اس کے ہم فکر اور مسلمان طرفداروں سلفی اور وہابی مسلک لوگوں کی دین اسلام سے متعلق فنہم میں پائے جانے والے فرق کو بخوبی بیان کیا ہے۔ بیرکتاب اس زاویہ سے زیادہ اہمیت کی حامل ہے اپنے مضمون کے اعتبار سے اس قدرا ہم نہیں ہے، اس کے ضمن میں مؤلف نے سعودی عربیہ کے طالبعلموں سے ہوئے اپنے منا قشہ کو جو حلیت اور حرمت غنا کے سلسلہ میں ہے اور یہ کہ غنا کی کون سی قشم حرام ہے، بیاس دفت کا واقعہ ہے جب وہ عبدالعزیز یونیورٹی میں مشغول تدریس تھے، اپنے اسی مناقشہ اور مناظرہ کو درج کیا ہے اور اس کے بعد ہاز گو کرتے ہیں : . . . اس کے بعد میں نے اس سے سنجیدگی سے کہا: اسلام ایک اقلیمی دین نہیں ہے جو شمصیں سے متعلق ہواور صرف شمصیں اس کو درک کرسکوا درصرف تمہمیں اس کی تفسیر سے واقف ہوتے تھا ری فقہ ایک بدوی، خشک اورمحدود ہےاور جب تم اس فقہ اور اسلام کوایک ردیف میں قرار دیتے ہواور اس دورکوجدا نہ ہونے والا دورقر اردیتے ہوتو اس عمل کے ذریعہ اسلام کو سبک اورلوگوں کونظر انداز کردیتے ہواور بیاسلامی فریضہ اور ہدایت کی بدنسبت ایک بہت بڑاظلم ہے...۔ ص٥٧٦\_٧٩\_ (۷۰) فجرالاسلام ، ص٤٢،٤١ -

(۷۷) سابق حوالہ میں ٤٣ جو کتاب الملل والنحل، شہرستانی سے منقول ہے۔ (۷۲) عیسائی اور یہودی علامخصوصاً وہ علام جو مسلمان ہو گئے ہیں مسلما نوں کے افکار اور عقائد میں ان کی تاثیر کو معلوم کرنے کے لئے الملل والنحل، نامی کتاب مؤلفہ استاد سبحانی کے ص۷۷ - ۹۶ معاومیہ کی دوستی کے افسانہ اور اس کی ترویخ کے سلسلہ میں معلومات کے لئے آپ مروز الذہب، نامی کتاب کی ج۲ میں ۹۴ پر رجوع کریں۔ حقیقت تو ہیہ ہے کہ صدر اول کے عربوں کی ابتدائی بسیط ذہنیت اور ان کی ثقافت اور بہت

333

سار بسوالات جواسلام کے آنے سے اور ان لوگوں کا دوسری اقوام وہلل سے میل جول کی وجہ سے ان کے ذہنوں میں (بے شار سوالات) اٹھے تھے اور ان کی حساس وتجسس پیند طبیعت اس احترام کے ساتھ جس کے لئے اپنے واسطے دور ان جاہلیت سے قائل تھے، یہ خود علما اہل کتاب کا مسلمانوں میں نفوذ کے لئے حالات کی فراہمی کی بہترین دلیل ہے۔ ابن خلدون اس مقام پر جہاں وہ قرآن کی تفسیروں کے سلسلہ میں بحث کرتے ہیں بڑی ہی ہوشیاری اور کیا ست کے ساتھ اس کتات کی طرف اشارہ اور تا کید کرتے ہیں بڑی ہی کے لحاظ سے، ہم اس کتات کو کامل ذکر کررہے ہیں: ایک تفسیر روایتی جو سلف کے ذریعہ قل ہوئی احاد یث اور آثار کی طرف مستند ہے جونا سے ومنسوخ کو پہلانا، ہزول آیات کو جانا اور ان کی اہمیت مقاصد کو تجھنا ہے اور ان تمام مساکل کو جانے کے لئے صرف ایک راستدر ہتا ہے اور ان کی میں مقاصد کو تجھنا ہے اور ان تمام مساکل کو جانے کے لئے صرف ایک راستدر ہتا ہے اور ان کی ط کہ محالہ اور تان تمام مساکل کو جانے کے لئے صرف ایک راستد رہتا ہے اور ان کی ط

سقیم اور قابل قبول اور مردود روایات پرمشتمل ہیں اور اس کا سبب سہ ہے کہ عرب قوم اہل کتاب اور دانشور نہیں بتھے، بلکہ ان کی طبیعت پر بادیذ شینی اور جاہلیت کی عادت غالب آگئی تقمی اور ہمیشہ ایسے مسائل کو ہمجھنے کی کوشش کرتے اور جب بھی مسائل کو سکھنے کا ارادہ کرتے یتھے کہانسانی نفوس اس کی شناخت کے لئے کمر ہمت باندھتا ہے، جیسے کلوینی اعتبار سے مودر چیز وں کا وجود میں آنا اور آغاز خلقت اور جہان ہستی کے اسرار جیسے مسائل کے بارے میں ان لوگوں سے سوال کرتے تھے جوان سے پہلے اہل کتاب تھیا ور وہ لوگ اہل توریت یہودی اورعیسا ئیوں میں سے کچھلوگ تھے جوان کی روش کے اعتبار سے زندگی کرتے تھے۔اوراس ز مانہ میں توریت کی پیردی کرنے والے، اعراب کے درمیان زندگی کررہے تھے اورخود انصیں لوگوں کی طرح بادینشین تھیا دراس طرح کے مسائل کوجس قدر اہل کتاب کے عوام آگاہ یتھے پہلوگ اتنابھی نہیں جانتے تھے اکثر توریت کی پیروی کرنے والےلوگ حمیر انی تھے اور دین یہودکواختیار کئے ہوئے تھےاور جب یہی لوگ اسلام پرایمان لائے تو اُٹھیں معلومات یران لوگوں نے اکتفا کی جس پراب تک عمل کرتے آئے تھے اور ان کی احکام شرعی سے والبتگی جن موارد میں احتیاط کی کوئی ضرورت نہیں ہے وہاں پر ویسے ہی باقی تھے جیسے آغاز خلقت کی خبریں، پیشین گوئیاں اور جو چیزیں ملاحم کو شامل ہیں ، انھیں کے ایسی دوسری چیز وں میں انھیں معلومات پر باقی رہے۔وہ گروہ کعب الاحبار، وہب بن مذبہ اورعبداللّٰدا بن سلام پر مشتمل تھااورانھیں جیسے دوسرے افراد ہیں ۔اسی وجہ سے اس طرح کے مقاصد کی تفسیریں ر دایات اور منقولات جوان پر موقوف ہوئی تھیں وہ انبار ہو گئیں اور وہ ان مسائل میں شارنہیں

ہوتی تھیں کہ جن کی بازگشت شرعی احکام کی طرف ہوتی ہیں کہ وہ صحت جوعمل کا موجب ہے اس کے سلسلہ میں تأمل اور بیان کیا جا سکے۔

335

اور مفسرین نے بھی ان کے سلسلہ میں تسابلی سے کام لیا اور اپنی تفسیری ایسی کو کتابوں حکایتوں سے بھر دیا اور ان لوگوں کی جڑیں اور بنیا دیں جیسا کہ ذکر کر چکے ہیں کہ تو ریت کی پیر دی کرنے والے بادینشین ہیں اور جو کچھ بھی نقل کیا ہے وہ غور وخوض اور وخفیق وآگا ہی کی رو سے چی نہیں ہے لیکن ان تمام چیز وں کے باوجود بیگر وہ معروف ہو گیا اور اخصیں ایک عظیم مقام ملا، یہی چاہے دینی اعتبار سے امت مسلمہ میں خاص اہمیت اور فضیلت کے حامل ہو گئے اور اسی سبب سے ان کی منقولات اسی زمانہ سے مقبولیت پا کمیں سے مقدمہ ابن خلدون، ترجہ فارسی کی ج۲ ، ص ۱۹ مرح ۸۹ پر جو عکر یں مخصوصاً رجو عکر یں کتاب:

.59- 152. PP, Vol 2nd, Muslim Studies, Goldziher (۷۳) مثال کے طور پر جب بعض اصحاب پیغیر اکر م صلی اللہ علیہ وآلہ سے سوال کیا گیا کہ جب آپ لوگ ایک جگہ بیٹھتے ہیں تو کس چیز کے بارے میں با تیں کرتے ہیں؟ تو ان لوگوں نے جواب دیا: ہم شعر پڑ ھتے ہیں اور جاہلیت کے دور کے واقعات ایک دوسر کے کوسناتے ہیں۔ فجر الاسلام، ص ۹۹، یہ اس بات پر دلالت کرتی ہے کہ صدر اول کے مسلمان کس قدر میراث جا، کملی سے وابستہ تھا یسے بشار نمو نے دیکھے جاسکتے ہیں۔ (٤٢) اس موضوع کے تحت نمونہ کے لئے السنة ، نامی کتاب مؤلفہ احمد ابن صنبل کی طرف رجوع کریں۔ اس کے ایک نمونہ کو نی کرر ہے ہیں: عمر وابن محمد روایت کرتے ہیں کہ میں

اہل تسنن اور تشیع کے سیاسی نظریات

سالم بن عبداللہ کے پاس بیٹھا ہوا تھا کہ ایک شخص اس کے پاس آیا اور سوال کیا کہ کیا زنا کا مرتکب ہونا قضاء وقدر کی وجہ سے ہے؟ تو انھوں نے جواب دیا: ہاں، کیا میرے لئے لکھا جاتا ہے؟ تو کہا: ہاں، کیا میں اس پر عذاب کیا جاؤں گا؟ اس کی طرف پتھر کا ایک ٹکڑا مارا۔ السنة ،ص ١٤٣۔

336

(۵۷) امیر المونین حضرت علی زمانہ جاہلیت میں عربوں کی طاقت فرسا حالات اور سخت زندگی اور شدید تنگی معاش کی طرف اپنے متعدد خطبوں میں اشارہ کیا ہے۔ بطور نمونہ آپ کے اس خطبہ کی طرف جسے آپ نے عثان کا مسند خلافت پر آنے کے بعد بیان کیا، کنز العمال، کی ت5 ، ص ۸۷۸ ، پر رجوع کریں۔ اس کے مطابق اس خطبہ میں امام نے عربوں کو معیشت کے اعتبار سے فقیر ترین افراد اور لباس کے اعتبار سے سب سے زیادہ پر انالباس پہنے والوں کے عنوان سے بیان کیا ہے۔ آپ آخصرت کے دوسرے خطبہ میں اس مطلب کی طرف جس میں آپ نے اشار بے فرمائے ہیں، الغارات نامی کتاب کی جن ۳۰ مربو کر بور

(۷٦) کیکن مذہب مجبّر ہ (جبر کی طرف میلان رکھنے والے ) کا سلسلہ معاویہ اور خلفاے بن مردان کے زمانہ میں شروع ہوا۔ باب ذکر المعتز لہ، خود امویوں کا جبر کی طرف مائل ہونے اوران کے اشعار سے آگاہی کے لئے آپ الامویون والخلافۃ ، نامی کتاب کے ۲۷ ۔ ۶۷ پر رجوع کریں۔

(۷۷) بہترین لوگوں میں سے ایک شخص جس نے اس واقعہ کی تشریح کی ہے، وہ عبدالرزاق

337

(۷۸)عیون الاخبار، نامی کتاب کی ج۲ ،ص ۲۶۷ پررجوع کریں۔ (۷۹)اغراض السیاسة فی اعراض الریاسة ،ص۲۷۱ ۔ (۸۸) نظریة الامامة ،ص۶ ۳۳ ۔

(۸۱) اس مسلہ میں معتز لی لوگ حسن بصری کو اپنے گروہ میں سے جانتے ہیں باب ذکر المعتز لہ، نامی کتاب مؤلفہ احمد ابن یکی ابن مرتضی، کے ۲۷۔ ۱۰ پر رجوع کریں۔حسن بصری نے عبد الملک اور حجاج کو جوخطوط لکھے ہیں ان کے بارے میں آپ سابق حوالہ، کے 338

(۸۲)معاویہ کے متعلق حسن بصری نے جو تنقیدیں کی ہیں ان سے اطلاع کے لئے طبقات ابن سعد، نامی کتاب کی ج۱ م ۱۱۹ پر رجوع کریں۔

(۸۳) حسن بصری نے حجاج سے مقابلہ کے لئے لوگوں کو منع کیا تھا اس کے استدلال کی کیفیت معلوم کرنے کے سلسلہ میں الشیعة والحا کمون، نامی کتاب کے ص۲۶ پر رجوع کریں۔

(٤٨) حجاج كى توصيف ميں اس فى جو كچھ كہا ہے اس كے لئے آپ الائمة الاربعة ، نامى كتاب كى ج ٢٩ س ٢٥٧ پر رجوع كريں۔

(۸۵) اس کے تفصیلی واقعہ کو مقتل الحسین ، نامی کتاب مؤلفہ عبدالرزاق مقرم کے ۲۲ ۶ و ۲۳۶ پرملاحظہ فرما نمیں۔اسی طرح معتلی الآمال ، سنگی طبع ، ج۲ ، ص۲۲ ۳ پر بھی رجوع کریں۔ (۸٦) مفصل واقعہ کو مقتل الحسین ، نامی کتاب کے ۲۵۷ ورمعتلی الآمال ، ج۲ ، ص۳۵ ۷ رملاحظہ کریں۔

(۸۷)الامامة والسياسة ، ج٢٠٣ -

(۸۸)سابق حوالہ،ج۱۶، ۱۹۷۔ (۸۹) تاریخ طبری،جہ ہص۲۲۔

(۹ ۹) الامويون والخلافة ، ص٢٦ - ٢٨ -

اہل تسنن اورتشیع کے ساسی نظریات 339 (۹۱) كنزالعمال، ج٦، ص٤ ٥٩٨-(۹۲)سابق حواله، ص۳۹ ۷۷ ۷ (۹۳) امویوں کے دور میں ائمہ طاہرین (ع) اوران کے شیعوں کے علاوہ بہت کم ان کی اند سے اور شل کردینے والے جبر کی مسموم تبلیغات کے مقابلہ میں حیوٹ پٹ مخالفت کی آوازیں بلند ہوئیں۔ بہلوگعموماً آزادمستقل فکر کے حامل تھے جوفکری، ساہی اور دینی وجوہات کی بنا پر حاکم کے مقابلہ قراریائے اوران کے مقابلہ میں عقائدی جنگ کے لئے اُٹھ کھڑے ہوئے جن میں سرفہرست غیلان دشقی ہیں جو بعد میں اپنے دوساتھیوں کے ہمراہ ہشام کے ہاتھوں قتل کردئے گئے،ان کا شاراخھیں لوگوں میں سے ہوتا ہے۔ دوسر بے نمونہ کے لئے باب ذکرالمعتز لتہ ، نامی کتاب کے ہے۔ ۲۳ پر رجوع کریں۔ غیلان دشقی امویوں پر بہت زیادہ تنقید کرتے تھے۔اس لئے کہ خلافت کے متعلق ان کے نظریات ان (غیلان دشق) کے نز دیک قابل قبول نہیں تھے۔ ان کے ظلم واستبراد کے مقابلہ میں اُٹھ کھڑے ہوئے تھے۔اور علان بہطور پر امویوں کی کتاب وسنت کی مخالفت کی وجہ سے ان کی مخالفت کرتے تھے۔ چونکہ امویوں نے حکومت میں فاسق و فاجر افراد کو جمع کر کے کلیدی عہد ے عطا کردیئے تھے اور ان کے کارند بلوگوں پر شم کرتے تھے، وہ ان سے مقابلہ کرتے اوران کی کرتوتوں کوفاش کردیتے تھے،معروف ہے کہ ہشام نے انھیں قتل کرنے کاحکم دے دیا تھاجس کے نتیجہ میں انھیں ٹکڑ بے ٹکڑ بے کردیا گیا۔اس لئے کہ انھوں نے اس بات کو قبول نہیں کیا تھا کہ وہ خدا کا خلیفہ ہے،مسلمانوں کے اموال میں بے جا

تصرفات کی وجہ سے سینہ سپر ہوجاتے تھے اور ارمنستان کے لوگوں کواس ( ہشام ) کے خلاف انقلاب اورقیام کی دعوت دی تھی ،الامویون والخلافۃ ،ص٦٧ ۔ غیلان اوران کی شخصیت، افکار اوران کے انجام کار کے متعلق معلومات کے لئے ملل وخل، نامی کتاب کے س۱۲۷ پر رجوع کریں فیصوصاً باب ذکرالمعتز لیہ ، نامی کتاب کے ص۱۰ پر ۱۷ پر رجوع کریں؛جس میں انھوں نے امویوں کے اسراف کے مقابلہ میں شجاعا نہ اعتراض کیا ہے، اس نے عمرا بن عبدالعزیز سے حیاہا تا کہ وہ اسے خزانہ اور ردمظالم کو بیچنے پر مامور کردےاوراس نے بھی ایسا ہی کیا۔انھوں نے تمام اموال کو تمام لوگوں کے سامنے رکھ دیا اس سامان میں سے ایک (جوراب) موزہ تھاجس کی قیمت تیش ہزار درہم تھی۔وہ آوازیں لگار ہے بتھے: کون ہے جو بیہ کہے کہ بیلوگ ہدایت کے امام ہیں حالانکہ لوگ اتنے اموال کے ہوتے ہوئے بھوکے مربے جارہے ہیں؟ سابق حوالہ ،ص١٦، قابل توجة وید ہے کہ غیلان خود اینے زمانہ میں بھی لوگوں کی توجہ کا مرکز تھے۔انھیں کے سلسلہ میں پیرشہور ہے کہ جب حسن بصری نے ان کوار کان حج بجالاتے ہوئے دیکھا تو کہا: کیا اس شخص کودیکھ رہے ہو؟ خدا کی قشم وہ شام کےلوگوں پرخدا کی حجت ہے۔ باب ذکرالمعتز لیہ جس ۱۰۔ (۹٤) بطور نمونه اس سلسله میں احدابن حنبل کے عقائد کی کتاب الائمة الاربعة ، نامی کتاب کی ج٤ ج ١١٩ و. ١٣ کی طرف رجوع کریں - نیز مناقب الامام احمد ابن حنبل، نامی کتاب مؤلفہابن جوزی کے ۲۹ ۳ ۲۵ ۔ ۶۲۲ کی طرف رجوع کریں۔ (۹۹) مرجمہ کہتے ہیں: اگر کوئی شخص باایمان ہوتو اسے اس کے گناہ نقصان نہیں پہنچا سکتے،

جیسا کہ اگر کوئی شخص کفر اختیار کر بے تو اس کی اطاعت کوئی نفع نہیں پہنچا سکتی۔ ان میں سے بعض فرقوں کا عقیدہ بیتھا کہ ایمان یعنی خدا کی معرفت اور اس کی بارگاہ میں خصوع ہے۔ قلب سے محبت رکھنا ہے اور جش شخص میں بیاوصاف جمع ہوجا نمیں وہ مومن ہے گنا ہوں پر ارز کا باور اس کی اطاعت اسے کوئی نقصان نہیں پہنچا سکتی اور گنا ہوں کے مقابلہ میں اسے معذب نہیں کیا جائے گا۔الفکر السیاسی الشیعی ، نامی کتاب کے ص ۲۰ جو شرح مواقف کے آگھویں جزء سے منقول ہے اس پر رجوع کریں۔

341

(۹۶) زندقه اورم جمّه کی اباحی گری کے سلسلہ میں الزندقة والشعوبية فی العصر العباسی الاول، نامی کتاب مؤلفہ حسین عطوان پر رجوع کریں۔

(۹۷) مرجعہ کے بارے میں زیادہ جاننے کے لئے حالات اور پیدائش کے سلسلہ میں ان ثقافتی اور معاشرتی حالات کے معلومات کیلئے انظم الاسلامیۃ ، نامی کتاب کے ص ۲۶ ۔ ۱۶۹ پر رجوع کریں۔ اور فجر الاسلام، نامی کتاب کے ص ۲۷۹ ۔ ۲۸۲ پر رجوع کریں مرجعہ اور قدر بید کی مذمت میں احادیث سے اطلاع کے لئے السنۃ ، نامی کتاب مؤلفہ احمد ابن عنبل پر رجوع کریں۔

(۹۸) جاہلیت کی ثقافت کی خصوصیات کو معلوم کرنے کیلئے فجر الاسلام، نامی کتاب کے ۱۷۔ ۲۶ پر رجوع کریں۔

(۹۹) مہاجرین میں سے ایک شخص نے اس طرح کہا: عجمیوں کے بچوں نے بہشت میں گویا نقب لگا کراس سے باہر آ گئے ہیں اور ہمارے بچے تنور میں کالے ہوجانے والے ایند ھن کی

طرح ہیں یے عیون الاخبار، ج ی مص ب ی ۔ (۱۰۰) مثلاً کتاب الاغانی، کےعلاوہ آپ دیوان ابونواس کی طرف رجوع کریں،عجیب تو بیہ ہے کہ مدینہ میں غنا کا اس حد تک رواج تھا کہ کوفی طعنہ کستے ہوئے کہتے تھے: مدینہ موسیقی اورغنا کا شہر ہے۔اور معتقد تھے کہ فقہ حنیوں سے کوفہ میں سیمنا چاہیئے۔بطور نمونہ کو فیوں کے اشعار کی طرف جسے انھوں نے ہجو میں کیے ہیں، الائمة الاربعة ، کی ج۲ ،ص ۹ اور ۱۰ پر رجوع کریں،البتہ بی<sup>ر</sup>قیقت ہے کہ یزید کے دور میں مکہاور مدینہ میں غنا کا دور دورہ تھا۔فجر الاسلام، نامی کتاب کے ۲۸ پر رجوع کریں لیکن مقام توجہ تو ہیہ ہے کہ بر بہاری کے جیسا شخص جو بزرگان حنابلہ میں سے ایک ہے جس کی وجہ سے مدینہ سے ایک خاص قلبی لگا ؤاور ارادت رکھتا ہے۔عبداللَّدابن مبارک سے اس طرح نقل کرتا ہے اور اس کی دوسروں کو بھی وصیت کرتا ہے: کوفیوں سے رفض کے علاوہ کوئی چیز، شامیوں سے (منھ زوری) خودسری کےعلاوہ کچھ، بصریوں سے قدر کےعلاوہ کوئی چیز ،خراسانیوں سے ارجاء کےعلاوہ کوئی چیز ، مکیوں سے صرافی کے علاوہ کوئی اور چیز اور مدینہ میں رہنے والوں سے غنا کے علاوہ کوئی دوسری چیز نہ لینا۔ اس کے بعد وہ خود اضافہ کرتے ہیں: ان لوگوں سے بیہ چیزیں نہ لینا۔ طقات الحنابلية ، ٢ -

(۱۰۱) حقیقت توبیہ ہے کہ امویوں اوران کے سرداروں کافسق و فجو راس حد تک بڑ ھ گیا تھا کہ وہ اپنی حاکمیت کو باقی رکھنے کے لئے ایسے راستہ کی تلاش میں تھے جو قابل قبول طریقہ پر ان کو بری کر سکے اور ان کے اعمال کی توجیہ کر سکے ( مرجمہ کی فکر کی طرح ) اپنی حاکمیت کو

برقرار نہیں رکھ سکتے بتھے۔ ہم یہاں یران میں سے دونمونوں کی طرف اشارہ کرتے ہیں۔ يزيدا بن عبد الملك جويزيدا بن معاويه كانواسه تقااور عمر ابن عبد العزيز كاجانشين تقا،عياش اور ہوسران شخص تھا،اس کے پاس حبابہ اور سلامۃ نامی دوکنیز یں تھیں، جن سےوہ بہت زیادہ عشق کرتا تھا۔اتفاق سے پہلے سلامہادراس کے کچھدن گذرنے کے بعد بعض لوگوں کے مطابق ستر ہ دن بعد حبابہ مرگئ لیکن پزید نے حبابہ کو چند دنوں تک فن نہیں ہونے دیا اور اینے پاس رکھے رہا۔ اس کے مصاحبین نے اس کی ملامت کرنا شروع کردی تو آخر کار اس نے اس کوفن کردیا۔ لیکن تھوڑی ہی دیر بعد دوبارہ اس کی قبر کھودڈ الی تا ک**ہ دوبارہ اس کود ک**چھ لے اس کے لئے۔ ماتر الاناقة فی معالم الخلافة ، کی ج۱،ص ۲۵ اور ۱۶ پر جوع کریں۔ صاحب اغانی نقل کرتا ہے کہ عبداللہ ابن مروان نے حارث ابن خالد مخز ومی کو مکہ کا والی بنادیا حارث طلحہ کی بیٹی عائشہ کا عاشق ہوجا تا ہے۔ عائشہ نے حارث کو پیغام کہلوایا کہ وہ نماز میں د برکردے یہاں تک کہ میں اپنے طواف کوتمام کرلوں۔حارث نے بھی مؤذنوں کو دستور دے دیا کہ وہ نماز میں دیر کریں یہاں تک کہ عائشہ اپنے طواف کوانجام دے لیں حاجیوں کو یہ بات بہت بری گی اور بہت گراں گذری۔ یہاں تک کہ عبداللہ نے اس کومعز ول کردیا۔ فجر الاسلام، ص۲۸ منقول از الاغانی، ج۳، ص ۱۰۳ \_اورا بو حزه خارجی کی زنده توصیف کو بھی جسے اس نے عبد الملک کے لئے اپنے خطبہ کے ضمن میں مکہ میں تقریر کی ہے اس کو بھی ملاحظه فرمائي \_ و داس کا اخلاقی فساد، شهوتر انی ،صرف بیجا اور حبابه اورسلا مه کی داستان کی بھی وضاحت کرتے ہیں۔البیان والتبیین ، کی ج۲ ،ص۱۰۱ پر رجوع کریں۔

اغانی کی میشن و فجور سے بھری ہوئی گذارش (Report) جواس نے اموی اور عباسی خلفا کے بارے میں بیان کی ہے اتنی زیادہ ذلیل کرنے والی ہے کہ اہل سنت کے پختہ لوگ مؤلف اور کتاب دونوں ہی کوغلط کہنے پرلگ گئے ہیں۔قد ما میں آپ العواصم من القواصم، نامی کتاب کے 2004 ۔ ۲۰۱۰ پر رجوع سیجتے ۔ اور دور حاضر میں آپ مؤلفات فی المیز ان، نامی کتاب کے 1.۰۰ کی طرف رجوع کریں۔

## چوتھىفصل

## قدرت اورعدالت

ہم نے گذشتہ بحثوں میں اہل تسنن اور اہل تشیع کے سیاسی اصول میں سے دواہم اصلول کے سلسلہ میں بحث کی اور بیر کہ ان دونوں میں نظریاتی اعتبار سے کیا فرق ہے اور عملی طور پر تاریخ اور روحی اور معاشرتی عمارت کے لحاظ سے ان لوگوں نے اپنے مانے والوں کو کس طرح ان کی پرورش کی ہے؟ ہم اس فصل میں تیسر کی اصل کے سلسلہ میں بحث اور چھان بین کریں گے اور پھر اصلی بحث یعنی تشیع وتسنن کے معیار تاریخ کو معاصر میں بیان کر کے ان دونوں کے در میان فرق کو بیان کریں گے۔

345

جیسا کہ گذشتہ فصل میں اس مطلب کو واضح کیا گیا ہے کہ اہل سنت کے سیاسی فکر کے جنم لینے میں جو عامل بنیا دی حیثیت رکھتا ہے وہ بیہ ہے کہ وہ لوگ قدرت کے تحفظ اور ایسی طاقت جو امنیت اور تحفظ کے ایجاد کرنے پر قادر ہے اس کے بارے میں حساس ہیں۔ حالنکہ اہل تشخیع عدالت اور پیغمبر کی سنت کو ہو بہ ہوا تی انداز میں لا گو کرنے میں جس طرح آنحضر صلی اللہ علیہ وآلہت کے دور حیات میں جاری وساری تھی نہ وہ عدالت جس کی بعد میں تفسیر یا تعبیر کر دی گئی

لازم اور قابل احترام اور تقدّس کی حامل ہے ایک طرح سے محض ایک شجاع قومی، باعظمت ہونے اور شان وشوکت کے حامل ہونے سے تعبیر کی گئی ہے جس کے سامیہ میں امنیت اور تحفظ حاصل ہوتا ہے خواہ وہ امنیت اندرونی سرکشوں، باغیوں اور اشرار کے مقابل اور ہوخواہ خارجی حملہ آورں اور تجاوز گروں کے مقابل ہودہ یوری ہوجاتی ہے اگرچہ یہ بات ایک حد تک شیعوں کے نز دیک تائید شدہ ہے، لیکن اس کا مطلب پنہیں ہے کہ تمامی اقدار اور عظمت کو اسے دے دے اور اسے بلا قید وشرط درست مان لیا جائے۔ اس لئے کہ مطلق قدرت نہ تو شیعوں کے کلامی اور فقہی اصول اور معیار کے مطابق ہے اور نہ ہی ائمہ اطہار (ع) کی سیرت اور روش اس کی تا ئیر کرتی ہے۔اب دیکھنا یہ ہے کہ بداصل اہل تسنن کے درمیان کیوں اور کیسے وجود میں آئی اورکن اسباب وعوامل سے اثر انداز ہوئی ہے۔ مختصرطور پرہمیں پیرکہنا جا ہے کہ اس دوران تین اہم عامل اس میں دخیل رہے ہیں پہلا عامل مفہوم عدالت ہے، بیہ مفہوم ان لوگوں کے درمیان شیعوں کے نز دیک پائے جانے والے عدالت کے فقہی وکلامی اورفلسفی مفہوم سے متفاوت ہے۔ دوسراعامل قدیم زمانہ میں حکومتوں کے فرائض ہیں اورآ خرکار تیسرا عامل تاریخی واقعیۃوں اور ضرورتوں سے متعلق ہے کہ ہم ان میں سے ہرایک کےسلسلہ میں مفصل بحث کریں گے۔

346

مفہومرعدالت شیعوں اورسنیوں کے نز دیک اس کی وضاحت کرنے سے کہیں زیادہ عدالت کے مفہوم میں

اختلاف ہے۔واضح وروثن ہے اگر چہ معتز لی ،مفہوم ۔عدالت کو درک کرنے کے لحاظ سے شیعوں سے نز دیک ہیں اور بعض موارد میں ایک ہی جیسے تھے، لیکن اشاعرہ نے جس مفہوم کو اخذ کیا ہے اس میں شیعوں سے بہت زیادہ فرق پایا جاتا ہے اور بعد میں یہی مکتب رائج ہو گیا اوراہل سنت کے اعتقادی اور فقہی مسائل اس کے زیرا ٹر پھولے پھلے اور بروان چڑ ھے۔ لیکن اس درمیان اہمیت کا حامل بیدتھا کہ عدالت کی جس تفسیر کوا شاعرہ نے پیش کیا وہ اصولاً اس طرح سے تھی کہ مفہوم عدالت کی قدرو قیمت گھٹار ہی تھی ۔مسئلہ بینہیں تھا کہ وہ لوگ اسے ا ہم اور حائز اہمیت شجھتے تھے لیکن اس کی دوسری تفسیر کرر ہی تھے، بلکہ مسئلہ بیدتھا کہ وہ اول ہی ے مفہوم عدالت کی اس طرح تفسیر کرتے تھے کہ جس کی وجہ سے اپنی اہمیت کوختم کر دیا تھا اور شایدان کامقصود بھی یہی رہا ہو۔انھوں نے جب حُسن و تصح عقلی کا انکار کردیا در حقیقت انھوں نے عدالت کے مفہوم کواس حد تک گرادیا کہ وہ ہر ظالمانہ اور جبارانہ ک سے طبیق دینے کے لائق ہوگا۔ بعبارت دیگر عدالت کی فکر اور آرز وجوبھی رہی ہے اپنی واقعیت کی حد ے پنچ آگئ اور قضاوت کا معیار،موجودہ حقیقت بن گیانہ کہ اس بلند و برتر اور وسیع مفہوم اوراس کے بارے میں قضاوت اور فیصلہ کیا جائے اور جب ایسا ہو ہی گیا تواب کوئی ضرورت نہ تھی کہا سے اس کے برتر مفہوم سے مطابقت دی جائے یا مطابقت نہ دی جائے ، جب حُسن و قسم عقلی کونظرا نداز کردیا جائے تو اس کا مطلب بیہ ہے کہ حقیقتاً عدالت کے مفہوم اور اس کی ماہیت سے چشم یوثنی کر لی گئی ہے اور نہ بیر کہ اس نفی کی بنیاد پر اس کے لئے کوئی دوسری نئ تعریف پیش کی گئی ہے۔(۱)

عدالت کی الیی تفسیر موجودہ واقعیت سے بالاتر ہوشم کی آرز وکور دکرنے کا بہترین ذریعہ ہے عملی طور پر ایسا وقوع پذیر بھی ہو چکا ہے۔ اس مقام پر ہماری بحث میٰہیں ہے کہ عدالت کیا ہے یا اس کی رعایت ہوتی ہے یا نہیں؟ اصولی طور پر موجودہ صورت حال سے بہتر کوئی صورت باقی نہیں رہ گئی ہےتا کہ اس کی بنیاد پر عدالت کی تعریف اور موجودہ صورت حال کی چھان بین کی جا سکے۔ (۲)

348

کتاب المواقف کے مشہور مؤلف جواشعری مذہب کے ایک عظیم عقلی رجحان کے مالک اور با ہوش متکلم ہیں وہ حسن وقتح عقلی کے سلسلہ میں فرماتے ہیں: ہر وہ شی فتیج ہے جسے شریعت اسلامی فتیج قرار دے اور حسن اس کے برخلاف ہے۔عقل کے پاس اختیار حسن و فتح کو پیچانے کے لئے کوئی معیار نہیں ہے اور بید دونوں کسی دوسرے داقعی اور حقیقی امرانسان کے فعل کی طرف نہیں پلٹ تے ہیں تا کہ شریعت اس سے پر دہ ہٹائے بلکہ میشریعت اسلامی ہے جوحسن و فبتح کو دجود میں لاتی اور اس کی تعریف وتوضیح کرتی ہے اور اگر مسئلہ برعکس ہو جائے یعنی جو چیز بینچاور بری ہے اسے حسن اور خوب اور خوب اور حسن کو بیچ اور زشت شار کرے توبدکوئی محال بات نہیں ہےاور نتیجہ بھی برعکس ہوجائے گا۔ لیکن معتز لیوں کا کہنا ہے کہ حسن وقبح کی شخیص کا معیار عقل ہےاورا یک انسان کاعمل بذاتہ یا اچھاہے یابرااور شریعت انھیں واقعیات کو کشف اور آشکار کرتی ہے، اب اس صورت میں نا کوئی معنی نہیں رکھتا ہے کہ مسئلہ برعکس ہوجائے۔اس لئے کہ خوبی ویدی ہمیشہ داقعی اور حقیقی امر کی طرف پلتی ہے نہ کہ فرضی اور اعتباری امور میں ۔ (۳)

جیسا کہ ہم نے بیان کیا خوب و بدکی ایسی تفسیر اور اس کے معیار مفہوم عدالت کے لئے کوئی مخباکش اور بنیا دی طور پر عقل کا بھی کوئی مقام باقی نہیں رہ جائے گا اور سب سے زیادہ حائز احادیث اور دینی نصوص کے صحت وسقم کو شخیص دینے والے عقلانی معیاروں اور موازین، خاص طور سے احادیث کے عقلی معیار کی نابودی کا باعث بھی ہوگا اور اس طرح کسی بھی ظلم وستم کو قبول کرنے کے لئے فکری، دینی، اعتقادی اہمیت اور نفسیاتی راہ ہموار کرنے کا باعث ہے وہ بھی دینی اور شرعی قبولیت کا باعث ہوگی، جس کا نتیجہ یہ ہوگا کہ ہر ظالمانہ اور فاسقانہ کس کے موہ بھی دینی اور شرعی قبولیت کا باعث ہوگی، جس کا نتیجہ یہ ہوگا کہ ہر ظالمانہ اور فاسقانہ کس کے موہ بھی دینی اور شرعی قبولیت کا باعث ہوگی، جس کا نتیجہ یہ ہوگا کہ ہر ظالمانہ اور فاسقانہ کس کے موہ بھی دینی اور نہیں بہترین پشت پناہ مل جائے گا تا کہ وہ اپنی خلاف ورزیوں اور مظالم کو ہوجائے گی اور انہیں بہترین پشت پناہ مل جائے گا تا کہ وہ اپنی خلاف ورزیوں اور مظالم کو دینی رنگ دیکر اپنی من مانی کریں اور جو چیز چاہیں اسے حاصل کرلیں گا اور زیادہ ہی تکا ہو حاصل ہو کہ میں اس قابلیت کو پالے گا تا کہ وہ اس طرح اس سوئر اس کے معادہ کر کر سکیں۔(٤)

معاشرہ کے قومی اور مقتد رافر ادکا دین کے نام پر ناجائز استفادہ کرنا یہ بہانہ بناتے ہوئے کہ عقل خطا کر سکتی ہے، ان کے ہمراہ رہا ہے۔ جب عقل اپنی تما متوانا ئیوں اور حدود اربعہ سے گریز اں ہو کر میدان چھوڑ دے، خصوصاً دینی مفاہیم میں توظلم وبر بریت اور خرافات اس ک جگہ حاکم ہوجائیں گی اور ایسے داقعات دین سے سوئے استفادہ کرنے والوں کا ہمیشہ سے مطلوب رہے ہیں۔ اور اسی اعتبار سے جب حساس ترین اور سب سے زیادہ اہمیت کے حامل دینی مباحث میں سے ایک، مسکلہ عد الت، اگر غلط قر اردے دیا جائے تو خوانخواہ ایسے نتائی

اہل تسنن اورتشیع کے سیاسی نظریات 350 جاصل ہو گئے۔

دو مختلف نفسير و حسي متابع اس مقام پر اس نکته کو اضافه کرنا بھی ضروری ہے کہ عدالت کے مسئلہ میں معتز لہ، شیعہ اور اشاعرہ کا مفہوم عدالت میں اختلاف موجب نہیں بنا کہ وہ پوری تاریخ میں اپنے معاشر تی اور سیاسی نظام کی اساسی بنیا د ڈالیں بلکہ بید دونوں گروہ کم و بیش عمل میں یکسال رہے ہیں اور اصل عدالت کا عقیدہ رکھنا سیاسی اور معاشر تی عدالت کو اپنے ہمراہ نہیں لایا۔ مامون و معتصم اور و اثق کے دربار میں موجود معتز لیوں اور قبل و بعد کے اشعر یوں اور اشعر کی رجحان رکھنے والوں کے درمیان کوئی بنیا دی فرق نہیں تھا، اگر چہ مذکورہ خلفا اور خصوصاً مامون ، کہ اس کے قبل و بعد کے دوسر نے خلفا کے مقابلہ میں اس کی روش میں محسوس فرق پایا جا تا تھا اور اس کا ایسا ہونا اس کی فکری آزادی اور علمی شخصیت ہونے کی وجہ سے تھا نہ ہے کہ اس قریبی معتز کی مصاحبین کی یا د آور کی اور تو جہات اس بات کی باعث ہوئی ہیں ۔ (ہ)

شیعہ بھی کافی حد تک اس حکم میں شامل ہیں اور اس واقعیت کو بمشکل قبول کیا جا سکتا ہے کہ طول تاریخ میں شیعہ سلاطین سنی سلاطین کے مقابلہ میں بیشتر عدالت کے حامل رہے ہیں۔(٦) اسلامی شرق میں سلاطین کی عدالت دوستی اور عدالت کا وسیع کرنا جہاں سماجی امور کو ادارہ کرنے کے لئے سیاسی اور معاشرتی کمیٹیوں کا مصالح اور اقتضا کی بنا پر فقد ان تھا اور ان کے ذاتی فیصلوں کی کوئی اہمیت نہیں تھی اور تمام چیزوں سے زیادہ جہاں وہ حکومت کرتے تھے

اس میں اندرونی خواہشات اور ذاتی رجحان کومل دخل تھا۔ لیکن ان تمام چیز دل کے باوجود، اس حقیقت کا انکار نہیں کیا جاسکتا کہ بیددنوں یعنی معتز لی اور بالخصوص اشاعرہ اور شیعہ اپنے معاشرتی اقدام کے مرحلہ میں ایک نظام حاکم کو درست کرنے کے لئے یاس کوختم کر کے ایک عادلانہ نظام کی بنیاد ڈالنادونشم کا تھااور دوطرح سے عمل کیاہے۔بعبارت دیگرجس طرح سے ان دونوں نے تفسیر کی بھی اس کے مطابق عدالت کے عقیدہ رکھنے کا نتیجہ حاکم کے سامنے استقامت اور پائیداری سے معلوم ہوجائے گا۔سب ے اہم ترین عوامل میں سے ایک عامل جوشیعوں اور معتز لیوں کو جبر دوست ، جبر کی تر ویج کرنے والے جباروں کے مقابل استقامت اور یا ئیداری کی دعوت دیتا ہے وہ ان لوگوں کا مسکه عدالت کا درک کرنا ہے۔(۷) اور چونکہ ایسی تفسیر سرے سے ہی اشعریوں کی توجہ اور اعتقاد کا مرکز نہیں تھی لہٰذامعنیٰ ہی نہیں رکھتا کہ اس کے سہارے سلطان کے سامنے وہ قیام کرتے۔ وہ لوگ حسن وقتح عقلی کاانکار کرتے تھے کیونکہ ان کے نز دیک موجودہ واقعیت ے بالا ترتشخص دینے کے لئے جومعیار ہونا چاہی*ئے تھ*اوہ معیار بھی موجود نہیں تھا۔ اسی وجہ سے معتز لیوں اور خاص طور سے شیعوں کے نز دیک بہت زیادہ عدالت طلب تحریکوں کا سراغ لگایا جاسکتا ہے۔لیکن اس سے مشابہ نمونے اشعریوں، اہل حدیث اور سلفیوں کی تاریخ میں مشاہدہ نہیں ہوتا۔ جو چیز عملی طور سے ان لوگوں کے درمیان موجود رہا ہے اور اب بھی ہےان کے بقول وہ ایسی تحریکیں تھیں جو بدعتوں کوختم کرنے اور سنت کو باقی رکھنے اور اس کے دفاع کے عنوان سے رہی ہیں۔(٨)

البتة ان دونوں کامفہوم عدالت کے بارے میں مختلف تفسیریا ادراک تنہا عامل موجب نہیں ہوا ہے۔ بلکہ اس عامل کے علاوہ دوسرے عوامل بھی موجود تھے لیکن بلا شک وشہبہ فہم بہت ، اہم حصہ کا حامل ہے اوراس اہمیت کا حامل رہے گا۔ بعبارت دیگر اگر چہ اصل عدالت کا عقیدہ عملی طور پر سیاسی اور معاشرتی عدالت کا تحفہ نہ لا پایکن تنہا اسے قبول کر لینا عدالت خواہی کو وجود میں لانے کے لئے بہترین سبب تھا۔

اسلام کی پوری تاریخ میں عدالت اور آزادی خواہی کی تحریکوں کی داستان خود اس نکتہ کی بہترین مؤید ہے۔ اور ایسے قیام کا اہل حدیث اور اشعری مسلک میں نام ونشان بھی نہیں ملتا جبکہ تشیع اور معتز لہ کے یہاں ایسی تحریکوں کے بے شار شواہد پائے جاتے ہیں۔ اور بہ رابطے اس قدر اطمینان بخش اور قوی تھے کہ ایسے زمانوں میں جب بعض اسباب کے تحت ایسے رجحانات وجود میں آئے تو معتز لہ کی فکر کے استقبال اور خاص طور سے شیعی افکار کے حالات فراہم ہو گئے۔ اگر چیشیعی افکار اور عقائد کی محف دلائل کے سبب عدالت کے اصل اعتقاد سے کہیں زیادہ قابل قبول ہوا، لیکن ہر صورت میں اس اصل پر عقیدہ رکھنا اساس

اوریہی وہ تنہا عامل تھا کہ جس کی وجہ سے معتز لہ اور مخصوصا شیعہ حکام اور صاحبان اقتد ار اور وہ علما اور جو مبلغین ان سے وابستہ تھے ان کی جانب سے ہونے والے حملوں کا شکار رہے ہیں۔ ایک سماج میں حاکم استبرا دخود ہی عدالت خواہی اور حریت طلبی کو فروغ دینے کا اصلی موجب تھا۔لیکن چونکہ بید اسلامی فکر، حاکم وقت کے ہاتھوں رواج پار ہی تھی اور چہ بسا پر وان چڑھ

رہی تھی اصل مفہوم عدالت پر عقیدہ نہ رکھنے کی بنا پر اس کی ضرورت کو پورا کرنے میں قاصر سے، لہذا انقلابی لوگ اس بات پر مجبور سے کہ ان مذا جب کی پناہ لیس جو عدالت خوا ہی کے حامی اور اس کی تشویق کرتے سے (۹) اور چونکہ معتز لہ اور شیعہ ایسے سے لہذا ان کے بدنا م کرنے کے لئے بہت زیادہ کوشش کی گئی اور ان سے منحرف کرنے میں کوئی کسر باقی نہیں رکھی۔ البتہ ان کی بیکوششیں بنتے بھی نہیں تھی ، اس لئے کہ آج معتز لہ اور شیعیت کی نسبت جو بھی بد گمانیاں اہل سنت کے نزد یک ہیں وہ سب اس غلط پر و پیکنڈ وں اور سوئے تبلیغات کا نتیج تھیں۔ (۱۰) ہو گا کہ اس کا فقہی مفہوم کیا تھا؟ اور اس کے کیا آثار رونما ہو یکنڈ وں اور سوئے تبلیغات کا ہو گا کہ اس کا فقہی مفہوم کیا تھا؟ اور اس کے کیا آثار رونما ہو کے ؟ اس مقام پر اس کے پہلے ہو گا کہ اس کا فقہی مفہوم کیا تھا؟ اور اس کے کیا آثار رونما ہو کے؟ اس مقام پر اس کے پہلے مورد کے برخلاف ، معتز لی بھی غیر معتز لی کی طرح ہیں اختلاف صرف شیعہ اور کے پر اور در میان ہے۔

353

عد الت کے افقہی مفہوم واقعیت توبیہ ہے کہ عد الت کا بی مفہوم اہل سنت اور اہل تشیع کے نز دیک فقہی لحاظ سے زیادہ فرق نہیں ہے صرف بنیا دی اختلاف ان موارد میں ہے کہ جہاں عد الت کو اساسی شرط مانا گیا ہے کہ اس میں سب سے اہم اور فیصلہ کن امام جماعت ، امام جمعہ اور حاکم میں ہے۔ شیعوں کے نز دیک ان تمام موارد میں عد الت کو شرط مانا گیا ہے کیکن اہل سنت امام جمعہ و جماعت

وہ چیز جواس بحث میں قابل اہمیت ہے،امام جعداور جماعت کا عادل ہونا ہے۔اس لئے کہ حاکم کے عادل ہونے کا مسّلہ خود ان لوگوں کے نز دیک ایک اختلافی مسّلہ ہے۔لیکن اب دیکھنا توبیہ ہے کہ بیا ختلاف کن نتائج کواپنے ہمراہ لئے ہے؟

اس بحث کوشروع کرنے سے پہلے ایک نکتہ کے سلسلہ میں یا ددہانی نہایت ضروری ہے اور دو نکتہ ہیے ہے کہ صدر اسلام میں نماز جماعت اور نماز جمعہ کو کیا حیثیت اور مقام ومر تبہ حاصل تھا۔ اس دور میں سیاسی اور معاشرتی لحاظ سے نماز جمعہ و جماعت آج سے کہیں زیادہ قابل اہمیت تھی۔ یہ دونوں اور مخصوصاً نماز جمعہ اسلامی ہونے کاراز ، اس کے اتحاد اور آخر کار معاشرہ میں ثبات وامنیت کی علامت تھی۔ اس میں شریک ہونے والوں کے افکار وعقیدہ کی سلامتی اور تمام مسلمانوں کے اجماع اور اتفاق کی بنا پر عدم انحراف کی پہچان تھی۔ (۱۲) یعنی اس بات تسلیم ہے۔ اسی نماز کے ذریعہ دکام ، سلاطین اور خافا کو قانونی حیثیت کو حاصل کر لیتے تھے اور ان کی قدرت اور حیث کی اور اتفاق کی بنا پر عدم انحراف کی پیچان تھی۔ (۱۲) یعنی اس بات اور ان کی قدرت اور حیث تی کو استی میں میں اور خافا کو قانونی حیثیت کو حاصل کر لیتے تھے اور ان کی قدرت اور حیثیت کو استی ما اور پندیکی حاصل ہوتی تھی۔ اس دور میں شہروں کی وسعتیں آج کی طرح نہ تھیں ، بلکہ ایک چھوٹا سا شہر ہوا کر تا تھا اور اس

اس دور میں شہروں کی و صنین ان کی طرح نہ صیں، بلکہ ایک چھوٹا ساشہر ہوا کرتا تھا اور اس میں مختصر می آبادی ہوتی تھی۔اسی وجہ سے اس شہر کے رہنے والے تمام لوگ خاص طور سے مرد

حضرات نماز جماعت میں شرکت کوضروری شجھتے تھے۔بعض مواقع پر نماز میں شرکت کو واجب امر کی حیثیت رکھتی تھی۔(۱۳) نماز جماعت کواہل سنت کے بعض فقہا اور نماز جمعہ کو تمام فقتها واجب سجھتے ہیں۔ مذہب امامیہ کے فقتها کے نز دیک بھی جبکہ امام موجود ہوں ، نماز جمعہ میں شرکت واجب ہے۔ بلکہ بعض فقہائے امامیہ امام معصوم کی غیبت میں بھی اگراس کے تمام شرائط پورے ہور ہے ہوں تواس کے قائم کو داجب قرار دیتے ہیں، یہی وہ اسباب ہیں، جس کی وجہ سے یہ دونوں نمازیں فطری طور پر حد درجہ سیاسی اہمیت کی حامل ہوگئیں اس حدتك كه بياسلام كى بيجان اورساجى اتحاد كاباعث موكَّئين \_ (١٤) مذکورہ بالا نکات اور اس کی حساسیت پر توجہ دیتے ہوئے ایسی صورت میں معاشرہ کے برجستہ ترین افراد کےعلادہ خواہ ظاہری اعتبار سے افضل کیوں نہ ہوں ،ایسی نماز کی امامت کو کس فرد کے سپر دکیا جاسکتا ہے۔ایسی نماز کی امامت کو جومؤمنین کی جماعت کا آئینہ داراور معاشرہ کی وحدت کارمز نیز اس کے ثبات کا موجب ہے،ایسے فرد کے علاوہ ان امور کو کسی اور کے حوالہ کر نامعنیٰ نہیں رکھتا تھاعوام بھی اس کےعلاوہ کوئی اورتو قع نہیں رکھتے بتھے۔اس سےقطع نظر فقہی معیارتھی اسی مطلب کی تائیداور حمایت کرتے تھے۔ بلکہ اس مقام پر بیکہنا بہتر ہے کہ عوام الناس نماز جمعہ و جماعت اور اس کی امامت ظواہر شریعت کے موافق اور مطابق جانتی ہے۔(۱۰) شارع برجستہ ترین افرادکواس عہدہ کودینے کا خواہاں تھاا گرچہ بعد میں سیاسی اور اجتماعی مجبوریوں اور ناجائز دباؤ کی وجہ سے برجستگی اورمتاز ہونے کامفہوم اور مصداق بدل د پاگیا۔

356

آنخصر صلى الله عليه وآلهت كے دور ميں ان دو (جعه و جماعت) نمازوں كى امامت خود مدينه ميں اور دوسرے علاقو ميا اجہاں پر آپ موجود رہے تھے ميں آپ كے ذمة تھى اور آپ كى غيبت ميں وہ فر دان دونمازوں كى جماعت كاع مدہ دار ہوتا تھا جس آنحضر صلى الله عليه وآلهت نے نمائندہ، جانشين، امير اور حاكم كے عنوان سے معين فر مايا تھا۔ جب آپ كى وفات ہو گئ تو ان دونمازوں كى امامت خليفہ اول كے ذمة تھى نيز اس خلافت كے ابتدائى ايام ميں ان دونمازوں نے اس خلافت كو مستحكم اور قبوليت اور ثبات بخشخ ميں بہت انهم كردار ادا كيا تھا۔ (١٦) بير دوش خلفا کے راشدين كى خلافت كے آخر تك بر قرار رہى اور جب امويوں كا

مثال کے طور پر محقق کر کی نماز جمعہ قائم کرنے یا امام جمعہ کے نصب ہونے کے لئے امام معصوم یا نائب خاص یا نائب عام کی اجازت کولاز مقر اردیتے ہیں، آپ فرماتے ہیں:... اس مسللہ میں اجماع سے پہلے مسلمانوں کا اتفاق ہے کہ پیغیبرا کرم صلی اللہ علیہ وآلہ اپنے دور میں ائمہ جماعت اور قضات کو میڈن نہیں مذات شخصہ اسی روش کو آپ صلی اللہ علیہ وآلہ کے بعد خلفا نے جاری رکھالہٰذاکسی کو بیڈن نہیں بنتا کہ وہ امام یا نائب امام کی اجازت کے بغیر قاضی بن جائے اور اسی طرح سے بیکھی جائز نہیں ہے کہ اپنے آپ کوا مام جمعہ قرار دے لے داور بیہ قیاس نہیں ہے، بلکہ بیدا کی دائمی استہ لال ہے اور اس کی مخالفت اجماع کی خلاف ورز ی اور پدر سن کچھاس طرح نقل کرتا ہے:

اسلام کی ابتدا ہی سے نماز کی امامت حاکم کے ہی ہاتھ میں تھی۔ وہی جنگ میں سپہ سالار حکومت کارئیس ، تمام نماز وں میں امام جماعت ہوا کر تا تھا۔ اسی طرح دوسر ے شہروں میں منصوب والیوں کی روش تھی کہ وہ خود نماز وں کی امامت اور خراج لیا کرتے تھے۔ نماز کی امامت اور مخصوصا نماز جعد کی امامت اور اسکے خطبہ دنیا حاکم کے ذمہ ہوتا تھا۔ اس کے نہ ہونے کی صورت میں فوج کا کمانڈ راس کے کاموں کا عہدہ دار ہوا کرتا تھا لیکن سپروش عباسیوں کے دور میں بدل گئی اور اس کے بعد نماز وں کی سلسلہ وار امامت حاکم کے ہاتھ میں نہیں رہی۔ (۱۹

357

جوروش خلفارا شدین کے دور میں تھی وہ بہت زیادہ مشکل ساز نہیں تھی۔ پہلے والے دوخلیفہ اوران کے منصوبین شرع کے ظاہری احکام کی رعایت کرتے تھے۔ اگر چی عثمان کے دور میں مخصوصا نصف دوم میں، حالت بدل گئی اور ولید بن عقبہ جیسے افرا دوالی بنادئے گئے، کوفہ میں منصوب والی شراب کے نشہ میں نماز کے لئے کھڑا ہو گیا اور نماز ضبح کو دور کعت کے بدلے چار رکعت پڑھ دیا اور شراب نوش میں افراط کی وجہ سے وہیں مسجد کے محراب میں قے کر کے آلودہ کردیا (۲۰) لیکن بیہ موارد (حوادث) بہت زیادہ ایسے نہیں تھے کہ جنھیں نظر انداز کیا جاسکے اس دور کے بعد امام علی کا دور تو کمل آ شکار ہے اور اساس طور پر اس کھا ظ سے اس دور بلکہ یہ مشکل نہیں تھی اور آپ کے ذمانے میں ایسی مشکلات ہو تھی نہیں سکتی تھیں نظر انداز کیا بلکہ یہ مشکل نہیں تھی اور آپ کے ذمانے میں ایسی مشکلات ہو تھی نہیں سکتی تھیں د

جماعت واقعیت اور ضرورت کے زیر انز قرار پاگئی اور۔ وقت کی صلحتوں کا شکار ہوگئی اور اس بعداس کی مختلف تفسرین اور عذرا شیاں ہونے لگتیں اور نوبت یہاں تک پینچی کہ آ ہت آ ہت ہتز لی پر گامزن ہوگئی کہ اصولاً عدالت کے بارے میں خفلت برتی گئی اور بعد میں سے یوری طرح جملا دیا گیا۔

358

آنحضر صلى الله عليه وآلهت : اورخلفائ راشدين کے دور کی میراث کا نقاضا به تھا کہ آنے والے خلفااوران کے حکام ان والی لوگ، ان کے نمایندے اور اس کے نماز جمعہ و جماعت کی امامت کوخودانجام دیتے رہے ہیں۔اموی خلفااس سے کم پر راضی نہیں ہوتے تھے۔انہوں نے جو کچھانجام دیا وہ اس وجہ سے انجام نہیں دیا کہ وہ پنج برا کرم صلی اللہ علیہ وآلہ کی سنت اورخلفا راشدین کےطور وطریقہ کولا گوکررہے تھے بلکہ وہ تو تنہا اس واسطے تھا کہ اس کو چپوڑ دینا حکومت اور ان کی مشروعیت اور قانونی حیز یت یانے کے مغایر اور مخالف تھا وہ لوگ قدرت اور حکومت چاہتے بتھے اور بیراسی اور بیرچیزیں اسی وقت مل سکتی تھیں جب حاکم اورصاحب قدرنماز جعه وجماعت کوبریا کریں اوراسکی امامت کوانجام دیں ، چونکہ ایسا تھالہٰذا وہ(اموی حکام)ان دونماز دل کی امامت کے فرائض کوخد ہی انجام دیتے تھے۔ اس دور میں بیایک ضرورت بھی تھی اگرہم اس دورکی تاریخ کا مطالعہ کریں توبیہ بات داضح ہو جائے گی کہ اموی نماز و جماعت کی امامت اور خاص طور سے جمعہ کی امامت کے فرائض کو انجام دینے کی طرف بہت ماکل نہیں تھے۔ اس لئے کہ امام جعہ اس بات کے لئے مجبور تھا کہ وہ خودنماز جمعہ کا خطبہ دے اور بیہ بات ان کے لئے د شوارتھی۔ اس سلسلہ میں گلڈ زیہر اس نکتہ

کے ضمن میں کہتا ہے: اموی خلفا کے لئے خطبہ دینا کوئی آسان کا منہیں تھالیکن وہ خطبہ دینے کے سلح میں کہتا ہے: اموی خلفا کے لئے خطبہ دینا کوئی آسان کا منہیں تھالیکن وہ خطبہ دینے کے لئے مجبور بنے تاکہ وہ اس طرح سے لوگوکوا پنی ریاست اور امور داری کی تلقین اور یا د دہانی کراسکیس یوبدالملک سے جب سوال کیا گیا کہ کیوں اتن جلدی تکھاری داڑھی سفید ہوگئ ہے؟ تواس نے جواب میں کہا: میری داڑھی سفید کیوں نہ ہوجائے حالانکہ ہفتہ میں ایک بار

359

خطبہ دینا ننہاا موی خلفا کے لئے سخت ہیں تھا۔ بلکہ ان کی طرف سے منصوب والیوں کے لئے خطبہ دینا ننہاا موی خلفا کے لئے سخت نہیں تھا۔ بلکہ ان کی طرف سے منصوب والیوں کے لئے بھی محبوب نہیں تھا۔ یہاں تک کہ خطابت میں مشہور، عبید اللہ ابن زیا داسے اپنی امارت کی نعمت کے لئے منحوں مانتا تھا۔ (۲۲) ایک دوسرا والی لوگوں کے سامنے اس طرح اقر ارکرتا ہے: امامت سے پہلے جمعہ میرے لئے دنوں میں بہترین دن تھا لیکن یہی اب میرے نزد یک بدترین دنوں میں سے ایک دن ہے اس لئے کہ اس میں خطبہ دینے کے لئے مجبور ہوتا ہوں۔ (۲۳)

دوسری طرف مسله بید تھا کہ خود سلمین جماعتوں اور جعہ میں شریک ہونے پر مجبور تھے۔ گذشتہ بزرگوں کی سیرت بھی اس بات کی مقتضی تھی اور دینی نصوص بھی اس کی سفارش کررہی تھیں۔ بلکہ بیشری فرائض میں سے ایک فریضہ تھا۔لیکن اس مقام پر اس مطلب کا اضافہ کرنا ضروری ہے کے اسلام کے آغاز میں حتیٰ رسول اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ کی حیات میں ،لوگوں سے نماز جعہ و جماعت میں شرکت کا مطالبہ کیا جاتا تھا تا کہ جماعتوں اور جعے میں شرکت کریں اور اس امر سے گریز کرنے والوں کو تحت سزادی جاتی تھی۔ (۲۲) یہاں مسلہ

یہ نہیں تھا کہ ایک فردنماز جماعت اور جعہ محضوصا نماز جمعہ میں شریک نہ ہونا ایک داجب کا چھوڑ دینا ہے بلکہ اہم مسلہ میدتھا کہ وہ ان نماز ول کوچھوڑ ہی نہیں سکتا تھا۔ اس کوان نماز ول میں شریک ہونے پر مجبور کیا جاتا تھا، اس لئے اس کا نماز میں شریک نہ ہونا لوگوں کی طرف سے بعض یا تمام موارد میں دین کوچھوڑ دینے کے معنی میں تھا، یا موجودہ حاکمیت کے انکار یا کم از کم اس کو قانونی اور جائز نہ سمجھنے اور واجب الا طاعة نہ مانے کے متر ادف تھا۔ اور کوئی بھی اموی حاکم محضوصاا مولی ظالم حکام کے لئے قابل تحل نہیں تھا۔ (۲۰

360

شرطعدالتكاانكام

ان حالات اور مجبور یوں کے ہوتے ہوئے ان کے پاس اس کے،علاوہ کوئی اور چار ہ کاربی نہیں تھا کہ وہ (اموی حکام) نماز جعد و جماعت میں امام کی عد الت کا انکار کردیں۔ امویوں خاندان کی سب سے زیادہ پابند فر دعمر بن عبد العزیز کے علاوہ کہ وہ کا ملاً ایک استثنائی انسان تھا، ایک عنوان سے خود معاویہ تھا۔ اس کی رفتار اس چیز سے جس کی رعایت شرع کی نظر اور گذشتہ خلفا کی روش میں کم سے کم ضروری اور قابل عمل تھی ، دونوں میں بڑا فرق تھا (کہیں سے دیندار نہیں لگ رہ ہے تھے۔ ) اس نے آخص صلی اللہ علیہ وا کہت اور خلفا را شدین کے دور میں رائج نماز جعد کوایک دوسرے انداز میں اوا کی۔ ( وہ پہلا شخص ہے کہ جس نے نماز جعہ کے خطبہ کو بیٹھ کر پڑھا۔ ) (۲۲) اس کے بعد خلفا اور حکمرانوں کی حالت اس سے کہیں بر

361

کے علاوہ پچھاور نہیں سوچتی تھیں ۔ قدرت انھیں لوگوں کے ہاتھ میں تھی اور نماز جماعت اور جمعہ کی امامت بھی خود وہ کا لوگ کیا کرتے ستھا ورعوام لوگ بھی نماز میں ان کی اقتد اکرنے پر مجبور شتھ ۔ اب بیدایک الگ مسئلہ ہے کہ ان کی اقتد امیں پڑھی جانے والی نمازیں کفایت کریں گی یانہیں ؟ اور بیخود مسئلہ اس کی فرع بھی کہ ان نماز وں کی امامت کرنے والا انسان چامع الشرائط بھی ہے یانہیں ؟ اور اصولی طور پر وہ شرائط کیا ہیں ؟ عدالت اور گنا ہوں سے پر ہیز یا لا اقل عدم تکر ار اس کی شرائط میں سے ہے یانہیں؟ کیا اس بات کا امکان پا یا جاتا ہے کہ اس فاسق وفاجر اور جائز فر دکوا مام جماعت بنا دیا جائے ؟ جو کسی بھی ظلم کے کرنے سے پر چیز بیا لا اقل عدم تکر ار اس کی شرائط میں سے ہے یانہیں؟ کیا اس بات کا امکان پا یا جاتا ہے تھی نہیں ہتما، یا ایسے فر دکوا مام جماعت بنا دیا جائے؟ جو کسی بھی ظلم کے کرنے سے کی اقتد اکرنے والوں کی نماز صحیح ہوگی یانہیں؟

لہذا ان سب کا اصلی راہ حل بیدتھا کہ اس میں امام کی عدالت کا ہی سر ے سے انکار کردیا جائے۔البتہ اگر امویوں کے آتے ہی یہ یغیر آجا تا تو پھر حاکمیت اور حاکم کی مشر وعیت اور امام جعہ و جماعت میں کوئی تلاز مباقی نہ رہ جا تا اور قو ی احتمال کی بنا پر اس مقام پر بھی عدالت دوسر ے موارد کی طرح جیسے قاضی اور گواہ وغیرہ کے لئے بھی قابل انکار نہ ہوتی ۔لیکن ایسا نہ ہو سکالہذا ان لوگوں نے امام جعہ و جماعت کے منصوص شرائط میں اس حد تک تو جیہ وتف پر ک کہ کملی طور پر شرط عدالت کی شرط کا انکار کر دیا جائے یا فاسق و فاجر کی اقتدا فقط کر اہمت کی حد تک پہنچ جائے۔(۲۷)

البتة شيعوں كوانيي كسى مشكل كاسامنانہيں كرنا پڑا۔ وہ امو يوں كوبالكل غاصب اور ناجا ئز سمجھتے

362

تص ۔ لہذا اس وقت پیش آنے والے واقعات اور حالات کو قبول کرنے یا نہ کرنے میں کسی مشکل سے رو برونہیں ہوئے اور بالت بح کسی توجیہ وتفسیر کو قبول کرنے کے لئے مجبور نہیں تھے۔ اس نصوص کے علاوہ انکمہ معصومین (ع) کی جانب سے جواحادیث ان تک پہو نچی تھیں، ان میں واضح طور پر امام جمعہ اور جماعت کی شرائط میں سے ایک شرط خود عد الت تھی۔ (۲۸) البتد اس کا یہ مطلب ہر گرنہیں ہے کہ گذشتہ ادوار میں شیعہ حضر ات بالکل نماز جمعہ و جماعت میں شرکت نہیں کرتے تھے۔ وہ بھی ان نماز وں میں شرکت کرتے تھے اور عمومی طور پر اسے کافی بھی سمجھتے تھے۔ یہ اں تماز وں میں شرکت کرتے تھے اور عمومی طور پر اسے کہ قابل قبول بھی بلکہ عظیم تو اب کی حالات میں ایس این ان ثواب و جزا کے اپنے خاص دلائل اور بر اہین تھے اور اس کا سب سے ہر گرز نہ تھا کہ وہ عد الت کی شرط کو امام جمعہ و جماعت

حقیقت توبیہ ہے کہ سنیوں کی طرف سے شرط عدالت کو قبول نہ کرنے اور شیعوں کی طرف سے اس شرط کو قبول کرنے میں ان سب سے زیادہ جو پہلے ظاہری طور سے فرق نظر آتا ہے اس سے کہیں گہرا فرق ان کے کلامی وفقہی اور اسی طرح ان کے شرعی و اعتقادی حساسیت کی ساخت میں ذخیل ہے۔ اس لئے کہ اس شرط کا قبول نہ کرنا موجودہ صورت کو کسی بھی حال میں قبول کر لینے کے مترادف تھا۔ اگر چہ اس در میان پچھ دوسرے وامل بھی موجو در ہے ہیں لیکن بی عامل ان تمام وامل میں مؤثر ترین اور اہم ترین اور بہت ہی زیادہ فیصلہ کن عامل کی حیث یت رکھتا ہے۔ اگر چپاہل سنت کی فقتہی اور کلامی بنا پھواس طرح ہے کہ وہ حاکم کواولوا الامر کے مصادیق میں سے جانتی ہے اور اسے واجب الاطاعت سمجھتی ہے (۳ ۳) آیا طول تاریخ میں اہل سنت نے تمام حکام کی مشروعیت اور ولایت کواسی علت کی وجہ سے قبول کیا ہے؟ عوام کی در میانی فکر ی اور ثقافتی سطح سے بالاتر مباحث کلامی اور فقتہی مسائل کہیں زیادہ پیچیدہ تھے اور ہیں ان مباحث سے آشائی کے ذریعہ ان لوگوں نے حاکموں کے سامنے سرنہیں جھکائے۔ اصولا ایسے مباحث ان کے دین وفہم میں ان کا کوئی مقام نہیں تھا ان کافہم وادراک اس سے آسان اور محدود تر تھا کہ وہ اسے اپنے اندر جگہ دے سکے۔

363

اہل سنن اور تشیع کے سیاسی نظریات

مش طِحد الت کے ان کا دوسری تعبیر کے مطابق تنہا مشکل یہ بیس ہے کہ اہل سنت کی فقہ و کلام کی فطری اور منطقی یا ایک دوسری تعبیر کے مطابق تنہا مشکل یہ بیس ہے کہ اہل سنت کی فقہ و کلام کی فطری اور منطقی بنا کی اقتضا صرف یہ بیس ہے اور اصولی طور پر ہر دین و مذہب کے پابند لوگوں تقاضا کیا ہے؟ زیادہ اہمیت کا حامل مسلہ سیے ہے کہ اس وسیع مجموعہ میں سے کون سا حصہ ان کے ذہن و فکر اور ایمان و اعتقاد میں پایا جارہا ہے یعنی عوام لوگوں کا اس مجموعہ سے متعلق ا در اک کیا ہے؟ اور ایمان و اعتقاد میں پایا جارہا ہے یعنی عوام لوگوں کا اس مجموعہ سے متعلق ا در اک کیا ہے؟ اور اس کی حدیں کیا ہیں؟ اور ان میں مختلف اجزا کا ایک دوسرے سے رابطہ کیسا ہے؟ اس مرحلہ معاشرہ میں کردار اور مؤثر ہے وہ یہی ا در اک وفہم ہے، یہی چیز ہے جو تاریخی میدان اور معاشرہ میں کردار ادا کرتی ہے۔ اگر چہ سے دین شعور و ا در اک ہر زمان و مکان میں موجودہ

جائے ہیں جودین کی استوار بنیا دوں اور اصول سے متأثر ہوتے ہیں۔ ایک مسلمان کے نزدیک محسوس ترین اور زیادہ سے زیادہ قابل فہم ایمان کا نمونہ نما زر ہی ہے اور اب بھی ہے۔ اس واقعیت کے پیش نظر کہ صدر اسلام میں مسلمان ہمیشہ نما زجماعت میں شریک ہوا کرتے تصح اور نما زجمعہ میں شرکت کرتے تصح اور میڈ تہ بھی کہ نما زہمیشہ خلفا، حاکموں اور ان کے نمایندوں کی امامت میں ہوا کرتی تھی اور لوگوں کی نظر میں بیدامامت حاکمیت اور خلیفہ کی مشروعیت کی علامت تھی۔ کیا واقعیت بینہیں ہے کہ شرط عد الت کو قبول نہ کرنا، موجودہ صورت اور اس کی مشروعیت کو قبول کرنے میں ہر عامل سے زیادہ مؤثر رہی

ہے۔ بینکتہ بالخصوص ابتدائی صدیوں کے لئے زیادہ صحیح ہے۔ اس لئے کہ اس دور میں خود مسلمان نماز جعہ و جماعت میں شریک ہونا اپنا لازمی فریصنہ بیصح تصاور خود حکام اس کی بہ نسبت نہایت حساس تصاور حق لوگ معاشرہ کے تمامی لوگوں کے ساتھ زور وشور سے نماز جعہ اور دوسری جماعتوں میں شرکت کرتے تھیا ور ان دونما زوں مخصوصا نماز جعہ کی امامت، حکام کے سپردتھی لیکن زمانے کے هذر نے کے ساتھ سی حساسیت بعض وجود ہات کی بنیا د پر شدت سے کم ہوتی گئی اور دونما زیں حکام کے علاوہ دوسروں کے ذریعہ ادا ہونے گئی، البتہ محوماً بلکہ مکمل طور سے جو بلا واسطہ یا بالوا سطہ، اخص کی طرف سے منصوب ہوتے تھے، قائم کی جارہی تھی ۔ (۳۰) کیکن سبر صورت اس واقعہ سے پیدا ہونے والے ان زات، خاص طور سے اس کی کے وجود میں آنے سے پہلے ہی، مسلمانوں کی فقہی اور کلامی بنیا د اور کی د یک

364

365

اورنفساتي بناوب كومتأثر كرديايه یہاں اہم مسّلہ پنہیں تھا کہ حاکم کی امامت کو قبول کر لینے ہے، اس کی حاکمیت کو قبول کرلیا جاتا تھا۔ بلکہ یہاں پرزیادہ اہمیت کی حامل بیڈکرتھی کہ جس کی بنیاد پر، ظالم وجابراور فاسق و فاجركي امامت كوحائز قرارد بے رہی تھی جوزندگی کے مختلف امور میں سرایت کرگئی اورجس کا · تتيجه بيه ہوا كها يسے حاكموں كى اقتداميں نمازادا كرنانة نتہا صحيحتقى بلكهان كوصد قات اورز كات اور ان کے ہمراہ جہاد اور جج بھی درست ہے۔ اس حد تک کہ ابن حنبل جیسا زاہد اور مختاطانسان به کہنے پرمجبور ہوگیا: جہاد جا کموں کے ساتھ تا روز قیامت خواہ وہ عادل ہوں یا فاسق صحیح ہےاوراسی طرح سے غنائم کی تقسیم اور حدود الہی کوجاری کرنا بھی ان کی طرف سے صحیح ہے کسی کو بیدخق حاصل نہیں ہے کہ وہ انھیں طعنہ دے اور ان ( حکام ) مقابلہ میں کھڑا ہوجائے۔انھیںصدقات دیناجائز اور نافذ بےلہٰذا جو څخص انھیںصدقے دےخواہ وہ اچھے ہوں یابرے، وہ بری الذمہ ہوجائے گا۔ان کے ساتھ نماز جمعہ پڑھنا جائز ہے اور جوان کی اقتدامیں پڑھنے کے بعد دوبارہ اس کا اعادہ کرتے وہ سلف صالح اور پنج برا کرم صلی اللہ عليدوآله کی سیرت کا تارک اور بدعت گذار ہوگا۔اگرکوئی امیروں کی اقتدامیں نماز پڑھنے اوراس کی صحت کاعقیدہ نہ رکھتا ہوخواہ وہ عادل ہوں یا عادل نہ ہوں مجزی ہے گویا وہ ایسا ہے کہاس نے نماز جمعہ کی فضیلت کو بالکل درک نہیں کیا ہے۔ سنت تو بیہ ہے کہان کی اقترامیں دو رکعت نماز بجالائی جائے اوراس پرایمان رکھے کہ پینماز تام وتمام ہوگی اوراس سلسلہ میں معمولی سابھی روانہیں ہے۔(۳۲)

اب اس نکتہ کی بررسی کرنا ہے کہ بیفکر کیاتھی اور کہاں سے پیدا ہوئی۔اس فکر کی جڑ کہاں سے ہے: جس کے سہارے مذکورہ امور پرصحت کی مہر لگائی جاتی تھی، اس نکتہ میں یوشیدہ ہے کہ بعض امور جیسے نماز، جہاد اور زکواۃ جوخود مطلوب ہیں اور انھیں انجام دینے کے لئے شارع نے حکم دیا ہے۔ اس مقام پران کا بجالا ناا<sup>ہ</sup>م ہے نہ پیرکہ اُخیس کیسے انجام دیا جائے۔ اہم تو پیر ہے کہ مکلف ان امور کو انھیں ضوابط کے مطابق انجام دےجنھیں شارع نے مقرر کیا ہے۔ لیکن بیا ممال کس کی ہمراہی میں انجام پذیر ہوں، بیکو کی اہم بات ہیں ہے۔ اہم تو بیہ ہے کہ نماز جمعہ و جماعت قائم ہواورمسلمان لوگ اس میں شرکت کریں،اہم پنہیں ہے کہ اس کی امامت کون کرر ہاہے۔اہم توبیہ ہے کہ جہاد کا فریضہ ترک نہ ہو لیکن بیہ جہاد کس شخص کی سیہ سالار**ی می**ں کیا جائے بیاتن اہمیت نہیں رکھتا ہے اہم تو ہی*ہے کہ صد*قات وزکوۃ ایک شرعی فریضہ ہونے کی وجہ سے ادا کیا جائے لیکن یہ کہ اسے کس کے حوالہ کیا جائے اور کہاں مصرف کیا جائے بیہ مورد توجہ نہیں ہے۔ رقوم شرعیہ کے لینے والےخواہ عادل ہوں یا عادل نه ہوں، بلکہ فاسق وفاجر ہی کیوں نہ ہوں انہیں ادا کیا جائے!۔

366

اسى نكتة كومسن بصرى اس مقام پر بيان كرتے ہيں، جہاں كوئى شخص كسى منافق كى امامت ميں نماز پڑھ لے، اس طرح وضاحت كرتے ہيں: كسى مومن شخص كے كسى منافق كى امامت ميں نماز پڑھنے سے اس كى نماز كوكوئى نقصان نہيں پہنچ گا اور مومن كى افتد امير كسى منافق كا نماز ادا كرنا اسے كوئى فائدہ نہيں پہونچائے گا۔ (٣٣) كىكن اس سے كہيں زيادہ صرح انداز ميں عبداللہ بن عمر بيان كرتے ہيں: نماز ايک حسنہ ہے۔لہذا ميرے لئے كوئى فرق نہيں پڑتا كہ

میری نماز میں کون شریک ہو۔ (۳۶) اس سلسلہ میں ابن حزم فرماتے ہیں : میں اصحاب رسول میں کسی صحابی کونہیں بیچا نتا کہ جواپنی نماز کو مختار، عبید اللہ ابن زیاد، حجاج اور نہ اس سے زیادہ کسی فاسق کی امامت میں پڑھنے سے ا نکارکیا ہو۔خدا وند عالم فرما تا ہے: نیکیوں اور تقویٰ میں ایک دوسر ے کی مدد کرداور گناہ اور معصیت اور ڈشمنی میں ایک دوسر بے کی مدد نہ کرو۔اور بیسلم ہے کہ مساجد میں نماز اور اس کے اقامہ سے بہتر کوئی خوبی نہیں ہے، پس جوبھی اس کی نیکی کی طرف دعوت د تےواس نیک امر میں اس کی اجابت کرنا واجب ہے۔نماز کوترک کرنے اور مساجد کو بند کرد ہے سے بڑا کوئی گناہ نہیں ہے۔ پس ہمارے او پر حرام ہے کہ ہم اس میں کسی کی مدد کریں اور یہی تھم روزہ، جہاداور جج کا ہے۔ پس اگرکوئی ان کی طرف ہمیں دعوت دے تو ہم اس نیک امر میں اس کے ساتھ ہوں گے اور اجرکوئی ہمیں برائیوں کی طرف دعوت دیتو اس کی اجابت نہ کرتے ہوئے اس کی مددنہ کریں گے۔ بہ نظر بدا بوحذیفہ، شافعی اورا بوسلیمان کا ہے۔ (۳۰) اورابن قدامہ جو منبلی فقہ کے بزرگ فقہامیں سے ہیں وہ بھی فر ماتے ہیں: ایک مسلمان شخص پرواجب ہے کہ دہ نماز جمعہ اورعیدین میں شریک ہوا گر چہ ان نماز دں کا امام فاسق وفاجرا در بدعت گذار ہی کیوں نہ ہو۔ اس لئے کہ بیدا سلام کے ظاہری شعائر میں سے ہیں کہ جسے اولیائے مسلمین قائم کئے ہوئے ہیں۔ پس ان کی امامت میں ان نمازوں کا نہ پڑھنا ان کی تعطيل اورختم كردينة كايبي فتيمه ہے۔ (٣٦)

عمل او مراس ڪرشير ائط مذکورہ بالانظریات میں جونکتہ اہمیت کا حامل ہے وہ خودعمل ہےاوران کے شرا ئط کا کوئی لحاظ نہیں ہے۔حالانکہ سی بھی عمل کا شرائط اس عمل کے جزء ہوتے ہیں لہٰذاان کا خود عمل سے جدا ہونا نامکن ہے۔ان کی نظر میں نماز جماعت وجعہ تنہا ایک عبادی عمل کی حیثیت رکھتا ہے لہٰذا ان کاعمل خیر اور مطلوب ہونا ( ان کے شرائط سے چیشم پیشی کرتے ہوئے کہ کسی بھی شخص کی امامت میں انجام پائے ) اس کی سفارش اور اس پرزور دیا گیا ہے اور اسے مجزی اور تام بھی قراردیا گیاہے۔اب اگریہ بات اپنی جگہ پر درست ہو، بیان عبادتوں میں ہے کہ جہاں بیر عمل انفرادی حیثیت رکھتا ہے کیکن نماز جماعت وجعہ یاجہاد میں، بیکہنا درست نہیں ہوسکتا۔ اگراس بات کو قبول کرلیا ہے کہ نماز جمعہ و جماعت ، جبیہا کہ اخبار واحایث اور سیرہ نبوی سے سمجھ میں آتا ہے، بیاہم اور حساس ترین اسلامی شعائر میں سے ہے اور بیہ سلم اور طے شدہ ہے کہ اخلاص وتو حید واسلام اور اسلامی عبادتیں نمایاں ظاہر اور دکھائی دینے والی ہیں۔ اس لئے کہ ان کے نمایاں ہونے میں اہل شرق وغرب یعنی سبھی لوگوں کے لئے حجت و دلیل <u>ب</u>(۳۷) اور عملی طور پر پوری تاریخ میں بیاہم شعائر میں سے رہے ہیں، لہذا ایس صورت میں جبکہ وہ

خود اس قدرا ہم ہیں تو ان کی امامت کے سلسلہ میں بیر کہ ہماز ایک مطلوب اور قابل توصیف امر ہے اس کے بارے میں سستی برتیں یا نصیں بے اہمیت بتایا جائے۔ پس بیر بات

قابل قبول نہیں ہے کہ وہ اسلامی شعائر جس کے ذریعہ اسلام اپنی واقعیت اور معاشرتی صورت نمایاں کرتا ہے، ایک ایسے شخص کے ذمہ ہوں جو کم سے کم دینی اور اخلاقی صلاحیت بھی حامل نہ ہو اسلامی شعائر جو خود دین ایک حصہ ہیں اور بلکہ دین کے اہم ترین رکن کی حیثیت رکھتے ہیں سے کیسی کمکن ہے کہ وہ شخص جو خود دینی اقدار کی مخالفت کا مظہر ہے کم سے کم اس سے بیگا نہ ہے، اس کی امامت کا ذمہ دار بن جائے (۳۸) سے موضوع اس سے کا بہت واضح ہے کہ اس کے بارے میں کسی قشم کا بھی منا قشہ کیا جائے۔

369

اس سے ہٹ کرصدراسلام میں کسی بھی امام کی امامت میں نماز وں کی ادائی گی صرف اس معنی میں نہیں تھا خواہ نماز یومیہ ہویا نماز جعدانجام پا جاتی تھی بلکہ بیاقتذ ابھی زیادہ معانی کی حامل تھی اور یہی زیادہ معانی کا حامل ہونازیادہ لوکوں کی تو جہ کا مرکز تھا۔ اس دور میں لوگوں کی نظر میں بیہ مسئلہ ایسانہیں تھا کہ فلال شخص چونکہ جماعت میں حاضر ہو گیا ہے، اس لئے اس نے اپنی نماز اداکر لی ہے۔ ایسا کوئی نظر پنہیں تھا، سب سے پہلے مسئلہ بیتھا کہ کسی بھی فرد کا کسی کی امامت میں نماز کا داکر نااس کی امامت کو قبول کرنے اور اس کوقانونی اور آئینی حیث دینے تائیر کردی تھی (۳۹)

جیسا کہ ہم نے اس سے پہلے بھی ذکر کیا کہ نماز جعہ و جماعت وحدت کی نشانی اور مسلما نوں کے منفق ہونے نیز اس حاکم کوقا نونی طور پر قبول کرنے کے معنی میں تھا۔ان دونماز وں میں شرکت کا قہر نتیجہ یہی تھا اور بیہ بلا واسطہ حاکم کی حکومت کوقبول کرنے اور اس کی قدرت کے

ارکان کو متحکم کرنے اور اس کی تائید پرتمام ہوتا تھا اور بید سکند نماز میں شرکت کرنے والے کی نیت سے بھی متعلق نہیں تھا کہ وہ کیا ایسا چا ہتا ہے بانہیں چا ہتا ہے؟ بلکہ اس دور کے عرف میں اس کا ننہا شریک ہوجانا اس کی تائید کے معنی ومفہوم میں تھا۔ جب عبد اللہ ابن عمر نے سے جملہ کہا: نماز جمعہ کی امامت ننہا اس شخص کا حق ہے جو اپنے رقیبوں سے جنگ میں کا میاب ہوجائے ۔(٤٠) بیہ جملہ اسی نکتہ کی طرف اشارہ کرتا تھا۔ بیہ بات ننہا عبد اللہ ابن عمر کی نہیں بلکہ اس دور کے عام مسلمانوں کی فکرتھی۔

370

یہاں ہماری بحث مینہیں ہے کہ بیطرز قکر کن معیاروں پر قائم ہے اور اس کے مختلف پہلو کیا ہیں اور اس کے نتائج کیا ہیں؟ بلکہ ہمار اہدف سے ہے کہ علما اہل سنت کس طرح سوچتے ہیں اور ایسا کیوں سوچتے؟ مثلا ابن تیمیہ کتاب السیا سہ الشرعیة میں ایک مقام پر رقم طراز ہیں: تعاون کی دوقت میں ہیں پہلی قشم: خوبیوں میں تعاون اور مدد کرنا مثلا جہاد اور اقامہ حدود سے لیکر حقوق شرعیہ کے لینے اور اسے متحقوں کو دینا میدوہ امور ہیں کہ جن کے لئے خدا ور سول نے حکم دیا ہے۔ بہت زیادہ ایسا ہے جو اس بات سے ڈرکر کہ مباد اکہیں ایسانہ ہو کہ وہ ظالموں کے مددگاروں میں اس کا شار ہوجائے، مدد سے ہا تھ سے پنے لی اس نے ایک واجب میں یا واجب کفائی کو ترک کر دیا ہے ایسا تو ہم کہ ایک شخص بور م مقل اور پر ہیز گار ہے۔ بسا اوقات ایسا ہوتا ہے کہ خوف وستی اور پر ہیزگاری ایک دوس سے مشتبہ ہوجاتے۔ ہیں اس لئے کہ دونوں کا مطلب رکنا اور باز آ جانا ہے۔ دوسری قشم: گناہ ود شمنی پر مدد کرنا ہو مثال کے طور پر فنس محتر م تولی اور نے میں مدد کرنا یا لہ محتر م کو خطر ہو ہو ہے کہ ہو کہ ہو کہ ہو کہ ہو کہ ہو میں ایک کہ دونوں کا مطلب رکنا اور باز آ جانا ہے۔ دوسری قسم : گناہ ود میں مدد کرنا ہو ہو ہو ہے ہیں اس کے میں میں پر کار ہے۔ بیں مثال کے طور پر فنس محتر م تو تی میں مدد کرنا یا مال محتر م کو خصب کر نے میں مدد کر نا یا کس

کو مارنے میں مدد کرنا جو سیختی نہ ہو یا اور ایسی ہی دوسری بہت ساریمثالیں۔ یہ تمام وہ امور ہیں جنھیں خدا اور اس کے رسول نے حرام قرار دیا ہے۔(٤١) بلاشک و شبہہ ایسی طرز فکر جیسا کہ ہم نے نماز جمعہ و جماعت کی بحث میں بیان کیا، دینی پابند یاں ایک طرف تو دوسری طرف صدر اسلام کے نا ہنجار حالات کا نتیجہ رہی ہیں اور اس در میان اسے فروغ دینے میں اموکی اور ابتد امیں عباسی خلفا نے خوب کر دار ادا کیا ہے۔ اس کا مدان کی شرط حذف کر دیا مثلا ان کے لئے میں نامکن تھا کہ قرآن کی وہ آیات جو جہاد اور صدقات وزکوۃ کا تھم دیتی ہیں، ان سے چہتم پوشی کرلیں، لہذ ااس مقام پر ان لوگوں کے لئے تنہا معیار ان احکام کا بجالا نا ہے اور اب میہ اہمیں تر کی میں میں کی قیادت میں اور کس ہدف کر حیا تا ہے اور اب میہ ہیں کہ میں کہ میں میں میں میں میں میں اور کی میں میں میں اور اس کا کس ہدف کے جن انجام پائے۔

371

انفاق سے بید مسائل وقت کے حکام کی خاص توجہ کا مرکز بھی تھے۔ وہ جس جنگ کوخود جہاد سمجھتے تھے اس میں لوگوں کی زیادہ سے زیادہ شرکت کولا زم جانتے تھے۔ جس طرح سے اس بات کو بھی پیند کرتے تھے کہ لوگوں کے شرعی حقوق کو بھی اپنے ہاتھ میں لے لیں ۔ لہذا کو نک معنی ہی نہیں رکھتا تھا کہ وہ ان احکام کو تعطیل کرنے کی فکر میں پڑتے یا اسے کمز ور بناتے ، یا کم سے کم جوان کی بلند پر واز یوں کے امکان کو ختم کردیتے ۔ اس لئے کہ وہ ایک طرف سے ان احکام کے جاری ہونے سے مادی منافع سے بہرہ مند ہوتے تھے اور دوسری طرف اس کے معنوی منافع بھی حاصل کر لیتے تھے اور اس طرح وہ اپنے آپ کوراہ خدا کے جاہدا ور غاز یوں

میں شاربھی کرتے تھے،ان کا بیمل ان کی موقعیت کو ستحکم بنانے اوران کی عوام الناس میں مقبول بنانے میں کافی مدد کرر ہاتھا۔ (٤٢)

372

ہم نے ابھی تک جن دلائل کو بیان کیا ہے، ان کے باوجود بیکہنا بجا ہے کہ نماز جمعہ و جماعت میں عدالت کی شرط کومعتبر نہ ہچھنااوراس طرزفکر کوا یجاد کرنے ،ا سے محکم اور مضبوط بنانے اور دوسرے مقامات میں پور بے طور سے ایک بڑی مدد کی ہے اس لئے کہ ہرعلاقہ میں تمام لوگ ہرروزان دوفریضوں سے سروکارر کھتے رہے ہیں اس کے برخلاف بید دونوں سبھی لوگوں کو بیہ فریضہ پانچ اوقات میں ہرفرد کے لئے یکساں طور پر شامل ہے۔اوران باتوں سے ہٹ کر خودنماز،خوااس کی شرعی حیثیت کالحاظ کیا جائے اور چاہے لوگوں کے فہم کے اعتبار وں سے ایک خاص مقام کا حامل ہے۔ پس جب شرط عدالت کو ایسے اہم فریضہ سے ساقط کردی جائے گی تو عدالت کی شرط اور اس کے اعتبار کاختم کر دینامسلم ہے کہ دوسر یے موارد سے بھی عدالت کی شرطختم ہوجائے گی اور اس طرح دوسرے موارد سے عدالت کی شرط کے حذف ہوجانے سے کسی شخص کی آواز کواعتر اض اور تنجب کے عنوان سے بلند کردے توبیا سکا فطری عمل ہوگا۔ بلکہ اساسی طور پرایک ایسی جدید اسلامی فکر اپنے اصول وضوابط کے مطابق مضبود ا کرد بے اور آہت ہو آہت ہاں کو وجود میں لائے۔

جس وقت قمادہ نے سعیدابن مسیب جو کہ تابعین کے اکابرزاہدوں میں سے تھااپنے عقیدہ پر اصراراوراس پرزوردینے کی وجہ سے کہ (ایک زمانہ میں دوخلیفہ کی بیعت نہیں کی جاسکتی لیکن دوسری طرف عبدالملک اس سے سے چاہ رہاتھا کہ اپنے دو میڈوں ولیداور سلیمان کے لئے ایک

ہی وقت میں ان سے بیعت لینا لے لے)۔(۲۳ ) کئی بار عبد الملک کے حکم سے شدید شکنجوں کا شکار ہوئے ، سوال کیا گیا کہ کیا ہم حجاج این یوسف کی امامت میں نماز پڑھ سکتے ہیں تو اس کے جواب میں انہوں نے کہا: ہم اس سے بھی بدتر کی امامت میں نماز پڑھتے ہیں۔(٤٤) صحابہ اور تابعین عموماً ایسے ہی تھے، جیسا کہ عبد اللہ ابن عمر حجاج کی امامت میں نماز ادا کرتے تھے اسی طرح خوارج کے رئیس نجدہ کی امامت میں بھی نماز پڑھتے تھے ۔(٤٤) البتہ بید حقیقت ہے کہ اس دور میں شیعہ حضرات اور ان کے سردار اور ہز رگان بھی ان نماز وں میں شریک ہوتے تھے۔(٤٤) کیکن جیسا کہ ہم نے اس سے پہلے اشارہ کیا کہ ان کا یو کمل ایک خاص دلیل کی بنا پر تھا نہ ہی کہ وہ حضرات نماز جمعہ و جماعت میں عمل کی شرط کے معتقد نہ تھے۔

یہ سلہ اہم حساس ترین نکات میں سے ہے جس نے اہل تسنن اور اہل تشیع کے فقہی وکلامی ، اس کے اعباع میں معاشرتی بناوٹ ، نفسیاتی ، سیاسی تبدیلیاں اور ان کی تاریخ کو جدا کر دیا ہے۔ اس دور میں اس زمانہ کے حالات سے جدا قانونی حیثیت کا حامل اور اس سے وجود میں آنے والی ضرور ہیں اور شیعوں کے افکار اپنے ابتدائی ایام سے ہی مقبول تصاور اس میں روز افز وں اضافہ ہوتا گیا۔ اس طرح سے عدالت اپنے فقہی حدود میں کہیں زیادہ واضح اور وسیع پیانہ پر ان دو گروہوں کے کلامی مفہوم کو ایجاد کرنے میں اپنا پورا پور اکر دار ادا کر گئی ، نیز اس نکتہ پر توجہ کئے بغیر ان کے تاریخی ، سیاسی ، معاشر تیا ور دینی تغیر ات کے سلسلہ میں صحیح تحلیل ونجز بیا ور مختلف قسم کے رفاہ کو آیندہ کے بدلا و کے ساتھ وجود میں لانے کے بارے

میں تحقیق نہیں کی جاسکتی۔ اسی طرح بیڑھی ناممکن ہے کہ ہم اس کے بغیران کے آئندہ کی تاریخ میں رشد ونمو سے متعلق ایجاد ہونے والی رکا وٹوں اور تحقیق و بررسی کر سکیں۔ اور اس طرح شیعوں کے فقہی وکلامی نظام نے اہل تسنن کی عدالت کے برعکس اپنی موقعیت کو محفوظ کر رکھا ہے، اگر چہ شیعہ جس عدالت کے قائل تصا سے معا شرتی نظام کو مملی طور پر تحقق بخشنے میں ناکام رہے ہیں کیکن ہمیشہ اسے مملی کرنے کے رہے ہیں اور کم سے کم اپنی آرزو کے عنوان سے اس کے بارے میں فکر کرتے رہے ہیں ۔ حقیقت میہ ہے کہ اہل سنت کے در میان ایسی بات دیکھنے میں نہیں آتی اور اگر بھی ایسا دیکھا تھی جائے تو وہ بھی ان کے شدیعت سے لگا وک کی بنا پر اور ایسا انفاک زمانہ کے فتلف حصہ میں دیکھا گیا ہے۔ (۲۷ )

374

على الوردى اى مطلب كوبخو بى بيان كرتے ہيں : مذہب شيعہ اس دور ميں ايك آتش فشاں كى طرح خاموش ہے۔ ايسا آتش فشاں ايك دور ميں ابل رہاتھا اور زمانے گذرنے كے ساتھ ساتھ خاموش ہو گيا ہے۔ اس ميں اور دوسرے پہاڑوں ميں بس يہى فرق ہے كہ اس كے دہانے سے دھواں نكلتا ہے ليكن ايك خاموش آتش فشاں اپنى ظاہرى خاموشى كے باوجود خطرہ سے خالى نہيں ہے۔ اس ميں اور دوسرے پہاڑوں ميں فرق بيہ ہے كہ بيا پنے اندر پھلى ہوئى آگ ركھتا ہے جس كے متعلق كسى كونہيں معلوم كہ اس ميں كب انفجار داقع ہوجائے گا۔ شرح كہ ان وتار بن خاص ان طرح اضافہ كرتے ہيں : اشاعشرى شيعہ كے مقائد واقع ہوجائے گا۔ سے كہ ان كوتا ربخ كے كسى بھى دور ميں حكام وقت پر تنقيد كرنے اور ان سے كرا داور در معارض ہو كہ ان كوتا ربخ بيان ميں اس طرح اضافہ كرتے ہيں : اشاعشرى شيعہ كے مقائد كہ ہوجائے گا۔

سے خالی ہے مگر بہر کہ اس حکومت کی باگ ڈورایک عادل شیعہ اور، پاعلی ابن ابی طالب کی اولا دمیں سے جومعصوم ہوں وہ اس کی باگڈ ورکوسنیجال لے۔اس بنیاد پر شیعہ حضرات ایک دائمی انقلاب کی حیثیت رکھتے بتھے جوایک پل بھی قرارنہیں لیتے بتھےاور حکام وقت کا مقابلہ کرنے سے رکتے نہیں تھے اور حاکم کواپنے ائمہ معصومین (ع) کے ضوابط کی ان کسوٹی پر مقایسہ کرتے تھےجس کے دہ خود معتقد ہوتے تھے،اسی وجہ سے موجود ہ حکومت کو غاصب اور ناقص تصور کرتے تھے۔ شیعوں کا بیعقیدہ صدر اسلام سے لیکراب تک، پھلتا پھولتا اور ان کے اور حکام کے درمیان دشمنی میں گہرائی اور اس عقیدہ کی جڑیں پختہ ہوتی گئیں یہی وحد تھی کهانھیں زندیق، رافضیا ورملحد ہونے کی تہمت لگائی گئی۔ ضمنی طور پر رفض کی صفت دین اور حکومت دونوں ہی معنی میں خارج ہوجانا تھا۔جس شدت کے ساتھ انہیں ان مشکلات اور ذہنی دباؤ کا سامناان حکام کی طرف سے کرنا پڑ رہا تھااسکی وجہ سے وہ لوگ ( شیعہ ) ترجیح دیتے تھے کہ انہیں شیعہ اور رافضی کے بدلے محد اور کا فرکہا جائے ، معاویہ اور اس کے اموی خلف اوران کے بعد عباسیوں نے انھیں خاموش کرنے کی پوری کوشش کر ڈالی اورانواع و اقسام کے شکنجوں کا سہارا لیا تا کہ ان کو جڑ سے ختم کر دیں، لیکن وہ اپنے اس مقصد میں کامیاب نہیں ہویائے۔ شیعہ ایسے تمام اقدامات کا ڈت کر مقابلہ کرتے رہے اور سنقبل میں بھی شمگروں اور ان لوگوں سے مقابلہ اور نبر دآ زمائی کرتے رہیں گے جوانسانی کرامت اور ان کے حقوق سے کھلواڑ کرر ہے ہیں۔( ۶۸ )البتہ ان کی بیروش اپنے خاص نتائج کی حامل بھی ہے کہ ان میں سب سے اہمیت کا حامل اس کا متضاد ہونا ہے ہروہ چیز جو یا ئیداری ، ثبات

375

قدمی اور تاریخی استمرار سے تعبیر کیا جاسکتا ہے۔ شیعوں کے نز دیک عدالت کوایک اصل کے عنوان سے قبول کر لینے سے ایک دینی رنگ اور ایک خاص دینی فہم وادراک اس کے ہمراہ آگئی۔خود شیعوں کا جوش میں آجانا ہتحریک کو قبول کرنا، فدا کاری اور ان کی آرز وئیں اسی ایک نکتہ کو قبول کر لینے کا نتیجہ ہیں۔ البتہ دوسر ے عوامل بھی ایسے خصائص کو وجود لانے میں مددگا ررہے ہیں کہ جن میں سب سے زیادہ اہم واقعہ کما شور اہے لیکن مسئلہ تو یہاں ہے کہ بیدوا قعہ خود شیعوں کے نز دیک ایک آزادی طبلی، عدالت خواہی اور مردائگی ساتھ زندگی بسر کرنا ایک اعلیٰ نمونہ ہے لہٰذا ہیہ وا قعہ اس کی تائید اور انھیں اوصاف کے استخطام اور وہی عدالت کا آرمانی مفہوم ہے۔

376

یہ سارے عوامل باعث ہوئے کہ شیعت کی پوری تاریخ میں عدالت کی سب سے زیاد ہابھار نے اور اکسانے والی آرزو، ایک اہم مقصد اور تمنا کی صورت میں باقی ہے۔ اور بیہ اسی طرح تاابد باقی رہے گی۔ بیٹیعی افکار پر اعتقاد کا ایک فطری نتیجہ ہے۔ جب تک بیہ مذہب اور مکتب فکر باقی رہے گا اور اپنے بیر وکاروں کو ایمان اور قوت بخشار ہے گا اور ذہنی و نفسیاتی بناوٹ اور دینی فہم وادراک کو متاثر ہے، ایسی خصوصیت کی ضرور حامل ہوگی۔ اگر چبہ اس بات کا امکان ہے کہ چھن اسباب وعوامل کے تحت وہ کم مدت یا طولانی مدت تک کے لئے بے حرکت ہوجائے لیکن بھی بھی پوری طرح نا بودنہیں ہو سکتی۔

اہل سنت کا عدالت کوایک اصل کے عنوان سے قبول نہ کرنے نے ان کے اندردینی رجمان کو اور اسی طرح ایک دوسرے میں درک وفہم ایجا د کر دیا۔ بید دونوں ان کے نز دیک ایک ایسے

مرکز میں پروان چڑ سے ہیں کہ توام الناس کے نفع میں تمام ہوئی ہے۔ یعنی قدرت، امنیت اور موجودہ صورت حال کوقبول کرنا ہے۔ ان میں کون ساعا مل باعث ہوا ہے کہ متعد دروایات اور نصوص میں نماز جعد وجماعت کے متعلق شرط عدالت کی صراحت کے باوجود ان نمازوں کے امام کے تقوی، دیند اری اور عدالت کو واجب قرار دیتی ہیں۔ (٤٩) (اور وہ نصوص جن کا ان کے نز دیک کامل اعتبار ہے۔) ان تمام عوامل کے باوجود اسے کوئی اہمیت کیوں نہیں دی گئی یا کم از کم کم اہمیت بنانے میں مشغول رہے ہیں۔ کیا اسے قبول کر لینے کی صورت میں پیش آنے والے اعتر اضات اور اس کے نتائج کی وحشت (عدالت کوقبول نہ کرنے کا) باعث ہوئی؟ ہاں ادینی رجحانات اور اس کے نتائج کی وحشت (عدالت کوقبول نہ کرنے کا) باعث ہوئی؟ ہاں ادینی رجحانات اور قدرت وامنیت کے مفہوم کے تحت دین کا شعور وادر اک پیدا ہوا جو میں اس کے میں ہوئی دین کر سامند اور اس کو پیچھے ڈال دیا تھا، اس کے سب بی وجود میں آی۔

377

اس ماجرا کے بھی پچھ خاص نتائے ہیں جن میں اہم ترین اس دینی فکر کے تصور کا ان عوامل سے موافق ہونا ہے جس کے ذریعہ ہم نے ثبات ، استقر ار اور تاریخی استمر ار سے تعبیر کیا ہے۔ جب کہ اس کی موجودہ صورت حال اپنی کم سے کم مشر وعیت کی حامل تھی جو اسے نامشر وع قر ارد بے اور عین اس عالم میں کہ کو کی اس سے زیادہ وسیع اور جائز آرز و میں موجود نہ تھیں نیز اس کے حصول کے لئے لوگوں کو غور وخوض اور تحریک کی دعوت نہ دے ، دینی تفکر ات اور لوگوں کے دینی رجحانات اور ان کی سوجھ ہو جھ بھی ایسی نہیں تھی جو ایسی دعوتوں پر لہیک کے، ایسی صورت میں فطری طور پر ایسے ہی ثبات اور استقر ارکا حاصل ہونا مسلم ہے۔

البتہ ہرگز اس کا مطلب ینہیں ہے کہ شیخ اور سنن کی نگاہ سے تاریخ لازمی طور ایسی رہی ہے یا آئندہ بھی ایسی ہی برقر ارر ہے گی۔ دوسر ے عوامل بھی رہے ہیں جس میں ہرایک نے اپنے اعتبار سے کر دارا دا کیا ہے۔ ان دونوں مذہبوں کی تاریخ نے ان عوامل کی تا شیرا ور تا نژ ات کو اکٹھا کرلیا ہے۔ جو کچھاو پر کہا جاچکا ہے وہ اہم ترین اور فیصلہ کن عوامل کی تا شیرا ور تا نژ ات کو بعد میں اہمیت کے حامل رہیں گے۔ ہم جو میہ کہ رہے ہیں کہ وہ ہمیشہ رہیں گاں کو اس دواس دوس سے کہا ہے کہ یو فکر ان دوگر وہ کہ جو میہ کہ رہے ہیں کہ وہ ہمیشہ رہیں گاں کو اس دوس مخلوط ہو گئے ہیں ایسی جڑ جو کہ ان دونوں فرقوں کے افکار و عقائد سے پیدا ہو کی ہے۔ لہٰ رہیں گے۔

378

حصصومت صحى ذمه دامر بكى ليكن دوسراعامل، گذشته ادوار ميں حكومت اور قدرت كامفہوم رہا ہے۔ اس دور سے كمل جدا اور اس كے برخلاف ہے جس ميں حكومت تنہا ايك خادم كى حيثيت ركھتى ہے ليكن گذشته ادوار مين حكومت كا پہلا قدم امنيت برقر اركر ناتھا۔ ليكن اس دور ميں حكومت سے خدمت طلب كى جاتى ہے اور قد يم ايام ميں اس سے داخلى اور خارجى امنيت كى حنانت مائلى جاتى تھى، لوگوں كى بيتو قع گذشته لوگوں كى حكومت سے متعلق افكار كا نتيج تھى اور بير بھى اس دور كے ماں دور ك

کے مال، جان اوران کی ناموں کی محافظ تھی اوراس کی پہلی ذمہ داری ان امور کو بنانا سنوارنا اوران کوانجام دینا تھانہ ہیر کہ خد مات کا پیش کرنا مثلاً حفظان صحت اور علاج ومعالجہ، ثقافت، ماحول کی در تگی تعلیم ،سالم تفریح کی فراہمی اور دوسری بہت ساری خد مات کی فراہمی تھی۔ نئے زمانہ میں تبدیلیوں نے حکومت اوراس کی ذمہ داریوں کے مفہوم میں تغیر ایجا دکر دیا اور امنیت کو بر قرار کرنے کواضی فرائض کی انجام دہی میں سے ایک جزومان لیا گیا وہ بھی نہ سے کہ سب سے زیا دہ اہمیت کے عنوان سے مانا۔

379

لیکن گذشته ایا میں مخصوصا مشرقی اسلامی دنیا میں جہاں پر سیاسی ثبات اور استمرار کی بالکل خرنہیں تھی اور ایسی صورتحال نہیں تھی ، اس لئے کہ اس دور میں تمام چیزیں اور سارے مقد سات امنیت میں خلاصہ ہوجاتے تصح اور حائز اہمیت اور مطلوب میتھا کہ حکومت میں اتن صلاحیت ہونی چاہئے کہ وہ سمان میں امنیت کا تحفہ لا سکے ۔حکومت کے لئے امنیت کو برقر ار کرنا ایپ شہر یوں نے لئے ایک بہت بڑی نعمت تھی جوان نے لئے مہیا کر سکتی تھی ، اگر مسکلہ کو تر نا ایپ شہر یوں نے لئے ایک بہت بڑی نعمت تھی جوان نے لئے مہیا کر سکتی تھی ، اگر مسکلہ کو مولاحیت ہونی چاہئے کہ وہ سمان میں امنیت کا تحفہ لا سکے ۔حکومت کے لئے امنیت کو برقر ار کرنا ایپ شہر یوں نے لئے ایک بہت بڑی نعمت تھی جوان نے لئے مہیا کر سکتی تھی ، اگر مسکلہ کو مولاحیت دیکھا جائے تو اس موضوع کی اہمیت کے تحت اہل سنت کے بزرگ متکلمین اور فقہا ہوتے دیکھا جائے تو اس موضوع کی اہمیت ہے تہ ہر چیز کی بازگشت اسی امنیت کی طرف ہوتی ہے خواہ وہ حفظ شعائر کا مسکلہ ہو یا حدود اور احکام الہی کے اجراء کا مسکلہ یالوں کی طرف داموس و مال کا مسکلہ ہو۔ ان کی نظر میں حکومت جہاں حافظ دین تھی وہ ہیں لوگوں کی جان حفاظت کر نے والی بھی تھی لہذا حکومت ان کی دنیوی واخروں مسلحوں کی خلوں کی خلوں کی خلوں کی خلوں ک

380

عموماً اہل سنت کے بزرگوں نے امامت و خلافت کے متعلق جو کتابیں تحریر کی ہیں یا ہی مناسبت سے اس موضوع کے تحت خامہ فر سائی کی ہے۔انھوں نے حکومت کی سب پہلی اور اہم ترین ذمہ داری حفظ امنیت کو قرار دیا ہے؛ یہاں تک کہ ان میں سے بعض لوگوں نے تو الیی ذمہ داریوں کو تعریف وتشریح کے عنوان سے انتخاب کیا ہے، خواہ دہ ایک محتاط فر د، صوفی خوال جیسے غزالی سے لیکر، (، ہ) ابن تیمیہ کے ایسے سرسخت اور متعصب انسان تک، (۱۰) ماور دکی کے ایسا سیاست باز سیاسی دانشور سے لیکر، (۲ ہ) ابن خلدون کے ایسے دوشن فکر اور متفکر فیلسوف تک۔ (۳ ہ) بیاوگ جس دور میں زندگی گذار رہے تھے ایسی حساسیت کو مسوس

شاید آپ کے ذہن میں سوال المطح کہ پھر شیعوں کے یہاں ایسا کیوں پیش نہیں آیا؟ یعنی شیعی بزرگ فقتہا اور متطمین نے موضوع امنیت اور اس کی حفاظت کے بابت اس حد تک اپن حساسیت کو آشکار کیوں نہیں کیا؟ جب کہ وہ لوگ بھی قد یم زمانہ میں زندگی بسر کرر ہے تصاور وہ بھی ہونے والے بدلا و اور حوادث کا نزد یک سے مشاہدہ کرر ہے تصح؟ تو اس کے جو اب میں پر کہا جا سکتا ہے اولاً امنیت ، حفظ نا موس ، جان ، مال اور ناحق خون کے بہانے کے متعلق شیعوں کا اندیشہ اہل سنت کے علما سے کم نہیں تھا لیکن ایس حساسیت کے باوجود پھر بھی عدالت کے مفہوم کو فرا موثق کے حوالہ کیوں نہیں کر دیا اور ان کی حساسیت کے باوجود پھر بھی اصل امنیت کے تحت الشعاع کیوں نہیں قرار پائی ۔ ہاں ! یہ سب پچھا تم میں ہم السلام کی سیرت اور ان نصوص کے سب تھا۔ جو ان کے زد یک قابل قبول تھیں ۔ یعنی اس موضوع کے لئے

ان کے پاس ایک خاص دلیل تھی کہ اگران کے پاس بھی بیدلیل نہ ہوتی تو وہ بھی اہل سنت کے بزرگوں کی طرح گذشتہ حالات سے متاثر ہو کر حفظ امنیت کے مصالح اور معاشرہ میں سکون وآ رام کی خاطر و بیاہی سوچتے جیسا کہ اہل سنت کے بزرگ علما سوچا کرتے تھے۔ آخر کارتیسراعامل، جوتاریخی حقائق اوراس کی ضرورتوں سے وجود میں آیا ہے۔ زمانہ کے کچھ حصول کےعلاوہ اسلام کی یوری تاریخ میں عملی طور سے قدرت اکثر اہل سنت کے ہاتھوں میں رہی ہے، سماج اور اس کی سرحدوں کی حفاظت اور امنیت انھیں لوگوں کے ذمہر ہی ہے۔ اس دور میں شیعہ سماج ایک مختصر سماج تھا اور پیراقلیت میں بتھے، بہت کم ایسا ہوا کہ ایس ذمہ داریوں کوشیعوں نے سنجالا ہو۔البتہ یہاں پرشیعوں سے مرادا ثناعشری ہیں۔اس نکتہ کو مد نظرر کھتے ہوئے بیہ مسّلہ فطری تھا کہ اہلسنت کی سیاسی فکر اہل تشیع کے سیاسی نظریہ سے کہیں زیادہ وسیع اور عمیق بےخارجی وداخلی امنیت کو برقر ارر کھنے اور سماج اور معاشرہ میں امن وامان قائم کرنے،اس کے مقد مات اورلواز مات کے سلسلہ میں زیادہ متاثر ہوں۔جب ان کی فقہ اور کلام بچلا پھولا اور اسے بالیدگی حاصل ہوگئی اور اس میں وسعت پیدا ہوئی کہ وہ لوگ صدیوں کی ملک داری کے تجربہ کے حامل اور خارجی سرحدوں کے محافظ اور دارٹ تھے اور انھیں اس کی سرحدوں میں امذیت قائم کرنے میں کافی مہارت حاصل ہو چکی تھی۔لیکن شیعوں کی فقہ اور کلام نے اپنی وسعت کے دور میں ایسا کوئی تجربہ نہیں کیا تھا۔ بلکہ وہ تو اکثر عملی حقائق کے بدلہ نظری اصول اور معیار پر تکیہ کرتے تھے۔

381

خاص طور سے بیہ کہ اسلام اپنی پوری تاریخ میں، ہمیشہ داخلی اور خارجی کینہ تو ز اور سرسخت

نخالفین سے برسر پرکارر ہا ہے۔ وہ بھی ایسی مڈ بھیڑ جواب تک ختم نہیں ہوئی ہے اور نہ ہی ختم ہوگی۔ بنیادی طور پر دار الاسلام کی جغرافیائی موقعیت پچھالیسی تھی کہ دہ اپنی وسعت وظہور کے ابتدائی ایام سے ہی دشمنوں کی جانب سے غیر محفوظ اور لگا تار بے امان حملوں کا شکارر ہا ہے۔ ان سب میں ایک زیادہ اہم خطرہ مشرق کی جانب سے تھا کہ وہاں پر زرد پوست قو میں جو ایشائے وسطی میں ابتدا ہی سے اسلام کے مشرق حصہ کے لئے خطرہ بنی ہوئی تھیں ایسی دشم کی جو مغلوں کے مدتوں بعد تک باقی رہی۔ دوسر اخطرہ مغرب کی جانب سے تھا جس میں عیسائی اور صلیبی لوگ پیش قدم تھے جن کا موجودہ صدی کی ابتد اتک فو جی عنوان سے خطرہ لاحق رہا اور انہی بھی اپنے دوسر بی میں باقی ہے۔ (٤ ہ

382

دار کالاسلام سحی وسعت اس کونظر انداز کرتے ہوئے کہ دارالاسلام کی حکومت میں وسعت جو مختلف اقوام، ملتوں، ادیان و مذاہب نسل و خاندان اور تہذیبوں کو اپنے اندر سموئے ہوئے تھی، یہ بذات خودایک دوسری پریشانی تھی ۔ کوئی بھی دین (اسلام کی طرح) اپنے اندر اس سے زیادہ رنگار کی نہیں پائی جاتی ہے البتہ ایسی ہما ہنگی یکچ ہتی اتحاد وا تفاق کو بھی بر قرار نہیں کر سکا ہے ۔ لیکن یہاں پر جو بات اہم ہے وہ اس اختلاف اور رنگار کی رڈمل سے خالی نہیں تھی ۔ یہ بھی خود اسلام کے مختلف درک وفہم کے لئے مناسب موقع ہے۔ نتیجہ کے طور پر بے پناہ فرقہ وار بیت اور دین ثقافتی تنا و اور سیاسی و معاشرتی بے چینی کو جنم دیگا جس کا نتیجہ سے ہوا کہ سے دین اپنیا بتدا سے ہی، ایک

383

طرف اپنے بیرونی حملہ آوروں سے روبرو تھا اور دوسری طرف سے درونی سرکشوں سے مقابلہ تھا اور اسلامی حکومت کی وسعت اور اس کا آزادی نے اس کو آسان بنادیا تھا کہ جو بھی چاہے اس کا گرویدہ ہو جائے نیز اس میں عظیم قابلیت پائی جاتی تھی جس میں نتیجۂ مختلف تفسیریں اور توجیہات وغیرہ کا تلاشا ایک فطری امرتھا۔ ان دونوں میں سے ہرایک بڑی ہی آسانی سے درونی مختلف الفکر لوگ جو مقابلہ آرائی حتی قتل و غارت اور ایک دوسرے کے تل عام پر کم بستہ ہوجاتے جس سے وہ لوگ اس سے فائدہ اٹھائیں اور بے چینی اور نامنی ایجاد کریں اور یا کم سے کم اس کوہوادیں۔

اس مقام پر مناسب ہے کہ ہم ابن ابی الحد ید کے پچھنظریات کا تذکرہ کریں، عراقیوں کی فرقہ واریت کے اسباب کوابو ہرزہ کی زبانی نقل کیا ہے جو خود مسلما نوں کی پوری تاریخ میں ان کی فرقہ واریت کا خود ایک نمونہ ہے اور اس کی پیدائش کے علل اسباب کوفل کریں: سرز مین عراق تمام اسلامی فرقوں کا مرکز رہی ہے اس لئے کہ ریسرز مین پر انی تہذیب و تمدن کا سنگم تھی ، اس لئے کہ جہاں ایرانیوں اور کلدانیوں کے علوم پائے جاتے تھے۔ وہیں ان ملتوں کے باقی ماندہ ثقافتوں اور تدنوں جس میں یونانی فلسفہ اور ہندیوں کے افکار کا خمیر تھا پا جاتا تھا اور بیا افکار اسلامی طرز نظر میں مخلوط ہو گئے تھے۔ اس وجہ سے بیفتلف اسلامی فرقوں کے وجود میں آنے اور ان کے پھلنے پھو لنے اور پر وان کی سرز مین تھی۔ ابن ابی الحد یہ کہ عراق میں مختلف فرقوں کے اسباب کہ وہ کیسے وجود میں آئے اس کی وضاحت کرتے ہیں: میر سے لئے عراق قرق اور آخرین ہے کہ وران کی سرز مین تھی۔ ابن ابی الحد یہ کہ عراق

عراق اوراس میں کوفہ کے رہنے والے ہیں۔عراق کی طبیعت اوران کی طینت کچھاس طرح ہے کہ وہ ہمیشہ عجیب وغریب مذاہب پر عقیدہ رکھنے والوں اور نئے نئے ادیان کے مانے والوں کو پروان چڑھایا اوراور انہیں سماج کے حوالہ کیا ہے ، اس زمین کے باشندے اہل بصيرت اورصاحبان غور وخوض اور مطالب ميں دقت كرنے والے ہيں اورنظريات اور عقائد میں مذاہب پر اعتراض کرنے والے ہیں۔ مانی، دیصان، مزدک وغیرہ اسی سرز مین کے رہنے والے تھے جو ساسانی بادشاہوں کے دورحکومت میں میدان میں آئے۔ نہ تو حجاز والوں کی طینت وطبیعت ایسی ہے اور نہ ہی ان کے ذہن وفکرا یسے ہیں۔ ( ہ ہ ) ابن ابی الحدید کا نظریہ نہ صرف عراق کے بارے میں بلکہ بہت سے دوسرے علاقوں کے سلسله میں بھی صحیح تھا۔ وہی دلائل جن کی وجہ سے حراق میں مختلف فرقے وجود میں آئے پائم سے کم اس کے پھلنے پھو لنے اور پروان چڑھانے میں مددگار ثابت ہوئے بعینہ وہی دلائل دوسرے اسلامی ممالک میں بھی موجود تھے۔اسلام کی نقد پر کچھاس طرح لکھ دی گئی تھی کہ اسلام دوسرے مقامات پر پھیلے پر ورش یائے جود پر بینہ تہذیب وثقافت کا گہوارہ رہے ہیں۔ ایسے حالات میں بیتو قع کی جاسکتی ہے کہ اس سے امنیت اور قدرت کے سواکوئی اور خواب نہ دیکھے، اسلام اپنی یوری تاریخ میں ہمیشہ ایس مشکلات سے دوچارر ہا ہے، اس سے خارجی خطروں سے چیثم یوٹن کرتے ہوئے کہ جس کا ایک نمونہ شرق اسلام میں مغولوں کے حملے ہیں که جس کی وجہ سے حد درجہ تباہی و ہربادی ظہور میں آئی اسی طرح اپنی تاریخ میں غرب کی جانب سے کیپذتو زی اور دائمی ڈمنی اورعیسا ئیت کے ساتھ محاذ آ رائی رہی ہےاورا گرکسی دور

384

میں یہ جنگیں بظاہر خاموش نظر آئیں تو صرف تجد ید قوت کی خاطر تھیں نہ یہ کہ بیاڑائی ہمیشہ کے لئے تمام ہوگئی ہے۔ عیسائیت اور کلیسا کی تشکیل قرون وسطی میں اسلام کوایک غاصب دشمن کی حیثیت سیسمجھتی تھی وہ بھی ایسا غاصب کہ جس نے اس کی بعض سرز مینوں پر قبضہ کر لیا ہوا ور اس کی اصالت وحقانیت کے خلاف قیام کیا ہو۔ اگر چہ اسلام اپنی تعلیمات کی بنیاد پر انھیں اہل کتاب فرض کرتا ہے لیکن عیسائیت دور حاضر سے پہلے مسلما نوں کوایک کا فرسمجھتے تھے اور اسکی نابودی کے علاوہ پچھ اور سوچ نہیں سکتے تھے۔ (٦٠) کیکن اس دور میں اسلام کوایک دین کے عنوان سے قبول کرنے کے بجائے اس کے نابود کرنے کے در پٹے تھے۔

385

عیسائی طافتوں کی دھم کی مثلا حائری سائدرس کی زبانی عیسائیوں کا مسلمانوں کی نسبت عقیدہ کے سلسلہ میں لکھتا ہے: مثلا حائری ساندرس کی زبانی عیسائیوں کا مسلمانوں کی نسبت عقیدہ کے سلسلہ میں لکھتا ہے: بہت کم سیچ عیسائی ملیں گے جو عصرا عتقاد میں سی تفتگو کے دوران آنحضر صلی اللہ علیہ دوآلہ ت کے مقابلہ میں پر سکون رہ جائیں کہ اس کی نظر میں آنحضر صلی اللہ علیہ دوآلہ ت کا مذہب ایک کفرآ میز مذہب تھا اور اس کے چاہنے والوں نے مثلا قرن اول سے قرن ہفتم تک سور یہ کو حکومت بیزانس سے جدا کرلیا تھا۔ عیسائیت کا نام ونشان خود اس کے مرکز پیدائش سے مٹاد یا تھا۔ (۷۰ ) اور پھر وہ خود اس طرح اقر ارکرتا ہے: اس طرح سے عالم عیسائیت یعنی یورپ اسلام سیکھتا تھا اور یہی سب تھا جس کی وجہ سے اسلام اور اس کے مانے والوں کا سر حف دشمن رہا اور برا بھلا کہتا رہا یہاں تک کہ پائک (Pike) آنحضر صلی اللہ علیہ دوآلہ ت

کے سلسلہ میں جواس نے کتاب کھی ہے اس میں اقرار کرتا ہے: کہ تحدایک عظیم الشان انسان ہیں جو دوسرے معروف انسانوں کے مقابلہ میں ہرایک سے زیادہ تہمت وافتر اء کا نشانہ بنے۔(۸۰)

386

جیسا کہ ہم نے بیان کیا کہ تاریخ کے کسی بھی دور میں عیسا ئیوں کی دشمنی اسلام کی بہ نسبت ختم نہیں ہوئی۔ بلکہ وہ ہمیشہ اسلام کے طاقتور، اعتقادی، دائمی اور منظم دشمن رہے ہیں۔ اسلامی سرزمینوں پر ان کے حملے شرقی حملہ آوروں کے بالکل برخلاف جو کہ اکثریت پرست بتھے اس طرح سے کہ خود جوش طور پر اورز رخیز زمینوں ، چرا گا ہوں اور آل وغارتگر می اور آیا دعلاقوں اورآبادی پراس عنوان سے حملہ کرتے تھے اور چونکہ ان کا کوئی مذہب نہ ہوتا تھا لہٰذا مرور زمان کے ساتھ مسلمان ہوکر اسلامی معاشرہ میں گھل مل جاتے تھے۔ (عیسائیت کامشن ) ایک ایپا سوچا سمجها، معین، خاص مدف اور مخصوص طرز فکر کی بنیاد پر تھا، وہ صرف اسلام کو ناپسند ہی نہیں کرتے تھے بلکہ مسلمانوں کوعیسائی کرنے کی فکر میں رہتے تھے۔ شرقی حملہ آوروں کا ہدف قتل و غار تگری اور کمل نابودی تھالیکن غربی حملہ آور اس کے علاوہ اسلام کی نابودی اور دارالاسلام کوتباه و برباد کرنے پر کمریستہ تھے۔ مركز كيتهولك يعنى روم اوريوريي حكومتين غرناطه كي حكومت كاختم ہوجانا،Ferdinand)

Isabella ( کی متحدہ فوج کے مقابلہ میں غرناطہ کے نصیریوں کے خاندان سلسلہ کا آخری حاکم ابوعبداللہ کا شکست کھا جاناصرف ایک شکست نہیں تھی، بلکہ ایک نا قابل فراموش کا میابی تھی جوعیسا ئیت کو عالم اسلام کے مقابلہ میں حاصل ہوئی تھی اور ساندرس کے قول کے مطابق

387

غرناطه كاحاد نذايك ناتمام انتقام اورعالم عيسائيت كااسلام سے ايك معمولي اور بلكاسا بدلد تقا جوان سے لیا تھا۔ یورب جو ہمیشہ اسلام کی مادی ومعنوی ترقیوں کی وجہ سے سخت پر یشان تھا۔اور بہاس کی پریشانی مسلمانوں کے ہاتھوں قسطنطنیہ فتح ہوجانے کے بعد کچھرزیادہ ہی بڑھ گئی تھی غرناطہ حکومت کا ساقط ہوجانا اس جہت سے ان کے لئے اور بھی عظیم تھا مسلما نوں کی شکست کاجشن منایا گیا جبکہ بارتولد کے نوشتہ کے مطابق غرنا طہ کا ساقط ہوجانا اسلام میں ایک دھما کے کا کام کر گیا اور مسلما نوں کو سیاہ یوش بنادیا ، کیتھولک کلیسا ؤں کے سربرا ہوں نے اس مناسبت سے خودرم اور وا تیکان میں جشن دسر ورکی مخلیں بریا کیں۔ ایک فرانسوی مؤرخ اپنی کتاب بنام جم سلطان میں لکھتا ہے: جب غرناطہ حکومت کے گرجانے کی خبر منتشر ہوئی واٹیکان اور شہر روم کے مختلف مقامات چراغاں ہوا، جشن، نمائش، گھوڑ سواری اور گائے بازی کے مسابقات بے دریے ہر پا ہوتے رہے۔ انھیں نمائشوں میں ے ایک نمائش میں دولوگ بنام ((Isabella, Ferdinand فرذینا نڈا دیسابل کا حلیہ بنا کر ظاہر ہوئے اوران کے سامنے ایک دوسر شخص ابوعبد اللہ کے بھیس میں زنجیر وبیڑی میں جکڑاان دونوں کے قدموں پر گرا ہوا تھا۔ تما شائی اسیانیائی شہزادی اور شہزادے نے اپنے اتحاد کے ذریعہ مسلمانوں کوسینکڑ وں سال بعد شکست دیدی غرناطہ کی حکومت کا خاتمہ کر دیا تھا، تووہ لوگ شاہ اور اس کی بیگم کے روبر دخوش میں شاد دخرم ہو ہو کرخوش حالی سے نعر بے لگاتے تحر

اس جشن کے چیثم دید گواہ میں بایزید دوم، سلطان عثمانی کا بھائی جم تھا کہ جسے پاپ نے سلطان

عثمان کو خوش رفتار رہنے کے لئے اسے اپنے پاس قید کررکھا تھا۔ ای فرانسوی مؤرخ کے بقول، ابوعبد اللہ کا پابہ زنجیر ہونا اور اس ((Isabella, Ferdinand کقر موں میں گرنا ہر نمائش سے زیادہ اس شاہزادہ کے لئے سخت تھا۔ ایسی نمائشوں کو دیکھتے ہوئے بیہ بچھ میں آتا ہے کہ کیتھولک کے سربراہ ایسی نمائشوں کے بر پاکر نے کے ذریعہ مسلما نوں کی ذلت کو دکھا نا چاہتے شھولک کے سربراہ ایسی نمائشوں کے بر پاکر نے کے ذریعہ مسلما نوں کی ذلت کو دکھا نا چاہتے سے اور ہوں کہ میں آتا ہے کہ کیتھولک کے سربراہ ایسی نمائشوں کے بر پاکر نے کے ذریعہ مسلما نوں کی ذلت کو دکھا نا چاہتے شھولک کے سربراہ ایسی نمائشوں کے بر پاکر نے کے ذریعہ مسلما نوں کی ذلت کو دکھا نا چاہتے شھولک کے سربراہ ایسی نمائشوں کے بر پاکر نے کے ذریعہ مسلما نوں کی ذلت کو دکھا نا چاہتے شھولک کے سربراہ ایسی نمائشوں کے بر پاکر نے کے ذریعہ مسلما نوں کی ذلت کو دکھا نا چاہتے شھولک کے سربراہ ایسی نمائشوں کے بر پاکر نے کے ذریعہ مسلما نوں کی ذلت کو دکھا نا چاہتے شھولک کے سربراہ ایسی نمائشوں کے سامنے پا اس کے دائر ہ اطلاع میں بر پاکر نا جو اپنے دور کی سب بڑی اسلامی حکومت کے تھا دو تاج کا ما لک ہونے والا تھا۔ وہ اپنے اس کی دائر ہو کہ کہ کہ بھی بر پاکر نا جو اپنے دور کی سب بڑی اسلامی حکومت کے تھا دو تاج کا ما لک ہونے والا تھا۔ وہ اپنے اس محک کے ذریعہ عالم عیں نیت کو سمجھا نا چاہتے تھے کہ اسلام کے ذریعہ عالم عیں نائواں اور عیسا ئیت کو سمجھا نا چاہتے ہے کہ مقابلہ میں نا تو اں اور عیسا کی بر خلاف غرب کے مقابلہ میں نا تو اں اور عیسا کی بر خلاف خرب کے مقابلہ میں نا تو اں اور عیسا کی دو اسلام کے مقابلہ میں کا میا ہے۔

388

۲ \_مسلمانوں اور مخصوصا عثانی بادشاہوں کی اند رونی کیفیت کا شیرازہ بکھیر دیا جن میں حکمرانی اور جہان بانی کاشوق پایاجار ہاتھا۔(۹۹ )

قد مرت او مرامنیت ایسے حالات میں یہ فطری طور پر افکار ومحسوسات قدرت وامنیت کے خالق اور حافظ کی طرف متوجہ ہوجا نمیں اور عدالت سے کوئی سر وکار نہ ہو کہ اس کی رعایت کی جارہی ہے یانہیں ، ان حالات میں جو بات قابل اہمیت تھی وہ صاحب قدرت اور شان وشو کت کا حامل ہونا تھا اس لئے کہ یہی عوامل دشمن کوڈ را سکتے تھے اور اسلام کی سرحدوں کی محافظت کر سکتے تھے اسی وجہ

سے ہرایک حاکم کوقدرت مند بنانے اورا سے صاحب قوت بنانے کی فکر میں مشغول ہوتا تھا۔ یہ ہرایک کا وظیفہ ہے اور وہ بھی ایک دینی اور اسلامی وظیفہ۔ اس لئے ان کے نز دیک اسلام ہے دفاع اس طرح حاکم سے دفاع کے مترادف تھا، کہ حاکم سے دفاع کئے بغیر اسلام سے دفاع ممکن نہیں تھاان لوگوں کی نظر میں شخص حاکم اہم نہیں تھااور وہ کیا کرتا ہے اور کس حد تک احکام اسلامی نیز عدالت کا یابند ہے، بیسب ان کے لئے کوئی اہمیت نہیں رکھتا تھا بس ان کے لئے ہیا ہم تھا کہ وہ اسلام کانمونہ ہے اور ہرایک کواسی کی خدمت میں ہونا چاہئے ،اس کے احکامات اور فرامین کی اطاعت کرتے ہوئے اسے قومی بنانے میں تمام تر کوشش صرف کرنا ضروری سجھتے تھے۔اس لئے کہ بیرظاہری شان وشوکت ہے جوداخلی دشمنوں کو خاموش رہنے پر مجبور کردیتی ہے اور بیگانوں کوڈراتی اورامن وامان قائم کرتی ہے۔(۲۰) اسی نکتہ کوابن حنبل اس مقام پر بڑے اچھے انداز سے توضیح دیتے ہیں کہ جہاں حکام کی اطاعت کو داجب شرعی قرار دیتے ہیں، حکام اور امیر المؤمنین کی اطاعت داجب ہے خواہ وہ صالح ہویا فاجر ہواور اس شخص کی اطاعت جسے لوگوں نے خلیفہ کے عنوان سے قبول کرلیا ہے یا وہ څخص جوشمشیر یا قہروغلبہ کے ذریعہ ان پرمسلط اوران کا خلیفہ بن گیایا امیر المؤمنین کے لقب سے ملقب ہوا ہے جہادا میروں کی ہمراہی میں لازم ہے خواہ دہا چھے ہوں یابرے،روز قیامت تک مقبول ہے، ان کی طرف سے غنائم کی تقسیم، خراج اور حدود کو قائم کرنا قبول ہے، کسی کوکوئی حق نہیں ہے جوا سے طعنہ دے یاان کے مقابلہ میں کھڑا ہو۔ اُنھیں صدقات دینا جائز اور کافی ہے،خواہ وہ اچھے ہوں یابرے،ان کی امامت میں نماز پڑ ھنااور وہ پخص کہ جس

389

کی امامت میں نماز صحیح ہے، ان کی امامت میں نماز پڑھناصحیح ہیاور جوان نمازوں کا اعادہ کرے بدعت گذاری، آثار سلف کو اہمیت نہ دینا اور سنت کی مخالفت ہیاور جو امیروں کی امامت میں نماز جمعہ پڑھنے کو صحیح نہ بچھتا ہووہ صالح ہوں یا فاجر، گو یا اس نے نماز کی فضیلت کو درک نہیں کیا ہے، بلکہ سنت تو بیہ ہے کہ ان کے ساتھ دور کعت نماز بجالائی جائیا ور اس کے کامل ہونے کا اعتقاد بھی رکھا جائے اور اس میں کسی قشم کا کوئی شک نہیں کرنا چاہیا ور اگر کوئی مسلمانوں کے امام پر خروج کر ہے جبکہ لوگوں نے اس کے گر دحلقہ بنالیا ہواور اس سے خواہ اینی رضا ور غبت سے یا قہر وغلبہ کی وجہ سے راضی ہو گئے ہوں، تو اس نے مسلمانوں اور سنت پنچ بر صلی اللہ علیہ وآلہ کی مخالفت کی ہے اور اگر وہ مرجائے تو جاہلیت کی موت مرے گا۔ (17)

390

مسلمان صدر اسلام میں ایسے حالات میں جی رہے تھے اور بید کلام صدر اسلام میں کہ جس میں اہل سنت کے کلامی وفقہی عقائد کا سنگ بنیا در کھا گیا تھا، صحیح تھا۔ بید اصول وقوائد ایسے ہی شرائط اور ضرور توں کے تحت بنائے گئے۔ البتہ آنے والی دہائیوں نے اسے ثابت بھی کر دیا کہ حجاج بن یوسف نے اپنے کلام میں اس دور کے لوگوں کی ذہنیت اور ان کی حساسیت کو بخوبی بیان کیا ہے جس کی بعد میں امیر وں نے اپنی اولا دکو وصیت کرتے ہوئے تائید کی ضعف السلطان اضرمن جورہ لان ضعفہ یعم وجورہ اخص یعنی سلطان کے ضعیف ہونے کا ضرر اس کے شم سے کہیں زیادہ ہے اس لئے کہ اس کا ستم

خاص لوگوں کواور ضعف ہرایک کوشامل ہوتا ہے۔(٦٢) اس دور میں اس بات کا امکان تھا کہ اس میں سے صرف کسی ایک کا انتخاب کیا جائے، یا فسادات، ہرج ومرجاور خارجی دھمکیوں پر راضی ہوجا ئیں یا پھر حاکم کے ظلم واستبداداور جور کے سامنے تسلیم ہوجا ئیں اس کے اسلام کی سیدھی راہ اور عدالت سے منحرف ہوجانے کوشخل کریں، ایسے حالات میں عموماد وسری صورت کوانتخاب کیا جاتا ہے۔

391

غزالی کے انظرید کو بیان کرتے ہیں کہ جہاں امامت کے عقلی نہیں بلکہ شرع غزالی اس مقام پر اپنے نظرید کو بیان کرتے ہیں کہ جہاں امامت کے عقلی نہیں بلکہ شرع وجوب کے اثبات کی کوشش کرتے ہوئے ایسے مطالب کوذکر کرتے ہیں کہ جو گذشتہ بیان کی گئی مشکلات اور اس کی وجہ سے ہونے والے اعتر اضات پر ایک روشی بھی ہے...۔ لیکن دوسرا مقدم مہاور وہ یہ ہے کہ قو کی او بہا در سلطان کے ذریعہ دنیا وی امور، جان و مال کی امنیت برقر اررکھی جاسکتی ہے، اس کی بہترین دلیل ہی ہے کہ جب کو کی سلطان یا خلیفہ مرجا تا ہوجا تا ہے اور ہر طرف قتل و غار تک کی پہترین دلیل ہے ہے کہ جب کو کی سلطان یا خلیفہ مرجا تا چو پا ہے مرنے لگتے ہیں اور صنعتیں بند ہو جاتیں ہیں، اشر ارقتل و غارتگر کی میں مشغول ہو جاتے ہیں اور کسی کو موقع بھی نہیں من ہو جاتیں ہیں، اشر ارقتل و خارتگر کی میں مشغول ہو جاتے ہیں اور کسی کو موقع بھی نہیں مل پا تا ہے مگر سے کہ کو کی این جان جا کر فرار کر جاتے،

392

وجه سے کہا گیا ہے۔ دین وسلطان جوڑ واں ہیں۔جس کی کوئی بنیا ذہیں ہوتی وہ بہت جلد نابود ہوجاتی ہیاورجس کا کوئی نگہبان نہیں ہوتا نتیجۃ ٔ ضائع ہوجا تا ہے۔خلاصہ بیر کہ ہر عاقل انسان کو ہ پر معلوم ہے کہ عوام کوان کے مختلف طبقات ، افکار اور رجحا مات کے ساتھ انھیں ان کے حال پر چھوڑ دیا جائے اور کوئی ایسا فردان کا نگہبان نہ ہو جواٹھیں جمع کر سکے تو وہ نابود ہو جا ئیں ے،اس مرض کا کوئی علاج نہیں ہے مگر بیرکہ ایک قدر تمند سلطان کہ جو ہرایک پر مسلط ہو۔ پس اب ہہ بات روثن ہوگئی کہ کسی نظام کو باقی رکھنے کے لئے ایک سلطان کی ضرورت ہے۔ دین کے نظام کو محفوظ رکھنے کے لئے دنیوی نظام کی حفاظت کی ضرورت ہے اور اخروی فلاح و بہبود کے لئے دین کے نظام کی ضرورت ہے اور یہی وہ نکتہ ہے کہ جوانبیاء (ع) کا ہدف رہا ہے، پس معلوم ہوا کہ امام کا ہونا شرعی ضرورت ہے کہ جس سے فرار کا کوئی راستہ ہیں ہے، لہذا اس نکته کوخوب با در کھلو۔ (٦٣) کیکن قاضی عبدالرحمن بن احمد ایجی ،معروف متکلم اسی نظریہ کو بیان کرتے ہیں، وہ وجوب نصب امام کے لئے ضررمحتل کوقر اردیتے ہیں اور اس نکتہ کی تصریح میں فرماتے ہیں:

اب، ہم اپنے علم کی بنیاد پر کم وبیش مید جانتے ہیں کہ شارع کا مختلف قوانین کے وضع کرنے کا مقصد، وہ خواہ معاملات یا منا کحات سے متعلق ہو یا جہاد، حدود، وقصاص یا روز جمعہ داعیاد دینی شعائر کی تعظیم، ہوان کے تحت کچھ صلحتیں ہیں جود نیا یا آخرت میں اس کے بندوں کے نفع میں ہیں اور رہیں گیاور میہ مصالح اس وقت تک معلوم نہیں ہو سکتے کہ جب تک کے شرع کی جانب سے کوئی امام معین نہیں کیا جاتا تا کہ جواس سے مربوط ہے اس کی طرف رجوع کیا

جائے،اس لئے کہ عوام اپنی مختلف خصلتوں، آرزؤں،نظریات، جھگڑے کے ہوتے ہوئے بہت کم ایسا ہوتا ہے کہ ان میں سے کوئی دوسرے کے سامنے تسلیم ہوجائے ،جس کا نتیجہ یہ ہوتا ہے کہ ان میں جنگیں اور فسادات شروع ہوجاتے ہیں بسااوقات سب کی ہلا کت ہوجاتی ہے ہداس تجربہ کانتیجہ ہے، جوایک سلطان کے مرنے سے اس کے جانشین کے نصب ہونے تک جونسادات ہوتے ہیں اس سے سمجھ میں آتا ہے اس لئے کہ اگر دوسرے خلیفہ پاسلطان کے انتخاب میں تاخیر ہوجائے تو روز مرہ کی زندگی معطل اور بے کار ہوجاتی ہےاور اس میں ہرج و مرج واقع ہوجاتا ہےاوراس مدت میں ہرایک اپنی جان و مال اور ناموس کی حفاظت کے لئے دست بیشمشیر ہوجا تا ہے جودین اور تمام سلمین کی نابودی کا باعث ہے۔ (٦٤) ہم نے مذکورہ بالاقول کواس کی اہمیت کے پیش نظر کامل طور پر ذکر کر دیا ہے کیکن ان نکات کے ہوتے ہوئے سب سے بڑی مشکل بیتھی کہ دوسرا انتخاب یعنی حاکم کےظلم واستبداد کے سامنے سرجھکادینااوراس کاراہ منتقیم اوراسلامی عدالت سے منحرف ہونا کہ جوخود ہی ایک قشم کی ضرورت کا نتیجہ تھا، ان کے درمیان استبداد پسندی کے نفکر کوجنم دینے کا باعث تھا اور اس کی مناسبت سے تمام امور وجوانب میں افکار ومبانی کواپنے مطابق شکل دی۔ بیدا یک وقتی ضرورت کے عنوان سے باقی اور جاویدا ثر چھوڑتی ہے کہ جواب تک باقی ہے اور جوان نسلوں كودانشوروں كى طرف سے بے شارا شكالات يرآ مادہ كيا ہے۔ (٦٥)

393

حفظنظامر

بہ وامل کا مجموعہ حفظ نظام اور اس کی فکری ضرورت کے پیش نظر ہے،صرف مسکلہ بیدتھا کہ نظام محفوظ رہےاور بیضر ورت تما مضر ورتوں پر اولویت رکھتی تھی اور دوسرے وامل یا توا ہے تو ی بنانے یا وہ فرعی اور امر ثانوی کی حیثیت رکھتے تھے۔ایسا طرز فکرطبیعی طور پر ہرقشم کے نطیعۂ اعتراض خواہ وہ عدالت کی برقراری یا سنت پیغمبر بیملی بازگشت کے عنوان سے ہوں،اسے وہیں دبادےگا،اس نظکر کے دائرے میں مسلہ پنہیں ہے کہ تن کیا ہےاور باطل کیا ہے بلکہ اصل بد ہے کہ عموم افراداس نطام کوتو ی مستحکما وراس کی حفاظت میں زیادہ سے زیادہ کوشش کریں اور جوبھی اس سے جدا ہے وہ مسلمانوں کی صف سے خارج ہے یہاں تک کہ دین ےخارج ہوجانے کا نتیجہ ہوجایا کرتا تھا۔ان شرائط کے تحت حداقل اعتراض اگر ہوسکتا ہے تو وہلی اور شخصی ہوسکتا ہے یعنی انسان حاکم کی بدعتوں کو دل سے قبول نہ کر لیکن چونکہ اس کے سامنے اعتراض کرنا مسلمانوں کی صف سے خارج ہوجانے کا باعث ہےلہٰ دا اس کا اظہار نہیں کیا جاسکتا، بلکہ اس کی ذمہ داری صرف قول وفعل کے بدلے دل سے انکار کرنا ہے۔ آنے والی داستان اس نکتہ کی خوب وضاحت کرتی ہے۔ ایک روز بغداد کے فقہا جمع ہوکرا بن حنبل کے پاس آئے اور کہنے گئے: اس شخص سے مراد عباسی خلیفہ واثق ہے جو مامون اور معتصم کی طرح خلق قرآن کی تبلیغ کرتا تھا، اس نے لوگوں کے عقائد کوفاسد کردیا ہے اوراپنے اس عمل سے بازنہیں آتا کچھ کرنا ہوگا؛ فقہا کا ارادہ بہ تھا

کہ وہاں ابن حنبل سے اس کے مقابلہ میں ایستادگی (مقابلہ) کا فتوا حاصل کریں لیکن اس نے جواب میں کہا کہ تحصاری ذمہ داری صرف قلبی انکار ہے، آپ لوگ اپنے دل میں اس عقیدہ کاانکار کریں لیکن اس کے مقابلہ میں کھڑے ہونے یا اس کی مخالفت کرنے کا کوئی حق نہیں ہے۔(٦٦)

395

ابن حنبل نے جو پچھ کہا وہ عافیت طبلی یا کسی ڈر کی وجہ سے نہیں تھا بلکہ وہ سختیوں کے دور کے قہرمان سے جسے بعد میں ایام الحمتہ کا نام دیا گیا وہ خلق قر آن کے نظریہ کے اصلی ترین مخالفین میں سے شخصاور اس راہ میں اس حد تک اصرار کیا کہ ان کی بے ترمتی کی گئی اور انھیں بے حد مارا گیا، معتصم کے دور میں انھیں اس قدر تازیانے مارے گئے کہ نز دیک تھا کہ ان کی جان نکل جائے، ان کا جواب دینا عافیت طبلی کی وجہ سے نہیں تھا بلکہ وہ واقعا ایسی ہی فکرر کھتے تھے اور اس کی وصیت بھی کیا کرتے تھے۔ (۲۷)

لیکن وہ کیوں ایسی فکر کے حامل تھے بیا مران کے فقہی وکلامی مبانی سے مربوط ہے کہ جس کی طرف ہم نے اشارہ کیا، ان کا عقیدہ تھا کہ قہر وغلبہ اور تکوار کے زور پر امامت وخلافت ثابت تو ہوجاتی ہے اور جب وہ قائم ہوجائے تو کسی کو کوئی حق نہیں بتما کہ وہ اس کے سامنے قیام کرے اور جو قیام بھی ہوگا وہ نامشروع ہوگا۔ پس جب نظام اور حفظ نظام اصالت کی شکل اختیار کرلیں تو اس صورت میں بیا مرکوئی اہمیت نہیں رکھتا کہ کون اس کے ما لک ہیں، یا اس میں حاکم کے شرائط ہیں یانہیں، بی مسکلہ ہے اہمیت ہوجائے گا۔ اصل نظام کا قدر تمند ہونا ہے نہ کہ وہ شرع وعد الت کے موافق ہے یانہیں، بی مسکلہ وجوب اطاعت و مشروعیت کا باعث بتا

ہے نہ کہ اس کی خصوصیات اطاعت و مشروعیت کا باعث ہے اور چونکہ ایسے شرائط حاکم میں پائے جاتے ہیں لہٰذا اس خلیفہ کی اطاعت واجب ہے جوخلق قر آن کا معتقد اور اس کی تبلیخ و ترویخ کرتا ہے۔ اس لئے کہ لوگوں کا اعتقادتھا کہ حاکم کی مخالفت کے نتیجہ میں ہونے والے نقصانات قولی وفعلی امر بہ معروف اور نہی از منکر کے نتیجہ میں حاصل ہونے والے فائدے سے کہیں زیادہ ہیں لہٰذا اس سے پر ہیز کیا جائے۔ اگر چہ بیا ایک حق بات ہے، لیکن اگر اس کے حدود معین نہ ہوں اور ہرصورت میں اسے درست مان لیا جائے تو اس صورت میں استبداد ہوا بھی ہے۔ (۲۸)

396

بالکل اسی بنیاد پرتھا کہ جس کی وجہ سے ابن خنبل نے کہا کہ واثق کے خلاف زبان اعتراض نہ کھولنا اور کوئی اقدام بھی نہ کرنا اور اسی نکتہ کی وجہ سے تھا کہ معتصم، شدت پسند، جاہل اور قدر تمند خلیفہ کو امیر المؤمنین کے علاوہ کسی دوسرے نام سے نہ نوازیں، جب کہ اسی کے ہاتھوں شدیدتریں شکنج برداشت کئے۔(٦٩)

یمی وہ عوامل تھے کہ جس نے اہل سنت کے بزرگ علما کے ذہنوں میں مسلما مذیت اور اسکے نظامی تحفظ کی فکر ڈال دی بالخصوص تیسر اعامل نہایت مؤثر اور فیصلہ کن تھا، نیز بیداہل سنت اور اہل تشیع میں ایک اساسی فرق تھا اور وہ عامل کہ جس کی وجہ سے شیعوں کو طول تاریخ میں مذمت یا انھیں سرزنش کی جاتی رہی ، یہی تیسر ا ( آخری ) عامل تھا۔ انھوں نے ہمیشہ کہا اور کہتے ہیں کہ شیعہ اپنے اقدامات کے ذریعہ مسلمانوں کی صفوں سے خارج اور اختلاف کے پیدا

ہونے کا باعث ہیں، بلکہ بعض تو اسی علت کی وجہ سے امام حسین پر اعتراض کرتے ہیں، کہ کیوں انھوں نے مسلمانوں کے اجماع کے خلاف قدم اُٹھا یا اوران (کی صفوف) میں تفرقہ ڈالا۔(۷۰)

397

یہاں پرمسلہ پنہیں ہے کہ امام پر کی جانے والی تنقید صحیح ہے پانہیں یعنی کیاامام نے مسلما نوں میں تفرقہ ڈالایا مسلہ کچھاورتھا، یہاں جو چیز ہرایک سے زیادہ اہم ہے وہ بیہ ہے کہ پینقیدان کے افکار اور اعتقاد کا نتیجہ ہے، ایسے خیالات کا مالک ہونا ایس ہی تنقیدوں کا باعث ہوتا ہے اوراییا ہوابھی۔وہ لوگ جوامام پر اعتراض کرتے ہیں وہ ایسے خیالات کے مالک ہیں اور وہ لوگ کہ جھوں نے اپنی زبانیں بندرکھیں ان مخصوص روایات کی وجہ سے سے کہ جو آپ کی شان میں ہیں بلکہ اہل سنت کے بزرگ علمانے ان روایات کوفل بھی کیا ہے۔ یعنی مسلما نوں میں تفرقہ ایجاد کرنے کی حرمت جوان کے افکار کا ایک طبیعی نتیجہ تھا اور وہ روایات جوامام کی شان اور مرتبہ پر دلالت کرتی ہیں، ان دونوں کے درمیان تضاد کود کیھتے ہوئے احادیث کو اختیار کیا ہے،ان لوگوں کا خاموش رہنا بلکہ بعض مواقع پر تمجید ونعریف کرنا اسی علت کی وجہ سے تھانداس وجہ سے تھا کہ دا قعہ کر بلاان کے فقہی وکلامی موازین اور معیار سے موافق تھا۔ البتہ اس مقام پر اہل سنت کے ان علما کے سلسلہ میں ہماری بحث ہے جوالگ تھلگ اور حکومتوں سے وابستہ نہیں ہیں، ورنہان کے درمیان دین فروش اور ظلم واستبدا دیے خوگر علما بھی ہیں جوفاسد حکام کے اعمال وکر دار کی توجیہ کے لئے لاف وگزاف باتیں کرتے ہیں اور کہتے ریتے ہیں اگر جیوان کی بات امام حسین کی اہانت کا باعث ہی کیوں نہ بنے۔

این قبیم کانظر به اس مقام پر بہتر ہے کہ اہل سنت کے فقہا میں سے ایک عظیم فقید ابن قیم کے نظرید کوذکر کریں، وه اپنی اټم اور واقعی کتاب اعلام الموقعین میں ایک جدافصل بنام زمان و مکان ، احوال و نیا تاورنتائج کے تغیر کے ساتھ فتوی کامختلف اور متغیر ہوجانا ہے، وہ اس فصل میں کہتے ہیں : کہ کیا شریعت لوگوں کے دنیوی اور اخروی مصلحتوں کی وجہ سے بنی ہے؟ ایک مفصل بحث کرتے ہیں اور پھر نہی ازمنگر کے درجات اور اس کے شرا ئط کا تذکرہ کرتے ہیں اور اس نکتہ کے تحت اس طرح اپنے بیان کوجاری رکھتے ہیں: آنحضر صلی اللہ علیہ وآلہت نے نہی از منگر کو واجب قراردیا ہے تا کہ اس کے ذریعہ وہ احکامات اجراء ہوں جسے خدااور اس کا رسول پسند کرتا ہے، پس اگراسی نہی ازمنگر کی وجہ سے کوئی عظیم منگراورعصیان انجام یائے کہ جسے خدا اوراس کا رسول ناپسند کرتا ہے توبیہ جائزنہیں ہے اس لئے کہ خدا ایسے منگر کو پسندنہیں کرتا اور اسے انجام دینے والے کوعذاب دے گا جیسے کہ قیام اور خروج کے ذریعہ سلطان پاکسی والی ( گورنر ) کے لئے نہی از منگر کرنا، کیونکہ بیرنہی از منگر ابد تک کے لئے ہرفتنہ کی جڑ ہے، اصحاب نے آنحضر صلی اللہ علیہ وآلہ ت سے ان والیوں اور امیروں سے قبال کرنے کے سلسلہ میں سوال کرتے ہیں کہ جونماز میں اس کے وقت سے تاخیر کرتے ہیں، تو کیا ہم ان سے قبال کریں؟ تو آنحضر صلی اللہ علیہ وآلہت نے جواب میں فرمایا بنہیں، جب تک کہ وہ نماز کو قائم رکھے ہوئے ہیں۔اگرکوئی امیر کوکسی ایسے کام میں مشغول دیکھے جواس کے نز دیک مکروہ ہے تو

398

صبر کرےاوراس کی اطاعت سے منہ نہ موڑے۔ اگر کوئی شخص اسلام پر دارد ہونے والی بڑی یا چھوٹی بلا ڈں کا تجزیبہ کرےتوا ہے بخوبی معلوم ہوگا کہ بیسب کچھاس اصل یزمل نہ کرنے اور منکر پر صبر نہ کرنے کا نتیجہ ہے۔ان لوگوں نے ایک منکر کوختم کرنے کی کوشش کی لیکن اس سے بڑی مصیبت میں گرفتار ہو گئے، آنحضر صلی اللہ علیہ وآلہت نے مکہ میں بڑے بڑے منكرات اور ناپسندید ه امور کامشاہدہ کیا کیکن آپ میں اتن قدرت نتھی کہ اس کی روک تھام کرتے۔لیکن جب خداوند عالم نے مکہ کوآپ کے لئے فتح کردیااور وہ دارالسلام بن گیاتو پھرآپ نے خانہ کعبہ میں تبدیلی لانے کے لئے کمر ہمت باندھی اورا سے دیسا ہی بنایا جیسا کہ جناب ابراہیم نے بنایا تھا،لیکن جس بات نے آپ کواس مہم سے رو کے رکھا تھا درواقع آپ قادربھی تھلیکن ایک بڑے فتنہ میں گرفتار ہوجانے کا ڈرتھا، اس لئے کہ اس حرکت کو قریش برداشت نہیں کر سکتے تھے کیونکہ وہ نئے نئے مسلمان ہوئے تھے اور کفر کوچھوڑے ہوئے انھیں زیادہ دن نہیں گذرے تھے، یہی علت تھی کہ جس کی وجہ سے آپ نے امیروں سے جنگ کاتھم نہیں دیا اور اس منگر کورو کئے کیلئے کوئی اقدام نہ کریں ورنہ اس سے بڑا فتنہ کھڑا ہوجائے گا۔(۷۱)

399

عدالتخوابىاوم قدم تطلبي

اس مقام پراہم ہیہ ہے کہ ان دونظریات اور تفسیروں کے نتائج بالکل جدا اور متفاوت ہوں گتاریخ تشیع اور سنن نیز ان کی موجودہ صورت حال کے تجربوں نے اس بات کو ثابت کر دیا ہے کہ وہاں نظریات اور تفاسیر سے زیادہ انھیں دومختلف اقسام کے نتیجہ سے متاثر ہیں، ان میں سے ایک مہم ترین فرق ہیہ ہے کہ دوران معاصر میں انقلابی عناصر اہل سنت کی حکومت میں بالکل شیعہ حکومت کے خلاف انقلابی عناصر جو عدالت خواہ اور قدرت طلب ہے، اس سے بالکل متفاوت ہے۔(۷۲)

دور حاضر میں حقیقی شیعوں کی سب سے بڑی مشکل بلکہ سب سے حساس ترین اور پریشان کن بات ان کی عدالت خواہی ہے۔ ان کے اسلامی اور سیاسی اعتقاد اور طرز فکر جوان کے لئے الہما مبخش اوران کی تحریک کا سرچشمہ ہے وہ ان کی عدالت خواہی انصاف پسندی ہے وہ لوگ اُٹھ کھڑے ہوئے تا کہ عدالت کو پورے معاشرہ میں قائم کر سکیں ، یا بالفاظ دیگر میہ کہنا مناسب ہے کہ اُنھوں نے قیام کیا ہے تا کہ ایسے اسلام کو بر پاکر یں جس کا اصلی پیغام عدالت اور اس کی برقر ارکی اور استواری کو استحکام بخشیں جب کہ اہل سنت کے در میان الحظے والی تحریکیں صرف اس لئے ہیں کہ وہ ایک قدر تمند اور باعظمت اسلامی مرکز کی بنیا دڈ ایس ، صدر اسلام میں قائم مسلمانوں کی قدرت وشوکت کو دوبارہ پہلے ہی کی طرح برقر ارکرنا چاہتے ہیں اور ان کی خواہش ہے کہ گذشتہ جیسی قدرت کے مالک رہیں اور ان کے لئے قدرت کے

401

نمونے صدر اسلام میں خلفاء ہیں، ان کی نظر میں اسلام دین کے پہلے مرحلہ ہی میں ایک قدرت ہےاوراس کی تاریخ قدرت اوراقتدار ہے۔لیکن ان کے مقابلہ میں شیعہ بلکہ اس دور کے شیعہ پہلے دور میں اسلام کودین عدالت قرار دیتے ہیں اور اس کی اصلی تاریخ عدالت اورانصاف ہے مثلاان کی نظر میں خلیفہ دوم کی مہم ترین خصوصیت قدرت وعظمت ہے اوران لوگوں کی نظر میں امام علی کی مہم ترین خصوصیت آپ کی عدالت اور مساوات ہے۔ وہ لوگ صدراسلام کے تابناک اور درخشان دور میں خلفاء کی شکل میں ایسے قدر تمندا فرادکود کیھتے ہیں جواس دور میں ایک عظیم حکومت حاکم تھی درحقیقت اس دور میں سیج خلفاء کی شکل میں عدالت و انصاف اور مساوات کا مظہر دیکھتے ہیں جو ایک سادہ انسان کی طرح زندگی گذارتے تھاور تنہادین دعدالت کی خاطر سرجھکاتے تھےاور بس۔ (۷۳) درست یہی علت موجب تھی کہ ایران کے اسلامی انقلاب کے بعد جب قدرت اور حکومت کی باگ ڈور ذمہ دارانقلابیوں کے ہاتھ میں آگئی، تو اس کے داخلی تغیرات کا عدالت اور عدالت اجتماع کے اجرا کرنے پاسے اجرانہ کرنے کی بذسبت جائزہ لیناچا ہے ۔ تمام نکات

میں ہرایک سے اہم نکتہ جوانقلاب کے بعد داخلی اُتار و چڑھا وَکی شکل میں نظر آتا ہے وہ یہی نکتہ تھا۔ اور دوسرے مسائل اسکے بعد اہمیت رکھتے تھے لیکن اگر بالفرض ایسا کوئی انقلاب اہل تسنن کی سرز مینوں پر واقع ہوتا تو بیہ سلم تھا کہ عد الت کی بہ نسبت لوگ اس قدر حساس نہ ہوتے بلکہ احتمال قوی تو بیہ ہے کہ وہ اس انقلاب کو قدر تمند بنانے کی فکر میں رہتے۔ البتہ بیہ روش اس انقلاب کے قدر تمند ہونے اور کمل طور پر اجتماعی نیز مختلف افکار کے حامل عناصر

کے جذب ہونے کا باعث ہوتی۔(۷٤)

انقلابي پوشيد ەتوانائيوں ڪے مقامات

امذیت وعدالت کے متعلق ایسے نظکرات کا ایک دوسرا نتیجہ پیچی ہے کہ اہل سنت کی حکومت میں ہونے والے اکثر قیام دینی اور ثقافتی لحاظ سے بامقصد تھے اور بہت کم ایسا ہواہے کہ ان میں ساسی تحریکیں دیکھنے میں آئی ہوں، جبکہ تشیع کی حکومت میں فاطمی خلفاء کے ہونے کے باوجود سیاسی تحریکیں کثرت سے دیکھنے میں آئی ہیں، شیعوں کے زدیک حکام کے خلاف قیام کے لئے تا حد کافی دلائل تھے۔ لہذا شیعوں کے نزدیک ایسے قیام کے وجود میں آنے کا امکان ان اہل تسنن کی بہ نسبت کہیں زیادہ تھا جن کے پاس نہ ایسے اصول تھے بلکہ ایسے قیام موجودہ نظام کے لیخل تصلید اان کے نز دیک نامشروع اور ناجا ئز شار کئے گئے ہیں۔ اہل سنت کے درمیان دین وتہذیب کی خاطر ہونے والے قیام تنہاان کے نز دیک سیاسی و معاشرتی نظری اصول کے نہ ہونے کی وجہ ہے نہیں تھا۔ معاشرتی وسیاسی میدان میں کہ جو جائز بھی ہواوران میں انقلابی عوام کی تغییر طلب توانا ئیوں کواپنے اندر جگہ بھی دے سکے اور انھیں کامل ہدایت کر سکے،فطری طور پرالیں تبدیلیاں اور اصلاحات دغیرہ دین وتہذیب کے دائرے میں امکان پذیر ہیں اور شیعوں کے لئے ایسی کوئی مشکل نہیں تھی جواہل تسنن کیلئے ہے، بلکہ اس بات کا امکان بھی ہے کہ بدانقلابی توانا ئیاں اپنے مشروع دائرے میں جاری ہوں خواہ وہ معاشرتی ہوں یا ساسی یا سلحوں کے ذریعہ ہی کیوں نہ ہوں، اس سلسلہ میں کوئی

402

مشکل نہ تھی لہذا انقلابی توانا ئیاں اپنا ایک فطری مقام حاصل کر چکیں ، لیکن اہل سنت کے لئے ایسا کوئی امکان نہیں تھا، ان کے دہاں عصیان و طغیان اور عمومی غم و غصہ کے اظہار کرنے کے مقامات بند کرد نے گئے تھے؛ حاکم اور بدعتوں کے خلاف قیام نہیں کیا جا سکتا تھا۔ اس وجہ سے اکثر تحریکیں بودینی اور کج فکری کو مٹانے کی خاطر وجود میں آئی تھیں بشر طیکہ ان کا حاکم سے کوئی ربط نہ ہو۔ بھی میتحریکیں معتز لہ سے مقابلہ کے لئے بھی شیعیت و تصوف اور فلاسفہ سے مقابلہ کے لئے تو بھی مذاہب اربعہ اور فقہی اور کلامی مکا تب میں سے کسی ایک سے مقابلہ کے لئے اور بھی لوگوں کے عقائد اور ان سے مقابلہ کے لئے و جود میں آتی تھیں جو ایک خاص ، متعصب اور خشک مزان جارہ کا دور ان سے مقابلہ کے لئے و جود میں آتی تھیں جو ناموں اور خون ہدر اور حلال ہوجاتے تھے۔ (ہ ۷)

403

تاریخی لحاظ سے مسلمانوں کے درمیان ہونے والی لڑائیوں کے لامتنا ہی سلسلہ کا اصلی سبب یہی عامل تھا۔ ان فرقوں میں متعدد مشترک ذکات کے ہوتے ہوئے جوانھیں ایک مرکزی نکتہ کی طرف راہنمائی کرتے تھے، ان نکات کے ہونے کے باوجود اسلام کی تاریخ میں اسلامی فرقوں کے درمیان خوں ریز لڑائیوں کی کثرت ہے۔ اس کے علاوہ اجتماعی ، سیاسی اور قومی عوامل بھی دخیل رہے ہیں لیکن اس نکتہ کو فراموش نہیں کیا جاسکتا کہ انقلابی توانائیوں کے خروج کے لئے جائز اور صحیح مقامات نہ ہونے کی وجہ سے کہ جس کی مدد سے سیاسی اور معاشرتی اصلاحات انجام دی جاتیں ہیں، خود ایسی توانائیوں کے مخرف ہونے کا عظیم عامل ہے جو فطری ہونے کے ساتھ ساتھ ہے، جب ایسی توانائیوں ایٹ ز مقامات سے خروج کے

لیے محروم کردی گئیں تواس صورت میں بیام فطری ہے کہ بیتوانا ئیاں ان مقامات سے خارج ہوں گی جوان کی نظر میں جائز ہوں گی۔اور بجائے اس کے کہا سے حاکم کے نظام کو برقرار کرنے کے لیے صرف کرے مختلف بہانوں سے خود مسلمانوں کیلیے وبال جان بن جائے گی۔(۷۶)

404

یہ بات مخصوصا اسلام جیسے دین کیلئے بہت اہم ہے۔ اسلام دوسرے ادیان کے مقابلہ میں کہیں تو انا ہے کہ وہ انھیں اکٹھا کرنے اور اپنے اہداف کو حاصل کرنے میں قدر تمند ہے، دیگر ادیان بھی کم وہیش فردی کا میا بیوں کے لئے اپنی تو انا ئیوں کو صرف کرتے ہیں، دین کوئی بھی ہواس کا آخری ہدف فرد کی فلاح اور کا میا بی ہے، اسلام بھی ایسا ہی دین ہے، کیکن اس میں اور دیگر ادیان میں فرق یہ ہے کہ بیا نفر ادی کا میا بی اجتماعی کا میا بی کے زیر سا بیے حاصل ہوتی ہے کہ جواس دین کی ترقی میں ہو۔

انتہائی کامیابی ہیہ ہے کہ بید نین اپنیمعا شرقی ہدف کو حاصل کر لے اور انسان اسی صورت میں کامیاب ہوگا کہ جب وہ اپنے آپ کو ایسے اہداف کے حصول کی خاطر وقف کر دیا ور چونکہ ایسا ہی ہے لہذا بید دین یعنی دین اسلام دوسرے ادیان کے مقابلہ میں ہر ایک سے بہتر افراد کی پوشیدہ استعداد کو آشکار کر بے اور ان صلاحیتوں کو اپنے اہداف کی کامیابی کے راستہ میں صرف کرے، یہی وجہ ہے کہ ایک مسلمان کی یہی کوشش رہتی ہے کہ وہ اپنی استعداد کو زیادہ سے زیادہ اپنے دین کے چھیلانے میں صرف کر بے اور فداکاری کی حدتک کوشش کرے، اس کا بیٹل اس کی انتہائی کا میابی کا راز ہے لیکن دوسرے ادیان میں بیکا میابی ایک قسم کی نفسانی

تمرین یا کسی فردی یا بعض اوقات اجتماعی کوششوں کی وجہ سے حاصل ہوتی ہے اور بیکوشش مجھی اسلام کی طرح اجتماعی اور اسے عمومی بنانے کے لئے نہیں ہوتی لیکن اس دین میں بیر کامیابی اکثر انفرادی یا اجتماعی کوشش کے ذریعہ حاصل ہوتی ہے اور وہ بھی ایسی اجتماعی کوشش کہ جو اس کے اہداف کو کا میاب بنانے میں مدد گار ثابت ہو۔ اس در میان اہم بس سے ہے کہ اسلام میں اتنی تو انائی ہے کہ وہ ایک مسلمان کی پوشیدہ صلاحیتوں کو بخلی بخت اور اس کی اچھی طرح پر ورش کر کے انھیں استعال کر سکتا ہے۔ (۷۷) میہ موضوع کی مزید وضاحت کے لئے

405

انسان میں فدا ڪار می ڪاجذ به انسان کی ايک اہم خصوصيت ہيہ ہے کہ وہ اپنے آپ کو کسی دوسری شی کے ضمن میں يا کسی شی کے تحت الشعاع میں آنا چاہتا ہے، انسان کی بیخصوصیت ثابت اور تغییر ناپذیر ہے اور اگر کسی شخص میں پیخصوصیت ہوتو اس کا مطلب پنہیں ہے کہ اس میں پیخصوصیت بالکل نہیں جاتی ہے بلکہ بیا ختلال اس کے اندرونی پر اکندگی کی وجہ سے ہے، ایسے لوگ مختلف اور گونا گون عوامل کے درمیان داقع ہوتے ہیں۔اور ان کی تو انائیاں پر اکندہ ہوچکی ہیں، نیز ان میں الی خصوصیات کو اظہار کرنے کی صلاحیت بھی نہیں ان میں ایک دین ہے کہ جو بدون لیکن وہ عناصر جو انسان کو اپنے جاذبہ میں لے سکتے ہیں ان میں ایک دین ہے کہ جو بدون شک ہرایک سے اہم اور تو انا ہے اور بیا سے اصرف اس وجہ سے ہے کہ اس میں دین خواہتی اور

خدا پرتی کی فطرت موجود ہوتی ہے اور دوسری طرف خود دین عظیم مفاہیم کا مجموعہ اور صاف و شفاف ماہیت کا حامل ہے، یہی وہ اسباب ہیں کہ جس کی وجہ ہے دین انسان میں اس کی تہوں تک نفوذ کرجاتا ہے اور اسکی مرئی اور غیر مرئی تمام طاقتوں کوخود استعال کرتا ہے۔ اس مسَلِّه میں اسلام اور دوسرے ادیان میں کوئی فرق نہیں ہے، لیکن عیسا ئیت ایسی خصوصیت ے سرفراز نہیں ہے قرون وسطی میں عیسائیت نے اپنے مانے والوں کواہی طرح استعمال کیا جس طرح اسلام نے اپنے ماننے والوں کو استعال تھا۔ ایک عیسائی مبلغ یا جنگجو اسی جوش و ولولہ کے ساتھ جاں فشانی کرتا تھا کہ جس طرح ایک مسلمان مبلغ یا محاہد کرتا تھالیکن اس دور میں اسلام کے علاوہ تمام ادیان نے اپنی اس روش میں تجدید اور اس کا رخ بدل دیا ہے، بہت سی حقیقتوں ،عناصر اولیہ اور اصول سے چیشم یوشی کر لی ہے ،موجود ہ عیسا ئیت قرون وسطی کی عیسائیت کے مقابلہ میں درست اور ایک ایسے دین میں ڈھل چکی ہے کہ جس میں اپنی محدودیت کی وجہ سے اتن صلاحیت نہیں ہے کہ وہ گذشتہ ایام کی طرح اپنے چاہنے والوں کی توانائیوں کواکٹھا کر سکےاوراخیں اپنی خدمت میں لے سکے۔

406

اور آج جوعیسائیوں میں ایا م سابق کی طرح قدرت نہیں پائی جاتی تو بیاس وجہ سے نہیں ہے کہ وہ ضعیف ہیں بلکہ اکثر اس عیسائیت کے ضعف کی وجہ سے جس کے وہ معتقد ہیں اس لئے آج کی عیسائیت میں وہ قدرت اور قاطعیت نہیں ہے جو ایا م سابق میں تھی بلکہ اس قدرت کی حامل نہیں ہے کہ جس کا ہر مذہب محتاج ہوتا ہے، جب بی تسلیم کر لیا جائے کہ دین اپنی بقا یا کسی دوسرے بہانوں کی وجہ سے تمدن جدید، اس کی ضرورتوں اور اس کے

407

اقتضائات کی وجہ سے بلکہا پنے مادی معیاروں اور نظام مادی کی وجہ سے قدم بہ قدم پیچھے ہٹتا جار ہا ہے اور اپنی حقیقت کو کھو بیچا ہے اور موجود ہ صورت کے مطابق ہونے کی فکر میں ہے، یہ امرجس طرح بھی واقع ہودہ اپنی چی کچھی توانائی بھی کھو ہیٹھے گاجس کے ذریعہ دہ اپنے ماننے والوں اور اپنے عاشقوں کے درمیان تبدیلی لانا چاہتا ہے گا تا کہ اس کی راہ میں جانثاری کرے، آج کے دور میں عیسا ئیوں کا ضعف ان کے ایمان کی وجہ سے نہیں ہے بلکہ اس عیسائیت کے ضعف کی وجہ سے سے کہ جوآج کلیسا کے ذریعہ بنیخ کیا جارہا ہے۔ (۷۸) آج کے دور میں دوسر بے ادیان اور خصوصاعیسا ئیت میں ایک بنیادی فرق یہی ہے۔اسلام نے ایسے مختلف اسباب جوخود اس کی ماہیت سے مربوط ہیں اور ان کی وجہ سے دور حاضر میں اس راستہ کونہیں انتخاب کیا جسے اپنانے کے لئے دوسرے ادیان مجبور ہوئے اور اسلام ایسا کر بھی نہیں سکتا تھا،قرن حاضر کے متمدن مسلمانوں نے بہت کوشش کی اوراس کی ماہیت سے چیثم یوشی کرتے ہوئے آج بھی اسی انتخاب پر اصرار کررہے ہیں جسے دوسرے ادیان نے ا پنالیا ہے۔شایدیمی وہ اسباب ہیں کہ عصر حاضر میں جوانوں کے وہ اعتقادات نہیں ہیں جو ان کے آباء واجداد کے تھے یعنی اس کا مطلب مدیب کہ بیددین نے زمانہ کے بدلنے کے ساته ساته این اصالت اور حقیقت، خلوص اور صراحت و قاطعیت ، یقین اور تمامیت کی حفاظت کرنے کے بجائے سابق جاذبہ کو محفوط رکھا ہے اور ابھی اسی خلوص اور جاذبوں سے سرفراز ہےجن کا ایام سابق میں حامل تھا۔جس طرح آج نسل جوان کوسیراب کررہا ہے اس طرح قرون گذشته میں ان کے اسلاف کوسیر اب اور اُخیس استعال کیا ہے۔ (۷۹)

بہرحال ہماری بحث اسلام کے سلسلہ میں پیتھی کہ اس میں اتنی قدرت ہے کہ وہ اپنے پیرد کاروں کی پیشیدہ قدرتوں کوآ شکار کرےاورانھیں اپناعاش بنالےاورانھیں اپنے اہداف کی راہ میں اکٹھاطاقتوں کواپنے اہداف ومقاصد کی ترقی میں استعال کر لیکن نکتہ یہاں پر ہے کہ جب بھی طاقتیں بیہ پر دان چڑھیں اور آشکار ہوئیں انھیں سیاسی واجتماعی میدان میں ظاہر ہونے کا موقع نہیں مل سکا اور انحراف اور تعصب کا شکار ہوگئیں۔ اور پھر اس شی کے مقابلہ میں آجاتی ہیں جسے بدعت کا نام دیاجا تا ہے، جب احساسات اورعواطف جوش میں آتے ہیں توعقل ومنطق برکار ہوجاتی ہے،اس صورت میں انسان بدعتوں کا مقابلہ کر کے دین سے متعلق اپنے فرض کوادا کرنے کی کوشش کرتا ہے، ایسے موقع پر اس کے لئے بیکوئی اہمیت نہیں رکھتا کہ جس پر وہ حملہ کررہا ہے وہ اس کا خونی بھائی ہے یا دینی بھائی، بلکہ اس کی نظر میں مد مقابل سے مقابلہ دین سے اخلاص کا ایک وسیلہ ہے اور اس کا بیمل دین وحق اور قرآن و پنجیبر کی نصرت کی مانند ہے، بیصرف اس وجہ سے ہے کہ وہ سامنے والے کو منحرف سمجھر ہاہے اگر چیاس کا انحراف ظنی یا دہمی ہی کیوں نہ ہو، اس کی کوشش رہتی ہے کے اس سے مقابلہ کرے اپنی ایثار و قربانی کی آگ کو خاموش کرے اور یوشیدہ فداکاری کو آشکار کر سکے۔(۸)

408

اسلامی تاریخ میں اہل تسنن کے درمیان خونین جنگوں کے حوادث کم نہیں ہیں۔مقام تعجب ہے کہ حنفی، شافعی۔(۸۱) اہل حدیث یا غیر اہل حدیث کے درمیان شیعوں کی بہ نسبت خونین جنگوں کی کثرت ہے۔(۸۲) یہاں تشیع یا غیر تشیع کا مسکہ نہیں تھا۔ البتہ جس نکتہ کو ہم نے

بیان کیاس کے تحت اہل تسنن کے طرف سے شیعہ مخالف حرکتیں اور شیعوں کی طرف سے اہل سنت مخالف تحریکیں کہیں زیادہ وجود، میں آئی ہیں، اس لئے کہ شیعہ ہمیشہ سے اقلیت میں رہے ہیں اوراہل تسنن کی مانند فقہمی وکلامی محدودیتوں کی وجہ سے اجتماعی وسیاسی تحریکوں اور انقلابی توانا ئیوں کو بروئے کارلانے نیز ان تحریکوں کے سہارے تبدیلیاں پیدا کرنے کی فکر میں نہیں تھے۔ اس کے علاوہ ان لوگوں کے نز دیک فقہی و کلامی مبانی اور مذہبی طرز نظر نیز تاریخی تجربہ اس طرح نہیں تھے کہ جو اہل سنت کو دین سے خارج ہونے کا نام دے دیتے۔(۸۳) بلکہ بنیادیمشکل یہ تھی کہ دینی خلوص کوظاہر کرنے کے لئے بدعت کا مقابلہ کرنے کے لئے کوئی دوسرا راستہ ہیں تھالیکن ہم نے اس بات کو بھی ذکر کردیا ہے کہ ان بدعتوں سے مقابلہ کیا جاتا تھا کہ جو حاکم وقت سے مربوط نہ ہوں۔ گویا بدعتوں سے مقابلہ نے دینی فدا کاری کے اصل وینیاد کواپنے اندرجذب کرلیا تھا، اس لئے کہ اس کے اظہار کرنے کے تمام راستہ مسدود ہو چکے تھے، یعنی اپنے آپ کو دین کے عظیم اہداف کی راہ میں قربان کردینا اور اس طرح به بدعتوں سے مقابلہ کی صورت اختیار کر گیا اور بہائیں حرکت تھی جواب بھی باقی ہے۔(۸۶)

409

حاكم نظام كاطرز تفكر

ابھی تک جو پچھ بھی بیان ہواہے وہ شیعوں اور سنیوں کے قرن اول ودوم سے متعلق سیاسی نظریا ت کا سلسلہ تھااور بیر کہ کس طرح اہلسنت کی فقہ اور ان کا کلام وجود میں آیا۔اور اس اسلوب

نے اسے تحقق بخشنے میں کیا کردار پیش کیا۔لیکن بعد والی صدیوں میں بید بنیا دیں کیونکر واضح ہو سمیں اور اس میں تبدیلیاں آئیں ، بیدا یک مستقل موضوع ہے کہ جس پر روشنی ڈالے بغیر موجودہ صورتحال کے سلسلہ میں تحقیق نہیں کی جاسکتی۔ کیونکہ بالخصوص اخمیں ادوار میں اہل تسنن کے اجتماعی ، مذہبی اور نفسیاتی گروہ عملی طور پر وجود میں آئیاور اخمیں ایا م میں خلفاء بن عباس کا دینی اور سیاس طریقہ کارنہایت مؤثر اور یقین آور رہا ہے اگر چواہل سنت کے سیاس اور فکر کی اصول خلفاء راشدین ، بنی امیداور محصوصا معاویہ کے دور میں بنائے گئے تھے کیکن در حقیقت یہ بنی عباس تھے جنھوں نے اسے ایک خاص شکل میں پیش کیا اور اسے قطعی بنایا ، ان کی مزورت تھی اور اس کا اظہار بھی کیا کرتے تھے اور اپنی حکومت کو تو کی دمضوط بنانے اور اسے دوام واستمرار عطا کرنے کے لئے ممکن حد تک اس سنت استفادہ بھی کرتے منا نے اور اسے دوام واستمرار عطا کرنے کے لئے ممکن حد تک اس سامی میں کہیں کر کے سیتھی کرتے منا ہے اور کی استفادہ بھی کر اور استماد کرنے کے ایک خاص شکل میں پیش کیا اور اسے قطعی بنایا ،

410

اسلامی علوم، فقہ، حدیث، تفسیر، کلام، رجال اور تاریخ کی تدوین ونشرا شاعت کی بازگشت بھی انھیں کے دور میں ہوتی ہے لہٰذاان کی عمومی سیاست کی وجہ سے سید امرطبیعی تھا کہ سید مسلدان کے مصالح ومنافع کے زیرا نر قرار پائے ۔ اور ہوا بھی ایسا ہی یہاں تک کہ اہل سنت کی فقہ اور کلام اس دور کے معاشرہ پر حاکم نظام سے وابستہ ہو گئے اور انجام سیہ ہوا کہ سیدا یک موجودہ نظام کی آئیڈیالوجی نے استو جبیہ کرنے اور اسے مشروع بنانے کی شکل اختیار کرلی۔ (۸۸) اور جب عباسی خلافت کا قلع قمع ہو گیا اور اس کی بنیا د گر گئی تو اس کے بعد بھی سیہ پیوند باقی ر ہا اور صاحبان قدرت کی خدمت کا مقام بنا۔

اس نکتہ کی مزید توضیح ضرور کی ہے۔ در حقیقت واقعیت ہی ہے کہ عباسی خلفاء اپنی خلافت اور قدرت کو مضبوط بنانے کے لئے سابق خلفاء سے کہیں زیادہ دین کے مختاج تھے، امویوں کے دور میں اسلامی معاشرہ عباسیوں کے دور سے کہیں زیادہ منتجم اور متحد تھا اس کے علادہ جدید مسلمان امویوں کے دور میں نظام جدید سے مرعوب اور ایک ایسی قدرت کے سامنے تسلیم تھے جس نے ان شکست خور دہ مما لک کے سلاطین کے تختہ الٹ دیا تھا، وہ تازہ مسلمان یا تو ان گذشتہ حوادث کا نظارہ کرر ہے تھے یا عربوں کے رقیب یا عرب سل لوگوں کی خادم سال درکار تھے پھر کہیں وہ مؤثر اور فعال انداز میں سیاسی اور اجتماعی بلکہ دینی اور ثقافتی مسائل میں شرکت کر سکتے تھے۔

411

یہاں تک کہ امویوں کی مدت تمام ہونے لگی یعنی غیر عرب مسلمانوں نے اسلامی معاشرہ میں قدم رکھ دیا جس کا انجام میہ ہوا کہ امو کی شان و شوکت کی نابود کی کے اسباب فراہم ہو گئے اس کے علاوہ متعد دگروہ اس میدان میں سامنے آ گئے اور اس کے تمام جوانب کو مضبوظ بنا دیا دوسرا مسلہ جدید افواج کی موجود گیتھی جو سیاسی نعرہ لگار ہی تھیں بلکہ اسے دینی اور ثقافتی جنب بھی حاصل تھا جس کی بنا پر کثرت سے مثبت نتائج کے باوجو د سیاسی اور اجتماعی پر اکند گی میں اضافہ ہوا۔ (۸۷) ہوا۔ (۸۸) بہ اس وجہ سے نہیں تھا کہ عباسی خلفاء امویوں کے مقابلہ میں نالائق یا شدت

412

پیند تھے بلکہ حالات کے بدل جانے کی وجہ سے تھا،عباسیوں کا دورا پیانہیں تھا کہ جس میں امویوں کی سیاست کو باقی رکھا جاتا اور اگریہی اموی عباسیوں کے دور میں ہوتے تو اس سیاست کوا پناتے جسے عباسیوں نے اپنا یا تھا۔اورانھیں جیسی قدرت کے مالک بھی ہوتے۔ اس مقام پر جونکتہ قابل اہمیت ہے وہ بیہ ہے کہ ان شرائط نے اہل سنت کی فقہ وکلام یرخصوصاً ان ایام میں اپناا تر حچوڑ دیا اورا سے رونق مل گئی یعنی خلیفہ کا فوجی قدرت میں ضعیف ہونا اس بات کا باعث ہوا کہ اس کی قدرت کو محکم بنانے کے لئے دین کا سہارالیا جائے ، درحقیقت دین اس قدرت کا قائم مقام بن گیا جسے تلوار کے زور پر حاصل نہیں کیا جاسکتا تھا۔ لیکن اس کا ہرگزیہ مطلب نہیں ہے کہ اہل سنت کے تمام وہ علما جنھوں نے ایسے امور انجام دیئے ہیں خلیفہ کے حکم کے تابع تھے پاکسی اور منفعت کی خاطر انجام دیا ہو، بلکہ ان لوگوں کے درمیان ایسے علمائھی تھے جنھوں نے دین کی حفاظت اورلوگوں کی سلامتی کے لئے اسی طریقہ کا انتخاب کیا تھا، اس دور میں ان لوگوں کے لئے اس بحرانی اورکشکش کے دور میں جو مسله سب سے زیادہ اہم تھاوہ اسلام کی ایک قومی مرکزیت اور دین کی حفاظت کرنے والوں اور دیگرلوگوں کی جان ومال کی محافظت تھی، جبکہ حاکم ایسی مرکزیت کوتن تنہاا یجادنہیں کرسکتا لہذادین سے مددلینامسلم تھااس لئے کہاسی کی مدد سے ایسی مرکزیت ایجاد کی جاسکتی تھی۔ اس طرح دین ایک آئیڈیالوجی کی شکل میں آگیا۔لیکن اسکا مطلب بینہیں ہے کہ دین ساج اور حکومت کو چلانے میں موجودہ نظام کے آئیڈیالوجی کی ضرورتوں کے پیش نظر جواب گوہو بلکه بیشتر ایک پشت پناہ کی حیثیت سے تھا جو کم وکاست اور ضعف کی تلافی کر سکے، البتہ بہ

تلافی اس وقت ممکن تھی کہ جب موجودہ نظام میں ظاہری اعتبار سے سہی شرع کی رعایت کرے، یہاں اس بات کا امکان نہیں تھا کہ لوگوں کو اعتقادی اعتبار سے حاکم کے مقابلہ میں قیام کاحکم دیا جاتا اور وہ دین کا دفاع کے عنوان لے کر اُٹھ کھڑے ہوتے ، جبکہ بید نظام کلی طور پراس کے طواہر سے بے پر واہ تھا۔ (۸۹)

جديداعتراضات اس نکتہ کو مدنظرر کھتے ہوئے بیر کہنا مناسب ہے کہ ہارون کے بعد عباسی خلفاءفوجی اعتبار سے کسی ضعف کے شکارنہیں بتھے اہل سنت کی فقہ وکلام کی جب بازگشت سیاسی وحکومتی مسائل کی طرف ہوتی ہےتواس کی شکل بدل جاتی تھی ، یہ موضوع ہم عصر زمانے سے پہلے تک اہل سنت کی طرف سے سی اعتراض کا باعث نہیں بنالیکن ان آخری سالوں بالخصوص آخری دہائیوں میں بہت سارےاعتر اضات کا باعث ہوااوراب ان کے مظاہر کا سیاسی اورا نقلانی گروہوں کے نوشتوں اور مصر، شالی افریقا اور بعض عرب کے اسلامی مما لک میں موجود گروہوں میں خواہ اسلامی گروہ ہو یاغیراسلامی سراغ ملتاہے۔(۹۰) لیکن شیعہ طرز فکر نے شروع ہی سےایسی کوئی راہ طے ہیں گی ، اس لئے کہ اس کے اصول اس طرح نہیں تھے کہ جوموجودہ جا کم نظام حتیٰ جہاں پرشیعی حکومتیں برقرارتھیں، بدل جاتے۔ جب موجودہ نظام کی مشروعیت ان اصول دقوائد کی بنیاد پر ہو جواس کے شرائط کے مطابق یتھے،ایسی صورت میں بیرآئیڈیالوجی موجودہ نظام کی آئیڈیالوجی سے تبدیل نہیں ہو سکتی اور

414

اپنے آپ کواسکی توجیہ میں استعال کرے۔اہل سنت کے دینی نظریات کے نظری اصول و مبانی کچھاس طرح تھے کہ جوموجودہ صورتحال کو مشروع دکھانے اور اس کی توجیہ کرنے کے علاوہ کوئی اور چارہ کارنہیں رکھتے تھے۔

بیاس وجه سے تھا کہ پہلی بات تو بیر ہے کہ ان نظری اوراعتقادی اصول ومبانی تاریخی اور سیاس واقعیتوں کے تحت تاثیر واقع ہوئے ہیں بالخصوص اس جگہ جہاں صدرا سلام کی طرف بازگشت ہورہی ہوتشکیل یائی اور پروان چڑھی ہو یابعبارت دیگر یہاں پرایڈیولوجی اس سے ماخوذ واقعیت کی فرع تھی۔ جیسا کہ ہم نے اس سے پہلے ا شارہ کیا ہے کہ اہل سنت مسلہ امامت اورر ہبری میں شیعوں کے برخلاف کہ جو پہلے ہی مرحلہ میں شان نہیں بلکہ ذی شان کی دریافت کرتے اور اس کے بعد اس کی تفسیر کرتے ہیں، ان لوگوں کی نظر میں مخصوصا وہ مسائل جوصدراسلام میں داقع ہوئے ہیں وہ مشروعیت اور حقانیت رکھتے تھے،لہذا بیہا یک حقیقت تھی کہ وہ ان کی تعریفیں بھی انھیں کے دائرے میں کریں اور دوسرے بیہ کہ وہ لوگ دین کی حفاظت حکومت اوراس کے حکومتی نظام کے سابیہ میں ممکن سجھتے تھے۔ (۹۱) اور چونکہ انھوں نے اس مسّلہ کو ایک اصل کے عنوان سے قبول کیا تھالہذا اسے توجیہ کرنے اور اس کی مشروعیت کو ثابت کرنے کی کوشش میں لگے رہتے تھے۔ان کے افکار واذبان ابتدا ہی سے اسی قالب میں ڈھلےاورر جے بسے تھے نیز انکی نظر میں اصحاب، تابعین اوران کے بعد آنے والےعلا کا جماع،قر آنی نصوص اورسیرہ نبوی بھی اسی کی تائید کرتی تھی۔ (۹۲) یہاں اہم بیہ نہیں تھا کہ انھوں نے ایسی اصل کو قبول کرلیا ہے اور اس طرح ان کے اذبان سوچنے لگے

ہیں۔ بلکہ قابل اہمیت بیہ ہے کہ انھوں نے اسے اسلامی تعلیمات اور دینی دستورات کے عنوان سے ایک جزو ہمجھ لیا تھا،لہذاوہ لوگ اس کی اس طرح تفسیر کرتے تھے۔اور بی سلم ہے کہ ان کے درمیان ایسے لوگوں کی کثر ت تھی جو دنیا دوستی، سوئے استفاد ہاور حکام سے نزدیک ہونے کے لئے اسے قبول کرتے اور اس کی ترویح کرتے تھے لیکن انھیں کے درمیان کچھ ایسے لوگ بھی تھے جوابی خصوص دلاکل کی بنیاد پر جس کا ذکر آئے گا قبول کر لیا تھا۔(۹۳)

415

بہرحال بد مبانی شیعوں کے نز دیک ایک دوسری شکل میں تھے جوابی ضوابط، معیار اور اپنی اقد ارکے علاوہ کسی دوسرے اعتبار سے فکر نہیں کیا اور تسلیم نہیں ہوئے یعنی دین کی حفاظت کا تنہا راستہ موجودہ صورت حال کو بدل دینے اور حاکم کی قدرت کو کمز ور بنانے نیز جس طرح اہل سنت حاکم کی قدرت بڑھانے کے قائل تھے نہیں سمجھتے تھے، بلکہ تاریخی ادوار کے بعض دور میں اس کے برخلاف عمل کیا اور اعتقاد رکھا ہے۔ اسی وجہ سے موجودہ صورت کو اس صورت میں قبول کرتے تھے جب وہ ان کے اصول وقواعد کی بنیاد پر ہوں یا اس کے شرائط اس طرح ہوں کہ جب دین کی حفاظت اور حراست موجودہ نظام کی عدم مخالفت پر مخصر ہو، ایسی صورت میں نہ تو اسے رسی کی حفاظت اور حراست موجودہ نظام کی عدم مخالفت پر مخصر ہوں ایسی صورت میں نہ تو اسے رسی طور پر قبول کرتے تھے اور نہ ہی اس کے مقابل قیام کرتے ایسی صورت میں نہ تو اسے رسی طور پر قبول کرتے تھے اور نہ ہی اس کے مقابل قیام کرتے

ان دواصول ومبانی کے درمیان موجود تفاوت شاید پہلی نظر میں چنداں اہمیت نہ رکھتا ہولیکن دورجد ید کے بدلتے حالات نے اپنی اہمیت کو آشکار کردیا ہے اہل سنت کی حکومت میں دور

حاضر کی اسلامی تحریک کی نظر کی مشکلات اوران مشکلات کا شیعوں میں نہ ہونا اسی تفاوت کا نتیجہ ہے جس طرح سے نئی نسل کی تنقیدوں کے مقابل اہلسنت کی محفلوں کا معنی دار سکوت اسلام کی حمایت کے پیش نظر تھا اوران کے توسط سے کی گئی تفسیر کے کیوں گذشتہ اور حال میں فاسق وفاجر حکام کی حمایت کرتا رہا ہے اور آج بھی کرتا ہے؟ اس کا ان کے پاس کوئی جواب نہیں ہے۔(۹۰)

اگر چپ محض روشن فکر شیعہ حضرات وہ خواہ ایران میں ہوں یا دوسرے ممالک میں انھوں نے تقریبا ایسے ہی اعتر اضات شیعہ علما پر وارد کئے ہیں ، لیکن یہاں پر معاملہ اور اس کے اسب وعلل کچھ اور شخط لہذا قابل حل تقار اگر چپہ ایا م سابق میں شیعہ علما شیعہ حکام کے درباروں وعلل کچھ اور شخط لہذا قابل حل تقار اگر چپہ ایا م سابق میں شیعہ علما شیعہ حکام کے درباروں میں حاضر ہوتے ہیں ، جس کی ایک خاص اور بعنوان ثانوی علت تھی کہ اس زمانے میں شیعیہ علما شیعہ حکام کے درباروں میں حاضر ہوتے ہیں ، جس کی ایک خاص اور بعنوان ثانوی علت تھی کہ اس زمانے میں شیعیہ علما شیعہ حکام کے درباروں میں حاضر ہوتے ہیں ، جس کی ایک خاص اور بعنوان ثانوی علت تھی کہ اس زمانے میں شیعیت کے علاوہ قدرت کو مضبوط کرنے کے لئے صرف شیعی ہی مرکزیت تھی نہ اس لئے کہ دہ خاص اور نہ میں میں حاضر ہوتے ہیں ، جس کی ایک خاص اور بعنوان ثانوی علت تھی کہ اس زمانے میں شیعیت کے علاوہ قدرت کو مضبوط کرنے کے لئے صرف شیعی ہی مرکزیت تھی نہ اس لئے کہ دہ ضروع یا ور شیعی نہی مرکزیت تھی نہ اس لئے کہ دہ ضروع یا ور اخص وری مصلح وں یا اسے واجب الا طاعہ فرض کرتے ہوں ، اس لئے کہ مذہ ہ حقہ کے دفاع اور ضروری میں ایسے دفان دوری مصلح وں یا اسے واجب الا طاعہ فرض کرتے ہوں ، اس لئے کہ مذہ ہ حقہ کے دفاع اور کے علاوہ دوری مصلو وی یا اسے واجب الا طاعہ فرض کرتے ہوں ، اس لئے کہ مذہ ہ حقہ کے دفاع اور کے علاوہ دوری مصلح وں نہ ہوں اوری محلوں ہو گئے لہذا ان کے خلاف قیا مرکز الط مہیانہیں شکھ ہی ہوں ، این کی حمل ہوں کہ میں ایسے کوئی شرا نظ مہیانہیں محکام شیعہ ہی کی حمل ہوں انہ ہوں انھوں نے دین کی مصلحت کے مطابق وہی کیا جو کرنا چا ہے تھا۔ کی مصلحت کے مطابق وہی کیا جو کرنا چا ہے تھا۔

شيعهكاموقف

ہم حال طول تاریخ میں بادشاہوں کے دربار میں شیعہ اور سی علما کا حضور کمل طور پر علل و اسباب کی تبعیت میں متفاوت ہے۔ایک شیعہ عالم کسی بھی حال میں ایسے حاکم اوراس کے حا کمانہ نظام کو قبول نہیں کر سکتا تھا کہ جس نے ناجا ئز طریقہ سے قدرت حاصل کی ہواور دین و شرع کے مخالف طرز عمل ہو۔اورا گربھی اس کی حمایت اور تائید کیلئے مجبور ہوجا تا تھا تو وہ بھی ایک خاص دلیل اورایک امرثانوی کی وجہ سے تھا۔ (۹۶)لیکن ایک سنی عالم دین کے لئے ایسی کوئی مشکل در پیش نہیں تھی ، اس کی نظر میں حاکم چونکہ ایک حاکم ہےاور قدرت وحکومت اس کے ہاتھ میں ہے لہذا مشروع اور اس کی اطاعت واجب ہے یا کم از کم اس کی نظر میں اس کےخلاف قیام کرنایا اس کی مخالفت کرنا حرام ہےاورا گرادوار گذشتہ میں بعض علما نے حاکم کوایک حاکم ہونے کی وجہ سے اس کے واجب الاطاعت ہونے میں شک وتر دید کا اظہار کیا ہے تو اسی کے بالمقابل ان کے نز دیک ہیچی مسلم ہے کہ ایک حاکم کے مقابلہ میں قیام کرناحرام قراردیا گیا۔ (۹۷)

البنہ ہیجھی مسلم ہے کہ اخلاقی عوامل بھی اہل سنت کے علما اور متقی و پر ہیز گارفقہا کے لئے باد شاہ کے تقرب میں مانع ہوئے ہیں، چونکہ حکومت و سلطنت عموما دنیا پر سی ،عیش دنوش ،ظلم و تعدی اور آخرت و قیامت سے خفلت کے ہمراہ ہوتی ہے لہٰذا اس سے دوری اختیار کی ۔ چنا نچہ وہ لوگ بھی جو اس طرح کی زندگی گذارر ہے متھے وہ بھی ان سے دوری اختیار کرتے تھے۔ جیسا

کہ ہم نے بیان کیا کہ بیروش کسی اعتقاد کا نتیجہ ہیں ہے بلکہ ایک اخلاقی پہلو ہے۔ در حقیقت ان سے دوری اختیار کرنا دنیا اور دنیا پر تی سے پر ہیز علما اہلسنت کے نز دیک ممدوح اور مطلوب تھا۔ ان لوگوں نے اس مسئلہ میں اسی موضوع کے تحت احادیث یعنی سلاطین سے دوری کواپنے لئے نصب العین قرار دیا تھا۔ (۹۸)

مذکورہ بالا نکات کے مدنظراب اس مسئلہ کے تحت بحث کریں گے کہ کیوں بعض علما اہل تشیع اپنے دور بلکہ آئندہ ادوار میں ممتاز موقعیت کے ما لک ہوتے ہوئے بھی سلاطین کے دربار میں حاضر ہوئے۔اور مملی طور یرصفو یوں کے دور میں اکثر علماایسے ہی تھے۔

اس مسئلہ کی دلیل اس دور میں سیاسی حالات اور نیز عثمانیوں اور صفو یوں کے درمیان دائمی سمکش ہے۔ عثمانیوں یعنی صفو یوں کے دشمن شیعہ تھے۔ لہذا بیان کے فائدہ میں تھا کہ شیخ کو اسلام سے خارج اور اسلام سے نا آشا اور اس کے مخالف ہونے کے عنوان سے متعارف کرائمیں، وہ لوگ اس کے ذریعہ عوام کی حمایتوں اور انھیں ان کے خلاف بھڑکانے کے ما لک ہوئے۔ انھیں دین کا دفاع کرنے اور اخروی درجات سے بہر ہ مند ہونے کے لئے میدان جنگ میں کھینچا اور انھوں نے بھی ایسا ہی کیا۔ (۹۹) کیکن اہم تو بیہ ہے کہ لوگوں کو اپ دشمنوں کے خلاف ابھارنا تنہا صفو یوں کے خلاف نہیں تھا اور ہو بھی نہیں سکتا تھا بلکہ ان کی ملکت میں رہنے والے شیعوں کو بھی شامل تھا اور یہی وہ علت تھی کہ ان کی سلطنت میں رہنے اس قدر وسیتے تھا کہ بعض مناطق سے شیعوں کا نام ونشان تک مٹ گیا بطور مثال جب سلطان

سلیم اول نے اپنے باپ سلطان بایزید ثانی کی بادشاہت چھین لی اوراس کے بھائیوں کوتل کر کے تخت سلطنت پر بیٹھ گیا تواس نے سب سے پہلے چالیس ہزار شیعوں کے قبل عام کا حکم جاری کیا۔(۱۰۰)

در حقیقت ان دونوں کے درمیان سیاسی رقابت دینی رقابت اور دشمنی کا موجب ہوگئی۔ اور واقعیت تو بیہ ہے کہ اگر فرض کرلیا جائے کہ ان دونوں نے سیاسی رقابت بڑھانے میں ایک جیسا کر دارا دا کیا ہے تو اس میں کوئی شک نہیں ہے کہ دین کے نام پر جنگ وجد ال کی آگ ہمڑ کانے میں صفو یوں سے کہیں زیادہ عثانی پیش پیش رہے ہیں اس لئے کہ صفوی شیعہ تھیا ور شیعوں نے بھی بھی اہل سنت کو اسلام سے خارج قر ارنہیں دیا جس کی وجہ سے ان کے مقابلہ میں بھی قیا م بھی نہیں کیا۔ (۱۰۱)

لیکن اس کے برخلاف متعدد دلائل کی وجہ سے صحیح ہے کہ جس کی یہاں پر بیان کرنے کی گنجائش نہیں ہے۔ اہل سنت اکثر و بیشتر ہوا ہے کہ خود فروش، دنیا پر ستا ور مزدور علما یا ظالم و سفاک حاکم کے بھڑکانے پر شیعوں کے خلاف اقدام کیا ہے، یہاں بھی مسئلہ یہی تھا عثمانی سلاطین اسی ذہذیت اور سوابق کے بیش نظر بآسانی ان کی حکومت میں رہنے والے شیعوں کے خلاف اخصیں ابھار دیالیکن اس کے نتیجہ میں سامنے آنے والے نقصانات ان کی توقع سے کہیں زیادہ اور طولانی تھے جس کی تمام محرکین اور سلطان کو امید تھی ۔ (۱۰۰

شيعهعلمااومرصفوىسلاطين

ایسے حالات میں فطری طور پر علماتشیع مجبور تھے کہ وہ تشیع کے داحد مرکز کے دفاع میں سلطان وقت کی خدمت میں رہیں۔(۱۰۳) تا کہ اس کے ذریعہ ایسی قدرت کو جو مسلسل گونا گون رقیبوں اور مختلف دباؤ کا شکارتھی کا تحفظ کریں اور اس کی حفاظت اور مرکزیت اور شان و چوکت کی حفاظت کے ساتھ ساتھ ایک مانع بنیں وہ بھی عثمان کی حکومت میں ہونے والے بے رحمانة تل عام کے مقابل کیوں کہ ان کی طاقت رو کنے والا ایک عامل تھا عثمانی شیعوں کی ہتک حرمت اور ان کے تل وغارت ہونے کے لئے ان بحرانی ایا م میں شیعوں کی سرنوشت خواہ ایر ان کے اندر ہو یابا ہر اس درجہ صفو یوں کی قدرت اور قوت سے دابستہ ہوئی کہ ان کے تحفظ کے لئے ان کی تفویت کرنے والے نہوں پر ختم کریں گے۔ تاریخی حالات کی عکاسی کرنے والے نہوں پر ختم کریں گے۔

سلطان مراد چہارم (۲۰۳۲ ـ ۲۰۹۹ ق) کہ جواس وقت صفو یوں کے قبضہ میں تھا اس نے خواہش کی اور اس نے اپنے ہدف کو پانے کے لئے ایر ان سے جنگ کے لئے آمادہ ہو گیا، لیکن اسے ریکتہ خوب معلوم تھا کہ وہ اتنی آسانی سے صفو یوں کو شکست نہیں دے سکتا لہذا اس نے قبائلی اور مذہبی فتنہ کو ہوا دینے کی ٹھان کی اور علما سے شیعوں کے خلاف جنگ کا فتوا طلب کیالیکن علما اہل تسنن نے ایسا فتوا دینے سے انکار کر دیا لیکن ایک نوح آفندی مقامی جوان اس کے لئے، تیار ہو گیا اور اس نے ویسا ہی فتوا دیا جیسا سلطان مراد نے چاہا تھا۔ جو بھی ایک

شیعہ کوتل کرےاں پرجنت واجب ہے۔ اس فتوا کا ایک دوسرا حصہ بیرے کہ: خدا آپ کواس گروہ کے مقابل سعاد تمند بنائے جو کا فر، باغی، فاجر، جنحوں نے ہوشتم کا عناد بنسق، زندقہ، الحاد اور کفر وعصیان کواپنے اندر جمع کرلیا ہے اور جوبھی ان کے کافر، ملحد ہونے، وجوب قبّالا وراخصیں قُتل کرنے جواز میں تامل کرے وہ بھی انھیں کی طرح کافر ہوگا۔اور پھراس طرح کہتا ہے:انھیں قتل کرنے کا جوازان کا باغی اور کافر ہونا ہے، وہ اس لئے باغی ہیں کہ وہ خلیفہ، خلدہ اللہ تعالی ملکہ، کی اطاعت سے قیامت تک کے لئے خارج ہو گئے ہیں اور خدا فرما تاہے: سرکشوں اور اطاعت نہ کرنے والوں سے اس وقت تک جنگ کروجب تک که ده تکم خدا کے سامنے سلیم نه ہوجا نمیں اور یہاں پر امروجوب کے لئے ہےاس سے مرادیہ ہے کہ جوصیغہ استعال ہوا ہے اس کے داجب ہونے پر دلالت کرتا ہے لہذا سز ادار ہے کہ جب خلیفہ ایسے باغی ادر طاغی گردہ سے جنگ کرنے کی دعوت دے جسے زبان رسول صلی اللہ علیہ وآلہ سے کا فراور ملعون کہا گیا ہے اس کی آواز پر لبیک کہو بلکہان پر واجب ہے کہاس کی نصرت کریں اور اس کے ہمراہ ان سے جنگ کرنے کے لئے قیام کریں اور آخر میں اس طرح اضافہ کرتا ہے: لہٰذاایسے کافر اشرار کاقتل کرنا واجب ہے چاہے توب کریں یا نہ کریں نیز جزبیہ لے کریا موقت امان یا دائم امان دے ان کے قُل سے بازاً ناجائز نہیں ہے نیز ان کی عورتوں کو کنیز بنانا جائز ہے کیونکہ مرتد کی بیوی کو جو دارالحرب میں ہیں جہاں کہیں بھی ہوں امام یا برحق خلیفہ کی حکومت سے باہر ہے تو انھیں کنیزی میں لینا جائز ہے، اس لئے کہ دارالحرب کے علاوہ جہاں بھی وہ ہیں وہ بھی دارالحرب کی مانند ہے۔

421

اسی طرح ان کے بچوں کوغلامی میں لیناان کی ماؤں کے ہمراہ جائز ہے۔(۱۰٤) یہی فتواایک الی جنگ کا باعث ہوااور سات ماہ تک طولانی جنگ ہوتی رہی اور دونوں طرف سے ہزاروں کے قتل عام کا موجب بنا یہاں تک کہ یہ جنگ ۱۰۷ جب ۱۰۶۸ سے ۳ محرم میں ہزاروں رہنے کے بعدایران اور عثانی کے درمیان مقام شہر قصر شیرین پر معاہدہ صلح کے ذریعہ تمام ہوئی۔

اس جنگ کے تمام ہونے کے بعد ای فتوا کی بنیاد پر عثمانی حکومت میں رہنے والے شیعوں کے خلاف جنگ چھیڑ دی گئی، جس میں جہاں تک چاہاقتل عام کیا، ان میں بدترین اور ہولنا ک قتل عام شہر حلب کے شیعوں کا تھا اس لئے کہ میشہ حمدانیوں کے دور سے شیعند نشین رہا ہے، تیتل عام اس قدر در دناک اور وسیع پیانہ پرتھا کہ ان کی کثیر تعداد قتل کر دی گئی اور جولوگ آس پاس کے کاؤں میں فرار کر گئے صرف انھیں کی جانیں محفوظ رہ گئیں، اس جنگ میں تہا شہر حلب میں چالیس ہزار شیعہ شہید ہوئے کہ جن میں ہزاروں کی تعداد میں سادات تھے۔ ایران میں فتواصا در کیا تا کہ اس ہولنا ک قتل عام سے روکا جا سکے ۔ (۱۰۰)

شيعوں کی گوشہ نشينی او مراس کے نتائج

اس مقام پراس نکتہ کی یا دد ہانی ضروری ہے کہ اہل تسنن کے مقابلہ میں شیعہ ہمیشہ اقلیت میں رہے ہیں۔ اہل تسنن کے ساج میں ایک اقلیت کی صورت میں انھیں کے درمیان اپنا گذر

اوقات کرتے تھے جتی وہ مقامات کہ جہاں وہ اکثریت میں تھے اور قدرت بھی انھیں کے ہاتھ میں تھی، اپنے ہمسایوں کے درمیان ایک جزیرہ کی مانند زندگی گذاری ہے۔ شیعوں کی گوشذشین مخصوصا ایران میں جب شیعہ سلاطین نے قدرت سنیجالی، تو ایران سے خارج د نیائے اسلام کے مذہبی سماج سے قطع رابطہ کا باعث بنی ،جس کا نتیجہ بدہوا کہ ایران کا داخلی ساج پہلے سے زیادہ دیگر ساجوں سے دور ہوتا گیا اور جب اسلامی مما لک مخصوصا شیعی حکومتوں کی ایک نئی تاریخ شروع ہوئی توایرانی معاشرہ اپنی اصالت کے تحفظ کی خاطراپنے ہی دائرے میں محدود ہو گیا۔(۱۰٦) اگرچہ یہی صورتحال اہل تسنن کے درمیان بھی مشاہدہ کی جاسکتی ہے لیکن اہل تسنن کی گوشذشین شدت اور **مق کے لحاظ سے شیعوں کے برابر بھی بھی نہ**ر ہی ہیاور اس تفاوت کے نتیجہ میں ظاہر ہونے والے آثاران دوگروہوں کی فرہنگی، سیاسیاوراسلامی افکار مخصوصا علمااور دینی مفکرین جورسالت کے دفاع کی ذمہ داری لئے ہوئے تھے اس خاص گروہ کے درمیان بخو بی قابل دید ہے۔اگرچہ بیہ بات اپنی جگہ درست ہے کہ شیعوں کے درمیان اسلامی نظکر اہل سنت سے کہیں زیادہ محکم، اصیل اور یا ئدار ہے لیکن اس میں کوئی شک نہیں ہے کہ بنی مفکرین کا وسیع بیانہ پرتدن جدید سے تعلق رکھنے کی بنا پر ہے کیونکہ ان کے درمیان ہم عصر مفکرین کی شیعوں کی نسبت تعدادزیا دہ ہےلہٰ زاان کا طرز نظکر بھی زیادہ عینی غیرا ننز اعی ہے سنیوں کے درمیان اصلاح طلی اورتجد دخواہی جیسے نفکرات کی تاریخ کا طولانی ہونا احتمالا انھیں اسباب کا نتیجہ ہے،

423

جب میں من موجائے کہا پنی حقیقت واصالت کی برقراری ماضی پر افسوس کرنے ، اجنبی اور

برگانوں کو بدون چون و چرا دورکرنے کے ہم پلہ ہےتو اس صورت میں اصلاح ادرتجد دکا کوئی امکان باقی نہیں رہ سکتا، ایسے نظکرات دین اور دینی اصول ومبانی سے آنے کے بجائے زیادہ ترخلوت طلب شیعوں کے تاریخی تجربہ اور شیعہ مذہبی ساج سے پیدا ہوئے ہیں۔ البتة شيعوں کی کنارہ کشی اور دورر بنے کے اسباب کم از کم ایران میں متعدد ہیں ۔ شیعی گروہوں اور جماعتوں کا دیگر مذہبی تشکیلات سے ارتباط نہ رکھنا، نیز موجودہ حاکم سیاسی قدرت نے اس میں ایک دوسر ےعنوان سے شدت پیدا کردی اور اس گوشتہ میں پرمجبور کیا۔ان دونوں کے آپس میں ارتباط نہ رکھنے نے جدید تاریخ میں اجنہیوں اور جدید فرہنگ کے اثر ورسوخ کی زیادتی اُخیس کے مقابل تھی کیونکہ استعاری سابقہ ہیں رکھتا تھااورجد یدفر ہنگ اورنفکر کہ جوملی طور پراسی جا کم قدرت اوران کے بیٹوں اور بہی خواہوں کے ذریعہ سماج میں داخل ہوگئی لہٰذا ان دونوں کا مقابلہ مذہبی ساج اور جدید کچر دتہذیب کے عنوان سے انجام یا یالہٰذااس تہذیب وثقافت نے بھی خود کو مذہبیوں کے قالب میں استعار، فائدہ طبی اور فساداور بے دینی سوا کچھ ظاہر نہیں کیا لہٰذا انھوں نے اس سے کلی طور پر احتراز ہی میں عافیت سمجھی لہٰذا اپنے آپ کو سمیٹ کرشور وغل سے دوراینے معاشرہ کوسمیٹنے کی کوشش کی تا کہاپنی اوراپنی اولا دکی حفاظت کریں تو ی احتمال کی بنیادیرا یسے حالات اور شرائط میں کوئی قدم اٹھانا نہ مناسب تھا اور نہ ہی مفير\_(١٠٧) لیکن سنیوں کے مذہبی ساج کا جدیدِ فرہنگ سے تعلق ایسانہیں تھا چونکہ پہلی مات تو یہ ہے کہ ان

424

کاس ساج سے گہرالگاؤاوران پر حاکم سیاسی قدرت نے کم وبیش انھیں افکاراور تغیرات کے

روبروکردیا تھا تا کہ جس سے حاکم نظام دوچارتھا، دوسرے بیر کہ ان کا جدید فرہنگ سے ڈائریکٹ رابطہ تھا۔ سنیوں کا تمام معاشرہ، ہند سے لے کر مشرق وسطی اور شالی افریقا تک استعار گروں کے زیرا ثر تھا، وہ لوگ تمدن جدید کی تمام خصوصیت کو اس کے تمام ابعاد و جوانب کے ہمراہ اپنی اولا دکی صورت میں مشاہدہ کرتے تھے۔لیکن ایران میں اس کے نمو نے عمومی طور پر بلکہ کلی طور پر ایک کم ظرف اور خود باختہ انسان تھے جو نہ انھیں پہچا نے تھے اور نہ ہی ایسی شاخت کی فکر میں تھے۔ ان کا اس سے تم سک کی اصلی غرض اخلاقی، اجتماعیا وردینی قیود سے فرار کر ناتھا یعنی اسے اپنے لئے ایک امتیاز اور شخص کا ذریعہ اور لوگوں پر برتر کی جتانے کا وسیلہ بنالیا تھا۔ (۱۰۸)

425

خلاصه کلام ہیہ ہے کہ تاریخ معاصر میں تنی اور شیعہ سماج کا دور بالکل مختلف رہا ہے، ان دونوں نے نے تمدن جد بیداور جد بیڈ کر دفر ہنگ کو دومتفاوت صورت میں مشاہدہ کیا تھا اور ان دونوں نے فرہنگ وتمدن نیز نئے افکار کا دوطرح سے تجربہ کیا تھا لہٰذا اس فرہنگ نے بھی ان پر دو الگ عنوان سے حکومت کی اور اپنے زیر انژر کھا در حقیقت ہید دو تجربوں کے دارث اور دوتغیرات کے فرزند ہیں، ان دونوں کی دینی حالت مخصوصا موجو دہ صور تحال ان کی اسلامی تحریک کے بھی سلسلہ میں تحقیق آخری نکتہ کو مدنظر رکھے بغیر ناممکن ہے۔ اب دیکھنا ہیہ ہے کہ اب تک جو کچھ اہل سنت اور اہل تشیع کے سیاسی مبانی کے سلسلہ میں وضاحت دی گئی ہے ان میں اسلامی تحریکوں کا کیا حال تھا، ان میں کیا فرق تھا اور ان کے اسباب کیا ہے۔

د با ؤ اورنگ ضرورتیں

426

واقعیت توبیہ ہے کہ شیعہ حکومت میں اسلامی تحریک کسی خاص نظریات مشکل سے روبر دنہیں تقمی اعتقادی اصول ،فقهی قواعد، تاریخی تجربہ سے حاصل شد ہاورنفسیاتی اور اجتماعی ڈ ھانچے اس طرح نہیں تھے کہ جو تاریخ جدید کے سیاسی اور انقلابی تقاضوں کے تحت اسلامی جواب حاصل کرنے کے لئے سیاسی اور انقلابی اقدامات پر مبنی ہوں شیعوں میں اتن طاقت تھی کہ وہ علماے دین کی رہبری اوراپنے دینی نظکرات کے سامیہ میں خالم اور وابستہ حکمرانوں کے مقابلہ میں کھڑے ہوجا نئیں اور اس کی نابودی تک اس کا مقابلہ کریں، بیصورت حال ذ خائر کے ما لک مما لک کی نفسیاتی، فرہنگی، اخلاقی آثار اور آخری دہائیوں میں اجتماعی، اقتصادی اور سیاسی تحولات وتغیرات سے موافق ہونے اور اس کے مواہب سے مالا مال ہونے کی وجہ سے تھی۔ یہاں تنہا مسّلہ بیرنہ تھا کہ دین اور اس کے اقدار کی حفاظت کی خاطران حکام سے مقابلہ کیا جائے جوانھیں کوئی اہمیت نہیں دیتے یا اس کے مخالف ہیں۔جیسا کہ ہم پچاس یا سوسال پہلے تک شاہدر ہے ہیں، آخری دیا ئیوں میں اسلامی تحریکیں تنہا دوآخری دیا ئیوں کے علاوہ صرف اس وجہ سے دجود میں آئی تھیں کہ حکومت وقت جودینی مصلحتوں کو مدنظر رکھے بغیر اقدامات انجام ديتي اورمن ماني كرتي تقى كامقابله كيا جاسك، بلكها بم توبيرتها كها يسے مبارزه این آخری ہدف پرنظر کئے بغیر موضوع رکھتے تھے۔ یہاں بیاہم نہ تھا کہ دین سے دفاع اور فاسد نظام کو صحیح بنانے کے لئے ان کا مقابلہ کرنا چاہئے ، بلکہ ہم یہ تھا کہ مختلف تحولات وتغیرات اورساح میں مختلف یارٹیوں کا سیاسی اورا نقلابی اقدامات انجام دینا جوانوں اور مسلمانوں کے

ذہن میں ایک ایسی فضابنا رہا ہے کہ جس کے پیش نظر اسلامی اصول کے مطابق ایک روش کا انقلابی اور جہادی ہونے کے ساتھ ساتھ وجود میں آنا ضروری تھا۔ اس لئے کہ اس راستہ کے علاوه کوئی دوسرا راسته نه تها پیاسی روحیں، دین خواه، عدالت پسند جوان جواپنے اندرایک مبارزہ طلب اور عدالت خواہ نظریہ سے بھن رہے تھے سیراب ہوجا نیں نیز وہ لوگ اس درجہ پیاسے اور پریشان سے کہ اگر خدانخواستہ اسلام میں اپنا جواب نہیں یاتے تو کسی دوسر ے مکتب کی طرف چلے جاتے تھے لہٰذا دین اپنے فرزندوں کے تحفظ کے لئے مجبور تھا کهانقلابی اور مبارزانه نظریه پیش کرے۔(۱۰۹) جیسا کہ ہم نے اس بات کو بیان کردیا ہے کہ شیعی نظر اور اسکے تاریخی تجربہ میں اتن صلاحیت ہے کہ وہ اپنے اندر کسی تغیر واصلاح کے بغیر اس احتیاج کا جواب دے یا اس احتیاج کو پورا کرنے کے لئے وہ خلاف اجماع کوئی عمل انجام دے یا اپنی ظرفیت سے بڑھ کرتو جیہوں اوروسیلوں کا سہارا لے بخصوصا دا قعہ عاشورالوگوں کے خون، احساسات اورعواطف سے خمیر ہو چکا تھا۔جس کا ہر لحظہ کار آمد اور ایک ایسے پیغام کا حامل ہے کہ جو ظالم اور فاسد حاکم خواہ کتنا بھی قوی ہواس کا مقابلہ کرناچا ہے اور اسے نابود کرنے کے لئے آخری سانسوں تک ایستا دگی اور مقابلہ کرنا چاہئے۔ بیہ داقعہ نسل جدید کی راہنمائی کے لئے ایک اہم منبع ہے کہ جس کے

427

ذریعہاس مشکل کوحل کیا جا سکتا ہے جدیڈسل دو چارہے۔(۱۱۰) لیکن اہل سنت کے درمیان ایسی کوئی صورت نہیں تھی۔ان کے سامنے ایک طرف عصر جدید کا دبا دَاور جوانوں کی شیفتہ اور پیاسی روح تھی کہ جواپنے سیاسی، دینیاورانقلابی جواب حاصل

428

بی کر کے تصی تو دوسری طرف ان کی فقد اور کلام نیز تاریخ کے تجربی عملی طور پر ایسی ضرور توں کو پورا کر نے سے معذ در ومجبور سے کیونکہ مشکل بھی نظری اور خیا لی اعتبار سے تصی اور عملی ، تاریخی اور اجتماعی اعتبار سے بھی ، سی نظر اپنے زیادہ سے زیادہ انقلابی شکل میں ہونے کے باوجود کبھی بھی زبانی امر بالمعروف اور نہی از منگر کے دائر سے سے وہ بھی اسلامی قدر توں کے زیر نظر کبھی آ گے نہیں بڑھی البتہ وہاں پر جہاں باد شاہ مسلمان ہو نیز طول تاریخ میں اہل سنت کی آزاد و اور جوانمر دشخصیتوں میں ایسے لوگ شے جھوں نے اپنے زمانہ کے ظالم حکام کے سامنے سر اینا ایمان نہیں بچا، حاکم کی شان و شوکت اور اس کالا کی خصب کو نہیں خریداان کی دینا کی خاطر ساسی خم نہیں کیا اور مخلوق کی رضایت کی خاطر خالق کے خصب کو نہیں خریداان کی دینا کی خاطر اینا ایمان نہیں بچا، حاکم کی شان و شوکت اور اس کالا کچ دلانا نیز دھم کی دینا آنگھوں میں نہیں ساسکا بلکہ پوری صلابت اور اقتد ار کے ساتھ ان کے تو قعات اور آرزؤں کے مقابلہ میں خریز ہوں کی مطالبت اور اقتد ار کے ساتھ ان کے تو قعات اور آرزؤں کے مقابلہ میں ڈ ٹے رہے، سلطان کی مرضی کے خلاف حق بات کہی اور تمام مشکلات اور تحقیق کو این

اہل سنت کے عظیم اور بزرگ انقلابی یہی لوگ ہیں۔ان میں بیا خلاقی قدرت اور روحی تو انائی پائی جارہی تھی کہ وہ دنیا پر سنوں اور دنیا کے مقابلہ میں اپنے ثبات قدم کا مظاہر کریں اور بیر امر دوران جدید کی ضرورتوں سے شدیداً متفاوت تھی ،موجودہ دور میں بیعوام امام حسین ،زید ابن علیا وردیگر امر بالعروف اور نہی از منکر کرنے والوں اور شیعی شخصیتوں کی تلاش میں ہے جو دین وایمان کی خاطر ظالم حکام کا مقابلہ کرے اور لوگوں کو ان کے عالی اہداف کی جانب دعوت دے، نہ ابن حنبل ،سعید ابن مسیب اور دیگر محد ثین جیسے لوگ جنھوں نے ایام الحمنہ

میں بڑی پختیاں کا ٹیں لیکن پھر بھی اپنے عقیدہ پر باقی رہے۔(۱۱۲) حکام کے مقابلہ میں ان لوگوں کا انکارقبلی اور قولی تھا نہ فعلی۔البتہ انکار قولی بھی ان مقامات پر بہت کم تھا کہ جہاں اس سے مقصود صرف حاکم پر تنقید ہو۔اس لئے کہ وہ انکار فعلی کو جائز نہیں سمجھتے تھے،جیسا کہ اس سے پہلے بھی ہم نے بیان کیا کہ امر بالمعروف اور نہی از منکر کے لئے ان کا اقدام کرنا بھی دکھاوے کے لئے نہیں تھا بلکہ وہ اپنے اعتقاد کے مطابق بیرکام کرتے تصح لهذااس ميں زمانہ کے تحولات وتغیرات کا کوئی خل نہيں تھااور اپيا ہوتھی نہيں سکتا تھا، سنیوں کے سامی نفکر نے اس بات کوایک اصل کے عنوان سے قبول کرلیا تھا کہ مسلمان جا کم کے سامنے قیام اور مسلحا نہ مقابلہ کرنا جائز نہیں ہےخواہ وہ ظالم جابر اور جائر و فاسق ہی کیوں نه ہو۔ ( ۱۱۳ ) لیکن دور حاضر کی ضرورت کے علاوہ کوئی دوسری چیز یوری نہ کر سکی۔ مسّلہ بینہیں ہے کہ موجودہ حکام کہ جن سے مقابلہ کے لئے سنی جوان اٹھ کھڑے ہوئے ہیں گذشتہ ان کے جیسے حکام سےظلم دستم اور فسق و فجو رمیں بڑھے ہوئے ہیں اور ان اسباب کی وجہ سے وہ ایسی آرز ؤں کواپنے دل میں لئے ہوئے ہیں بلکہ اصل حقیقت پیر ہے کہ کی طور پر اس دور کے حالات گذشتہ ادوار کے حالات سے کہیں زیادہ متفاوت اور جدا ہیں۔ گذشتہ

429

ا و دور سے صلاف عکر سمہ اردار سے صلاف سے بین ریادہ مصادف اور عبد ابن سے عکر سلہ ادوار میں ظالم وفاسق حکام کے مقابلہ میں کھڑ ہے ہوتے شخصتا کہ ساج میں دین اور عدالت کو برقر ارکر سکیں، عدل ودین کوقائم کرنے کی ضرورت کا اقتضاء یہی تھا۔اور بیا مراس بات کا مستنزم تھا کہ ان کے مقابلہ میں کھڑ ہے ہوں اور اس راستہ کے علاوہ ان کے سامنے کوئی دوسرا راستہ نہیں تھا۔اس لئے کہ ساج میں پیدا ہونے والے فسادات اور انحرفات حاکم کی وجہ سے 430

اہل تسنن اورتشیع کے سامی نظریات

تھ اور اجتماعی، سیاسی، فکری اور فرہنگی احتیاج کو پورا کرنے کے لئے ایک انقلابی اور کبھی مسلحانہ نفکر کو پیش کرنے کی کوئی تنجائش نہیں تھی، تا کہ اس کی روشنی میں جوانوں کو دین سے منحرف ہونے پرروکا جاسکے۔(۱۱٤)

لیکن ہمارے دور میں بید مسلدایک دوسری شکل اختیار کر چکا تھا، اس دور کے حاکم یا یک بازیچہ یا مطیع یا کم از کم بڑی حکومتوں سے متحد تھے۔ بیدحا کم دراصل نظام کونہیں چلاتا تھا، بلکہ وہ ان دستورات کو جاری کرتا تھا کہ جو دوسروں کی طرف سے اس کے لئے صادر ہوتے تھے، لیکن گزشتہ ادوار میں حاکم ہی سب کچھ ہوا کرتا تھا، جو اپنی خواہشات اور اپنی مرضی کے مطابق حکم صادر کرتا تھا اور اس دور میں حقیق قدرت کہیں اورتھی اور اس دور کے حاکم صرف اور صرف ایک مجری کی حیثیت رکھتے تھے اور بس ۔ (۱۱۰)

اس کے علاوہ اس دور میں سیاسی، اجتماعی اور فرہنگی ونفسیاتی حالت بالکل بدل چکی تھی۔ اس دور کے نا گفتہ بہ حالات وشرائط کے مقابل ہر مکتب ایک راہ حل پیش کرتا تھا اور ان میں سے ہرایک اسے حل کرنے کی صلاحیت کا دعوید ارتھا۔ ایسے حالات میں اسلام بھی خاموش نہیں رہ سکتا تھا، بید راہ حل عموما موجودہ حالت کے مطابق ہونا چاہئے تھا جس میں جوانوں کی مبارزہ طلبی اور انقلاب پیند کی جیسی خصوصیات پائی جاتی ہوں، ایسی خصوصیات کہ جو تضاد و کشکمکش سے بھر پور صنعتی شہری معاشرہ ہی میں اکٹھا ہو سکتی تھیں اور ایک واقعی نیاز کی صورت اختیار کر سکتی تھیں۔ (۱۱۲)

اگرایسے دور میں اسلام اپناراہ حل پیش نہ کرتا توبیہ سلم تھا کہ بیچھی اپنااعتبار کھوبیٹھتا۔اورکوئی

تجمی دین اسی وقت اپنے اثر ورسوخ کو محفوظ رکھ سکتا ہے کہ جب وہ واقعیۃوں اور ضرورتوں کے مقابلہ میں لا پر واہ نہ ہو، یہاں تک کہ بیجی کہا جا سکتا ہے کہ دین کی شائستہ موقعیت فعال اور خلاق تبادل کی مرہوں منت تھی، جب تمام مکا تب وا دیان بطور صحیح ما یہ محفودہ حالت کی اصلاح کے مدعی یا اس کی جگہ ایک مطلوب اور صحیح صورت کو قائم مقام بنانے کے لئے پیش قدم نظر آتے ہیں، جس کی وجہ سے جوانوں کا بے شارطبقہ ان کی طرف جذب ہوا جارہا تھا، ایسی صورت میں اسلام خاموش رہ کر تما شائی بنانہ ہیں چا ہتا تھا۔ اس لئے کہ نہ بیصورت اور تھی اور نہ ہی متدین و دیندار حضرات، علما، دانشور، روشن فکر اور طالب علم کی دینی غیرت اور عہد ایسی اجازت نہیں دیتا تھا۔ (۱۱۷۷)

431

ان دوعاملوں کے علاوہ ایک تیسر االزام آ ور عامل بھی موجود تھا اور بیایک عامل داخلی تھا، ان آخری دہائیوں میں اکثر مظاہر حیات تغیرات کے جال میں گرفتار ہو چکے تھے اور ایس صورت میں بیا مرطبیعی تھا کہ اپنی شرائط کے مطابق روح وفکر اور شخصیت کی پر ورش کرے۔ دوران معاصر کے جوان اپنے آباء اجداد کے ماحول اور فضا سے بالکل الگ ماحول میں پلے بڑھے تھے، اس کی روح وشخصیت، ذہنی اندیشہ، احساس، احتیاج، آرز و وار مانا ورفہم واخذ نتیجہ دوران معاصر کے سریع التا شیرا جتماعی واقصا دی اور فضا سے بیک گرفتار ہو ہو ہے میں پلے میں تھے پہاں تک کہ فہم دینی بھی اپنی ممکن نوع التزام میں گذشتہ افراد کی فہم دینی سے متفاوت تھی، بلکہ وہ ایک دوسر نے زمانی این ترض ورتوں کے فرزند تھے۔ (۱۱۸

مباحث تصحید ینی فہم وشعور کے تحت نسل جدید اور اس سے پہلے والی نسلوں کے در میان فرق مباحث دینی کے بیچھنے میں ہے۔ اور چونکہ صورت حال الیی تھی ، اس سلسلہ میں اہل سنت کے نفکرات اپنے تمام ممکنہ ترقی اور جدت نفکر اس کا تعارف نہیں کر اسکی ، ان کے درسی طرز نفکر جس کے نثر الط دیگر زمانہ میں تمام ہو چکے تصح لہٰذا اس کے بعد کار آمدنہیں رہے مخصوصاً یہ بحث کہ جو اپنے ایک خاص مصر ان ات کی حامل تھی ، اہل سنت کی سیاسی فکر کا ایک عظیم حصہ اجماع پر قائم ہے اور یہ بات مسلم ہے کہ سل جدید کے اعتر اضات ، اشکالات اور سوالات اور تنقیدوں کی تابخ کی نہیں رکھتی اور نہیں لاسکتی توعملی طور پر بہت سار نے فرضی اصول اور مبانی بلکہ من گھڑت کا خانہ خراب کردیا۔ (۱۱۹

432

بہر حال ان عوامل و اسباب اپنے ساتھ دیگر نے الزامات ضرورتیں پیش کیں۔ بنیا دی مشکل یقوی کہ بیضر ورتیں گذشتہ کی میراث اور ان کے افکار سے بالکل ٹکرا وَرضی تعین ایک عظیم اور وسیع فقہ پی اور کلامی نیز تاریخی اور حدیثی مجموعہ کہ اگر بر فرض پورے طور پر حاکم یا حاکم نظام چارہ جوئی نہیں کرر ہاتھا تو کم از کم اسے کمز ور کیا جار ہاتھا وہ چاہتے تصے کہ اس کا کوئی جواب دریافت کریں انھوں نے پہلی باراین پوری تاریخ میں حاکم کے سامنے جیت بلکہ دینی الزام کے ساتھ بیٹ سی اور گذشتہ تاریخ اور فقہا کے فتووں کے نمونے تلاش کریں تا کہ اس کی مدد سے ان کے قیام کی توجیہ کریں اور اُسے مشروعیت بخشیں اور ایسانا ممکن تھا کیونکہ واقعی ضرورت بھی نا قابل انکارتھی اور اعتماد کی بنیا دیں اور تاریخی تجربہ ایک دوسرے سے تصادر کھتے تھے۔ ایسی ہی بھول بھلیاں نے اسے تھیوری اور راہ حل پر مجبور کیا کہ جس کا کوئی سابقہ بھی نہیں تھا اور

اسی حد تک اعتقادی کلیت اور اہل سنت کے منفق علیہ اور اجماع سے دور بھی تھا۔ سید قطب کی معالم فی الطریق نام کتاب میں ذکر شدہ تھیوریوں سے لے کرغیر معتدل گروہ کی افکار تک التلفیر والھجر ق<sup>مصطف</sup>ی شکری کی کتاب نے عبدالسلام کی الفریضہ الغائبہ سے فرخ حاصل کی الامارة والطاعة والدیعة نامی تھیں کی کتاب تک سلسلہ جاری رہا ہے۔

433

معلوم نہیں ہے کہ آئندہ کن نظریات سے وابستہ ہونا ہے، کیوں بیتمام نظریات کسی خاص اصول کے پابند نہیں ہیں تا کہا ہے دیکھتے ہوئے آئندہ حالات کی پیشین گوئی کی جاسکے۔جو نکتهاس مشکل کاراه حل بن سکتا ہے وہ موجودہ شرائط اور جہادی راہ حل حاصل کرنے کا مبارزہ طلیوں کی جانب سے دباؤ ہے نیز ان لوگوں کی ذہنیت ہے جواپنی مشکلات کے سلسلہ میں فکر کرتے ہیں۔ایک روز ساج کو جاہل معاشرہ سے مشابہ قرار دیتے ہوئے اس سے مقابلہ کو واجب شجھتے ہیں اور دوسرے روز آنحضرصلی اللہ علیہ وآلہت کی سوائح حیات میں سے بعض پہلوؤں کودسیلہ قراردیتے ہوئے اس بات کی کوشش کرتے ہیں تا کہان لوگوں کے ذریعہ جو ایسے معاشرہ سے کنارہ کش ہو گئے ہیں ان کی مدد سے ساج کواسلامی بنا ئیں کبھی ابن تیمیہ کے فتو وَں کا سہارا لیتے ہیں اورایک ایسے معاشرہ سے مقابلہ کو واجب قرار دیتے ہیں۔جس میں مسلمان رہتے ہیں اور قابل تکفیر نہیں ہیں لیکن سہر حال ظالم حکام اور ان کے طاغوتی قوانین اورنظم ونظام کے تحت زندگی گذرار ہے ہیں اور کبھی حاکم کی جانب سے بیعت کے شرائط کی رعایت نہ کرنے کی وجہ سے اس کی مشروعیت کوسا قط اور اس سے مقابلہ واجب قرار ديتے ہیں۔(١٢٠)

ہم بخوبی مشاہدہ کررہے ہیں کہ ہرایک کا ایک ہی ہدف ہے لیکن اسے حاصل کرنے کے لئے ہرایک نے ایسے ایسے راستوں کا انتخاب کیا جن میں کسی قشم کی کوئی مشابہت اور موافقت نہیں ہے۔ بیصورت خود ہی ہمارے اس مدعا کی دلیل ہے کہ ایک طرف نا قابل تخل اور نا قابل تعديل اورانحراف دباؤيا ياجاتا ہے جوخودايک واضح اور طعی جواب کاخواہاں ہےاور دوسري طرف اس کا کوئی را دخل بھی نہیں ہے اور چونکہ صورت حال کچھالیں ہی ہے لہذا ہرایک اس مشکل کی تمامیت کو مدنظرر کھے بغیر راہ حل کی تلاش میں مشغول ہے، اگر ہرایک قرآنی آیات اوراحادیث نیز تاریخی نمونه کی روشنی میں کوئی حکم اخذ کرے تو اس صورت میں اس بات کا امکان ہے کہ اسے باطل کرنے کے لئے اسی قرآن اور روایات اور تاریخ سے اس کے برخلاف تفيوري سے استفادہ کیا جاسکتا ہے۔ اسلام کے سلسلہ میں تمام وہ مطالعات جو اس کے اصول، مبانی، روح اورکلیت کونظرا نداز کرے اور اس کے مجموعہ اور بے بنیا دوں سے سازگار نہ ہوتو وہ نادرست، نا قابل اعتماد اور دائم نہیں رہ سکتا ایسے صاحبان نظر اور ان کے نظریات کی مشکل اسی نکتہ میں یوشیدہ ہے۔(۱۲۱) یہی وجہ ہے کہا یسے نظرید چند جوان کو چند دنوں تک اپنی طرف جذب تو کر لیتے ہیں لیکن کچھ ہی مدتوں میں ناپید ہوجاتے ہیں۔ اس مسَلہ کو بہتر شجھنے کے لئے بہتر ہے کہ ہم ان افکار کو تاریخی لحاظ سے مورد مطالعہ قرار دیں۔

434

اسلامی حصحومت صحی ف*صصی* اہل سنت کی تاریخ میں اسلامی حکومت کی فکر اور اسے قائم کرنے کی کوششیں عثانی خلافت کے

سقوط تک پینچتی ہیں۔ آغاز اسلام سے عثمانی خلافت کے سقوط تک برابر اسلامی سرز مینوں پر اس کے قوانین حاکم رہے بلکہ اہم تو ہیہ ہے کہ پوری تاریخ میں خلیفہ کا ہونا دینی و معنو ی اعتبار سے ایک عظیم پشت پناہ ہوا کر تا تھا جو مسلمانوں کی تسکین کا باعث اور اس نکتہ کی یا د دہانی کر تا رہا ہے کہ اسلام کے قوانین وضوابط ان کی زندگی کے تمام شعبوں میں جاری وساری رہے ہیں اور انھوں نے اس وظیفہ پر عمل بھی کیا ہے۔

435

عثمانی خلافت کے سقوط سے پہلے اسلام کی اپنی تاریخ میں ، سیوطی کی تعبیر کے مطابق فقط تین سال مسلمان خلیفہ کے بغیر رہے ہیں۔(۱۲۲) اس کوتا ہ مدت کے علاوہ اسلامی سرز مینوں پر کہیں نہ کہیں کوئی نہ کوئی خلیفہ رہا ہے۔ بیخود بھی اپنے مقام پر اسلامی نہ ہونے یا اس کے پائیدار ہونے کی فکر کوختم کردیا تھا تا کہ اس کے بعد ایس عکومت کی بنیا دڈ الیں ، اس کے علاوہ خود خلیفہ کا ہونا اس امر کا موجب تھا کہ اس شرعا اور وجو باً مان لیا جائے ، اس کے سا منظر سے اور اس کے فرامین کے سما می خردن جھکا دی جائے اور اس کی بیعت کی جائے ، اس کے سامی کہ ان کی نظر میں ہر مسلمان پر واجب ہے کہ اس کی گردن پر کسی امام یا خلیفہ کی بیعت ہو اس لیے کہ اگر ایسانہ ہوا تو اس کی موت ہوگی۔ (۱۲۳ کی سامند سام ان حالات میں ہر مسلمان پر واجب ہے کہ اس کی گردن پر کسی امام یا خلیفہ کی بیعت ہو اس

گذاریں، اٹھار ویں صدی کے اداخر کے بعد جب عثانی خلافت میں بڑی تیزی سے انحطاط اورضعف پیدا ہو گیا تو اکثر مسلمان استانبول میں مستقر خلیفہ کے ماتحت نہیں رہ گئی تھے اور

اس کے بعد سے اس نے اپنی گذشتہ شان وشوکت، قدرت اور افتخار سے ہاتھ دھولیا تھا۔ان تمام نقصانات کے باوجود اس کی دینی عظمت رسمی اور قانونی حیثیت سے مانی چکی تھی اور اس کی بیعت کوا یک عظیم فریصنہ بیچھتے ہوئے انجام دے چکے تھے۔(١٢٤)

خلافت کا سورج ۲۹۲۶ء میں ترک جوانوں کے ذریعہ غروب ہو گیا۔ مسلمانوں کے الحے خلاف تو قع ایک عظیم سانحہ تھا۔ سارے مسلمان اس بات کا احساس کرنے لگے کہ ان کا عظیم پشت پناہ چل بسا ہے اور سب سے اہم فریضہ ترک ہو گیا ہے، اب ان کے لئے خلیفہ کے بغیر تدین اور اعز از کے ساتھ مسلمان ہو کر زندگی گذار نا دشوار۔ اس وقت عثانی خلافت کے زوال سے جو احساسات اور بیجان عثانیوں میں پیدا ہوئے بطور نمونہ ملک الشعراء شو قیکے اشعار کی طرف رجوع کرنے سے بخو بی اندازہ ہوگا۔ (۱۲۰) عثانی خلافت کے گرتے ہی عالم اسلام بالخصوص مصر میں جو تغیرات اور تبدیلیاں وجود میں مصر میں اس کی طرف ایک اشارہ کر ناضروری ہے۔ مصر میں اس دور کے مشہور و معروف حوادث میں سے خلافت کی تشکیل کے لئے جُمع عام اسلامی کے عنوان سے ایک دائی کمیٹی کی تشکیل تھی۔ کہ اس نے انخلافۃ الاسلامیۃ کے عنوان

ہ میں سے دول سے میں دال میں کا میں اور کہ میں اور میں میں موجود حاکموں میں سے مجلہ (رسالہ) بھی نکالا ۔ اس کمیٹی کا ہدف پیتھا کہ اسلامی مما لک میں موجود حاکموں میں سے سی ایک کوخلیفہ کے عنوان سے انتخاب کرلیں ۔ (۱۲۶) اس کمیٹی اور اس کے مجلہ کے

علادہ بہت سی علمی محفلوں میں امامت وخلافت کے عنوان سے بحثیں ہوتی رہیں۔ اس بحث و گفتگو کا انجام یہ ہوا کہ اشارہ بلکہ قاطعیت کے ساتھ اس بات کا اعلان کردیا کہ اتا ترک کے ہاتھوں عثمانی خلافت کا خاتمہ سے اسلامی سماج کی اسلامیت ختم ہوگئی ہے اور تمام مسلمان خطا کار ہیں یہاں تک کہ کسی دوسر ے خلیفہ کی بیعت کریں ، یہ گناہ اپنے اخرو کی عذاب کے باوجود دنیاو کی عذاب میں گرفتار کی کا باعث ہوگا جو بہت جلد ہی ان تک پہو نچے گا۔ اور یہ کہ مسلمان منصب خلافت کے تم ہوتے ہی جاہلیت کی طرف پلٹ گئے ہیں اور جو بھی اس دور میں مرے گا وہ جاہلیت کی موت مرے گا۔

اس موضوع کے تحت بے شمار مجلّے مقالے اور فتو ے منتشر ہوئے اور یہ بھی کہا: اس زمانہ میں بھی گذشتہ ادوار کی طرح امام کا نصب کرنا ہر ایک پر واجب ہیاور تمام مسلمان ایسے امام کو منتخب نہ کرنے پرجس سے وحدت برقر ارہوجائے ، تا حد ممکن گنہ گار بھی ہیں۔ اور اس دنیا میں جو پچھاہل بصیرت جانتے ہیں عذاب میں مبتلا ہوں گے اور آخرت میں بھی جو پچھ خدا جا نتا اسکی وجہ سے عذاب کے شتحق ہوں گے ...وہ جماعت کہ جس کی پیرو کی کا ہم کو تکم دیا گیا اس اسکی وجہ سے عذاب کے شتحق ہوں گے ...وہ جماعت کہ جس کی پیرو کی کا ہم کو تکم دیا گیا اس اس وقت تک ہمیں مسلمان نہیں کہا جا سکتا جب تک اس کا کو کی امام نہ ہواور اپنے ارادہ و اختیار سے اس کی بیعت کی گئی ہو...مسلمانوں کا امام ان کی حکومت کا رئیں بھی ہواور ان پر واجب بھی ہے کہ اس کی عزت ، قدرت اور شان و شوکت بڑھانے میں لگے ہوں۔ (۱۲۷ ) عثانی خلافت کے سقوط کے بعد بعض مسلمان مفکرین اور علما کور شیر رضا کی تعہیر کے مطابق جس حد تک اس دور میں مسلمان خلافت کا احیاء کر سکتے ہیں اس حد متک کو شش کریں (۱۲۸ )

اس کے مطابق خلافت کواحیاء کرنے کے لئے ابھارا،لیکن بے شار دلائل کی بنیاد پراخصیں بہر توفيق حاصل نه ہوتکی۔گذشتہ ادواراوراس دور میں بہت بڑا فرق تھا، گذشتہ ادوار میں جب كسى موقع يرخلافت ختم ہوجاتی تھی تو دوسرے مقامات پراسے احياء كرديا جا تاتھا۔ليكن عثاني خلافت کے خاتمہ کے بعد حالات بدل چکے تھے۔ تہامسلمان نہ تھے بلکہ غیر بھی اس امر میں د خیل اور مؤثر تصحاب لئے کہا یسے حالات میں وہ بھی خاموش تماشا کی نہیں بن سکتے تھے۔ اس کے علاوہ ایک نٹی نسل پڑھی لکھی اور دانشور ظہور میں آچکی تھی۔ سیاسی اور اجتماعی اہم یوسٹیں انھیں کے ہاتھ میں تھیں۔اس مسلہ میں ترک جوانوں کی طرح سوچتے تھے وہ صرف خلافت کی بازگشت کی جانب مایل نہیں تھے بلکہ شدت سے اس کے مخالف بھی تھے، جیسا کہ مصر کا اخبار نویس اور سیاست دان محمد حسین ہیکل، بھی انھیں افراد میں سے تھا۔ اس نے عبدالرزاق کے افکار کی شدت سے جمایت کرتا تھا اور حکومت کے گرتے ہی اس کے دفاع کے عنوان سے کتاب فورابعد ہی منظرعام پر آگئی تھی ،اس پر تنقید کرنے والے کے مقابلہ میں صف آرائی کرتا اور خلافت کوا حیاء کرنے والوں کواپنی تنقیدوں کا نشانہ بنا تا اور وہ اس طرح کہتا ہے: علاء اسلام میں سے اس عالم کے لئے کہا کہا جائے گا جومسلما نوں کے لئے خلافت کے نہ ہونے کا خواہاں ہے اور وہ بھی ایک زمانہ میں کہ جس میں تمام مسلمان حکام خلیفہ بننے ک فكرميں ہوں۔(۱۲۹)

438

اسمیت دوران معاصر میں مصراور اسلام کے متقابل روابط کو تحد حسین ہیکل کی سوائح حیات بیان کرتے ہوئے تحقیق و بررسی کرتا ہے: اس دوران مصر میں ہر ایک سیاسی، اجتماعی اور

اقتصادی تبدیلیوں سے متأثر تھا۔ان میں سے ہر فردایک حد تک، ۱۹۲ء میں مدرنیست کی جانب سے ہونے والےان اقدامات سے متأثر تھا جو اسلام اور مسلما نوں کی قدرت کومحدود کرنا چاہتے تھے ایسے اقدمات جوعبد الرزاق کی کتاب الاسلام و اصول الحکم نیز فی الشعر الجاھلی طرحسین میں منعکس ہو چکے تھے۔(۱۳۰۰)

بہر حال حددر جد کوشش اور بعض خلافت کے واجب شرعی ہونے کے سیچ مقصد کے باوجود ناکامی سے دوچار ہوئی، خلافت کا دور ختم ہوا اور اسے دوبارہ احیاء کرنے کے لئے تمام کوششیں بے ثمر ثابت ہوئیں ۔ مسلمانوں نے خلافت کوا پنی خواہش اور چاہت کے باوجود اس امر کو قبول کرلیا کہ اب خلافت کو دوبارہ احیاء نہیں کیا جا سکتا۔ اگر چہ اس وقت بعض اسلامی مما لک کے حکام اس عنوان کے لئے خود کو نامز دکرنے کے بارے میں وسوسہ میں مبتلاء ہوئے لیکن ان وسوسوں کو زیادہ حیات نہ کی اور اس خواب نے واقعیت کو اپنا قائم مقام بنادیا۔ اور یو کر فراموش کے حوالہ کر دی گئی ۔ (۱۳۳۰)

اس حادثہ کے ختم ہوتے ہی ایک دوسرا حادثہ وجود میں آیا اور پروان چڑ سے لگا اور وہ اسلامی حکومت کی فکر تھی کہ جو اکثر مذہبی علما اور دانشوروں کی نظر میں اسلامی خلافت اور اس کے استمرار کے سواکوئی چیز نہیں تھی۔( ۲۳۲) خلافت کے سقوط سے پہلے اس فکر کوکوئی مقام حاصل نہیں تھا۔ گذشتہ خلفاء اور سلاطین اگر چہ فاسق وفاجر تھے لیکن دین کے مقابلہ میں جس طرح وہ لوگوں کے درمیان رائح تھانہیں آئے ، جتی کہ بہت سے موارد میں ان کے منافع کا اقتضاء

خارجی یا داخلی اہم اسباب بھی واقع نہیں ہوئے۔ ہرشی ایک حد تک دین اور دینی میراث کے مطابق موافق تقمى ۔ لیکن زمانہ کے گذرنے کے ساتھ ساتھ سب کچھ بدل گیا تھا۔ صنعتی علمی اورفکر ی تغیرات اور مذہبی محدودیتوں کا وسیع ہوجانا، یورےطور پر برگانوں کا تسلط، بالواسطہ یا بلاواسطہ استعار ے حکام پاصاحبان قدرت کا داہشتہ ہونا،ان تمام اسباب علل نے ایک جدید تغیرا یجاد کر دیا تھا گویادین ہرطرف سے حملوں کا شکارہے، یہاں اہم مسّلہ صرف یہٰ ہیں تھا کہ عثمانی خلافت اسلامی معاشرہ کی سیساسی، اجتماعی اور نظامی اسلامیت کا آخری مظہر درہم برہم ہو چکا تھا، بلكه سب سے اہم توبیتھا کہ بنیادی اعتبار سے حالات بالكل بدل چکے تھے اور واقعاً اس وقت کے سلمان اس بات کا احساس کرر ہے تھے کہ ان کا سب کچھلٹ چکا ہے۔ (۱۳۳) ایسے حالات میں ایک دوسرے جدید مفہوم کی نگاہیں جمی ہوئی تھیں اور وہ حکومت کا موضوع تھا۔لیکن بیکوئی نیامفہوم نہ تھا۔ ہاں!اس کااتی شکل میں محقق ہونا جیسا کہ قمرن حاضر کے دسط میں داقع ہوااورایک دینی وسیاسی ہدف کی شکل میں ظاہر ہونا یقیناایک جدید مسئلہ تھا۔ اس مفہوم نے بڑی تیزی سے کثیر تعداد میں جامیوں کوا کٹھا کرلیا نیز اصلی اور قابل قبول اور متفقہ طور پرایک سیاسی ار مان کا خلااسلامی معاشرے کے سیاسی ار مان سے بڑہو گیااس کے بعد بہت سےحوادث رونما ہوئے جوا سے عمومیت بخشنے اورمحبوب بنانے میں نہایت مدد گار ثابت <u>را ۲۲ (۱۳٤)</u>

440

مغرب ی قوانین کے افوذ انھیں حالات کے ساتھ ساتھ تیزی سے غربی قوانین اسلامی مما لک میں نفوذ کر گئے البتہ خلافت کے خاتمہ سے اس کا کوئی ربط نہیں تھا اس لئے کہ اگر عثانی خلافت باقی بھی رہتی تو بھی غربی قوانین تمام اسلامی مما لک بلکہ خود ترکی میں نفوذ کرجاتے ، بلکہ اس دور میں بھی ایک حد تک نفوذ کر چکے تھے۔ بیاس دور کے مجموعی حالات کی وجہ سے تھا اور اس میں عثانی خلافت کا کوئی کردار نہیں تھا اگر چہ بعض نے ان دونوں کو ایک دوسرے کا لازم وملز دوم قرار دیا ہے۔(١٣٥)

اس دور میں اسلامی مما لک میں رہنے والے تمام مسلمان اپنے محدود معاشرہ میں بیدار ہو چکے تصحیہ بدلتے حالات، حد سے زیادہ دباؤ، غربیوں کے مقابلہ میں ناتوانی جیسے عوامل نے انھیں متأثر ہونے اور عکس العمل دکھانے پر مجبور کردیا تھا، منکرین اور دین کے خالفین، مغربی نظام اور اس کے قوانین اور فرہنگ وتدن کے مدعی تصلم کھلاتہا اس میدان کے شہسوار تھیا ورکوئی نہ تھا جوانھیں رو کتا اور ان کی من مانیوں کے سامنے قیام کرتا، بلکہ کوئی ایسا بھی نہیں تھا جو اس طغیانی موج کا سامنا کرتا اور انھیں رو کتا۔ (۱۳۶

ایسے حالات میں بیفطری بات تھی کہ اسلامی ممالک کے اساسی قوانین مغربی قوانین کے پرتو میں بنائے جائیں اوران پرنظر ثانی کی جائے اور چونکہ تمام اسلامی ممالک آزادی خواہی کی اٹھنے والی موج کے ہمراہ تھی ایک جدید تاریخ میں قدم رکھ رہے بتھے لہٰذااس دور میں کوئی بھی

ہوتا تو اس کی نظرسب سے پہلے قانون اساسی پر جاتی ،اب ایسے حالات میں مغربی قوانین کےعلاوہ اورکون سےقوانین تھے کہ جس سےجدید قوانین اقتباس کئے جاتے۔(۱۳۷) ہ پر موضوع چونکہ توضیح طلب ہے لہذا ہم اسے جاری رکھتے ہیں، اسلام کی یوری تاریخ میں مسلمان جہان سوم میں جینے والے انسانوں کی طرح ہمیشہا بنے حکام کے ظلم دستم کا شکارر ہے ہیں ظلم دستم اور استبداد کی سب سے بڑی خصوصیت قانون اور مخالفت ہے، جوکسی قانون کا نہ تو یابند ہوتا ہےاور نہ ہی کسی قانون کے سامنے تسلیم ہوتا اورا سے قانونی حیثیت بھی نہیں دیتا ہے۔اب ایسے حالات میں انقلامات آتے گئے اورلوگوں کی آنکھیں کھلنے لگیں کان متوجہ ہوئے اور جب ان کی آنکھیں کھلیں توانھوں نے دیکھا کہ وہ نہایت بچھڑے ہوئے ، سیاسی و اجتماعی اعتبار سے بدترین شرائط میں جی رہے ہیں۔البتہ ان احساسات کو ہوا دینے میں دانشمندوں کی نٹی نسل نے بڑی کوششیں کی ہیں،اس وقت کے مسلمان ظاہری اعتبار سے اپنے ساج کااس دفت کے مغربی ترقی یافتہ ممالک سے مقابلہ کرتے ہوئے اس نتیجہ پر پہونچے کہ اورا پنی اس بدختی کاسبب سیاسی استبداد ہیاوراس کا اصلی سبب حقوقی اور قانونی نظام کا فقدان کے لئے قانون اساسی اور دیگر قوانین کی تنظیم و تدوین پر زور دیا۔

ان کی نظر میں پورے طور پر مشکل آ زادی کے نہ ہونے اور استبداد کی حاکمیت کی وجہ سے تھی کہ جس سے چھٹکار ااساس قانون کا وجو دتھا، ایسے حالات میں فطری طور پر شفی بخش قانون وہی مغربی قانون تھے۔( ۱۳۸ ) شاید بیدان کے انتخابوں میں ایک بدترین انتخاب تھا جسے

443

اسلامی ساج انجام دے سکتا تھا کہ جس کے بعد بے شار نا گفتہ بہ حالات کا سامنا تھا، ہم اس مقام یراس انتخاب کے جیجے نہ ہونے کے سلسلہ میں گفتگونہیں کرنا چاہتے بلکہ اہم توبیہ ہے کہ اس انتخاب کے بعد لا تعداد قوانین کسی احتیاج کے بغیر اسلامی ممالک میں پھیل گئے جبکہ اسلامی مما لک کوان قوانین کی کوئی ضرورت نہیں تھی ، اگر چہ بیہ سلم ہے کہ اس دور میں کوئی قانون تدوین کرنے والانہیں تھالیکن کم از کم ہیہ ہے کہ اس کے منابع فقہ اور اسلامی قوانین ہیں ان کے پاس ضرور بتھے۔ جن کی مدداور سہارے اپنی مختلف مشکلات کوحل کر سکتے بتھے جبیا که بعض اسلامی مما لک میں ایسابی ہوا۔ (۱۳۹) ہر حال اسلامی مما لک میں نظام کوموجودہ صورت حال کے مطابق حقوقی اور قانونی نظام کو مارڈن انداز میں سنوار نے کا پہلا موقع تھااور جیسا کہ ہم نے بیان کیا کہ بیتجربہ مومن اور متدین حضرات کی عدم موجودگی میں انجام یا یا اس لئے کہ وہ وحشت رعب واور دید بہ میں زندگی گذارر ہے تھےاور دشمن کے لئے میدان کوخالی کر چکے تھے کیکن جب انھیں ہوش آیا تو دیکھا کہ بہت سے قانون اسلامی اصول ومبانی کے برخلاف اس کے باوجود اور اس کے مقابل جديد توانين كسامن سليم ہيں۔

یہاں مناسب ہوگا کہ دیلیم شیفرڈ کے نظریات کو بیان کریں، کہ س طرح مسلمان تاریخ جدید میں وارد ہوئے اور ان کے ساتھ کیا ہوا وہ کہتا ہے: یہ فوجی طاقت تھی کہ جس کی مدد سے پہل مرتبہ اسلامی حکام تک تغییرات کوراستہ ملا، جسے اٹھارویں اور انیسویں صدی کی ابتدا میں ہند میں انگلینڈ کی فتو حات، روس کے ہاتھوں، ٤ ۷ ۔ ١٧٦٨، کی جنگوں میں عثانیوں کی شکست،

اگر چیعثانی دارالحکومت والے ای صدی کے آغاز ہی میں مغربی نظام کی فوقیت و برتر ی کے پیش نظر اپنے سماج کو ایک حد تک مغربی شکل وصورت میں ڈھالنے کے لئے قدم الٹھا چکے تصے۔لہذا سب سے پہلے جنگیں اصلاحات موجب بنیں کہ جس کی وجہ سے عثانی اصلاح طلب جد و جہد پر مجبور ہو گئے ،لیکن جب بیا اصلاحات شروع ہو کئیں تو پھر جو حدود ان کے رہبروں نے معین کئے تصال میں محدود نہیں رہ سکی تصیں ۔(۱٤۰) اس کے بعد اپنے بیان کو اس طرح جاری رکھتے ہوئے کہتا ہے: اگر عیسانی الہیات اس د نیا میں خدا اور اس کے افعال کی ماہیت کو معلوم کرنے کی تلاش میں تصی تھی تو مسلمان فقہا خداد ند عالم و خلائف کو بیان کردیا گیا تھا۔ یہی وجہ ہے کہ نے حالات کے مطابق قوانین کو محصوصا اجتما کی و سیاسی اعتبار سے ڈھالنے کہا کو جہ جہ کہ نے حالات کے مطابق تو انین کو محصوصا اجتما کی و دری گئی، وہ متک و شہمات کہ جسے غرب میں داروین نے ابھارا تھا اسلام میں اس کا کو کی وجود دری گئی، وہ متک و شہمات کہ جسے غرب میں داروین نے ابھارا تھا اسلام میں اس کا کو کی وجود

444

نہیں تھا، جب کہ قرآن نے خلقت کے سلسلہ میں جو پچھ بیان کیا ہے وہ کتاب مقدس کے مطابق ہے۔(۱٤۱) یہی وہ مرحلہ ہے جہاں اہل سنت کی حکومت میں اسلامی تحریکوں کی فکری آغاز کا سد باب ہوجا تا ہے اور جیسا کہ اس سے پہلے بھی ہم نے وضاحت کی ہے کہ ان کے نز دیک فقہ و کلام

ہوجا تاہے اور جلیسا کہ ان سے پہلے بی ہم نے وضاحت کی ہے کہ ان نے کر دیک فقہ و قلام اور تاریخی تجربوں کی عمارت ایسی نہیں تھی جو ظاہری مسلمان حاکم کے سامنے قیام کی اجازت بس اتنا تھا کہ قلبی اعتبار سے ان کے سامنے تسلیم نہیں تھے، اس سے دور ہوئے اور اس کی

خدمت میں نہ رہیاور بیر حد درجہ گستا خی تھی کہ اس کے سامنے زبان اعتراض کھولیں اور اس کی جانب سے ہونے والے مظالم اور بدعتوں اور زیاد تیوں کے خلاف اقدام کریں ،لیکن حاکم اور اس کے نظام کے مقابلہ میں کھڑے ہونے کی مختلف دلائل سے اجازت نہیں دیتے تھے کہ سیاسی اور نظامی اعتبار سے کوئی قدم اٹھا ئیں۔ اس زاویہ سے نظام حاکم کے خلاف اعتراض کرنا درست نہیں تھا اور نہ ہی اس کا کوئی راہ حل تھا لیکن دور حاضر میں غیر اسلامی قوانین کے ظہور کرتے اسے حاکمیت عطا کرتے ہی حاکم پر اعتراض کا ایک نیا باب کھول دیا نے آخص حیات وفعالیت کا موقع فراہم کیا۔ (۱٤۲)

445

شربعت مطابقت ان کی نظر میں اسلامی معاشرے میں غیر اسلامی قوانین کی کوئی گنجائش نہیں تھی۔ سب کو اسلامی قانون تسلیم کرنا ہوگا اس لئے کہ تنہا بیدقانون ہے کہ جسے حاکمیت حاصل ہے، اس راہ میں جدو جہدا یک ایساعظیم فریضہ ہے جس میں چون و چرا اور تغییر و تبدیل کی کوئی گنجائش نہیں ہے بیہ وہی مفہوم ہے جسے بعد میں تطبیق شریعت کا نام دے دیا گیا۔ جس نے اپنی طرف انقلابی اور متدین اہل سنت کے افکار کو متوجہ کرلیا تھا اور جوتح کیمیں اس غرض سے وجود میں آئی تھیں ان کی توجیہ کا موقع مل گیا۔ (۱۱۲۳)

موجودہ صدی کے اواخر میں اہل سنت کی طرف سے جتنی تحریکیں اور قیام وغیرہ وجود میں آئے

446

بیں وہ سب اسی ہدف کے پیش نظر سے ۔ ان کے نز دیک اسلامی حکومت یعنی وہ حکومت کہ جس میں اسلام کے تمام احکامات جاری وساری ہوں ۔ لہذ احکومت کو اساسی بنانا یعنی اسلامی قوانین کو انفرادی اور اجتماعی زندگی کے تمام مراحل اور شعبوں میں جاری کرنا اور اخیں حاکمیت عطاکرنا پس بیایک الیی فکر ہے کہ جوخود ہی اصلاحی ہے نہ کہ انقلابی ۔ جوموجودہ نظام کی ضد نہیں ہے بلکہ موجودہ قوانین کے خلاف ہے ۔ اس کا ہدف صرف قوانین کو بدل دینا ہے نہ کہ حاکم کو بدلنامقصود ہے اور اگر حاکم وقت قوانین کی تغییر قابل قبول ہے ۔ اور اگر موجودہ قوانین کے دفاع میں عوام کے سامند قوانین کی تغییر قابل قبول ہے ۔ اور اگر موجودہ قوانین کے دفاع میں عوام کے سامند قوانین کی تغییر قابل قبول ہے ۔ اور اگر موجودہ قوانین کے دفاع میں عوام کے سامند قوانین کی تغییر قابل قبول ہے ۔ اور اگر موجودہ نہ کر ہے تو اس صورت میں اس بات کا امکان ہے کہ اسکے خلاف قیام کا فتوا دے دیا جائے۔(۱۶ یک

ہے۔ نہ کہ سیاسی حاکمیت کی تبدیلی کی آڑمیں اے اسلامی بنانامقصود ہے۔ یہاں اصل مشکل اس تغییر کے لئے حاکم کی رضایت ہے اور اگر وہ خودان تغیرات کو انجام دے تو اس سے بہتر اور کیا ہو سکتا ہے، اسی نظریہ کے مطابق سعود کی حکام اور دوسرے حکام ۲۰ ۸ء میں کہ جس میں اسلام خواہمی اپنے اوج پتھی ، اپنی شریعت کی تطبیق کرنے لگے، پاکستان میں ضیاء الحق نے، سوڈان میں نمیری نے اور مصر میں سادات نے اور دیگر خلیج فارس کے شیوخ نشین مقامات مطلوب ہیں ۔ (۱۲۵)

البته بيجمى ايك حقيقت ہے كہ بيطرزنظر چاليس پچاس سال پہلے كہ جب غير اسلامي قوانين رائح اورغالب تھے،اگر جیہ وہ ایک اصلاحی نظر کی حیثیت سے جانا جاتا تھالیکن اس دور میں اسے ایک انقلابی تفکر مانا جاتا تھا۔لیکن یہی نفکر آج کے دور میں کہ جس میں حالات پوری طرح بدل چکے ہیں ادر جوانوں کی نفسیاتی اور مذہبی آرز دئیں اور رجحانات دگرگوں ہو چکے ہیں، ایسے حالات میں ان کی جہادی اور انقلابی روح کوسیر ابنہیں کیا جاسکتا۔ بلکہ ہیلوگ اس دور میں اس اس تفکر کی ظرفیت سے کہیں زیادہ متوقع اور عظیم اہداف کو حاصل کرنے کی تلاش میں ہیں، بیلوگ زندگی کے تمام شعبوں میں اسلامی قوانین اورا قدار کے جاری ہونے کے خواہاں ہیں۔اور تنہا حیات اجتماعی میں قوانین اسلامی کی حاکمیت کے قائل نہیں ہیں کہ شریعت اپنے قوانین کواجتماعی امور سے مطابقت دے، اہل سنت کی حکومت میں موجودہ تحریکوں کی اصل مشکل اسی ایک نکتہ میں پوشیدہ ہے۔ دور حاضر میں ان لوگوں کے لئے فقہ و کلام میں جو چھوٹ ملی ہے وہ موجودہ نسل کی قطعی اور شدید ضرورتوں کو برطرف کرنے اور اس کاجواب دینے سے معذور ہے۔ (١٤٦)

447

اس محدودیت کی بنا پر اکثر اسلامی تحریکوں کے سربراہ خواہ وہ سید قطب ہوں یا عنیمی یا عبدالسلام فرج، ہرایک نے اپنے لئے توجید کا باب کھول لیا ہے جو اہل سنت کے نز دیک کل طور پران کے اصول اعتقادات اور اجماع سے اجنبی ہیں۔ان سربرا ہوں نے اس بات کی کوشش کی ہے کہ وہ اپنے اعمال کی توجیہ میں قر آنی شواہدا ورسنت نبوی کے علاوہ گذشتہ علما کے فتاوی مخصوصا ابن تیمید اور ابن قیم کے نظریات کا سہارالے کرایک ایسے نظر کو پیش کرنے کی

کوشش کی ہے کہ جوموجودہ حاکم کے خلاف قدم اٹھانے کومشروع قرار دیتا ہے بلکہ اسے واجب بھی سمجھتا ہے۔اگر سنی علما ایسے نظرات کو شک وشبہہ کی نگا ہوں سے دیکھتے ہیں یہاں تک کہ اس کے دعویداروں، وضع کرنے والوں اور سر برا ہوں کو اعلان یہ طور پر خوارج کا لقب دیتے ہیں۔تو یہ سنیوں کا طرز عمل اپنے تحفظ اور عافیت طلی کے عنوان سے نہیں ہے بلکہ ان کے کلام وفقہ میں متفق علیہ اصول و مبانی پر اعتماد کے پیش نظر ہے اور انکا سہارا لے کر انہیں خوارج کہتے ہیں۔(۱۱۲۷)

448

وہ لوگ کو جو پچھ کہتے ہیں وہ تق ہے اس لئے کہ قرآن وسنت، سلف صالح اور سیرہ صحابہ کہ جس پر تمام سنیوں نے زمان دراز تک عمل کیا ہے اور اسے درک کیا ہے انہیں مدنظر رکھتے ہوئے ایسے نظریات کو قبول نہیں کیا جا سکتا، اس لئے کہ بینظریات قرآن وسنت اور سیرۂ صحابہ سے نہایت مفرط ترین نتیجہ تھا جسان لوگوں نے حاصل کیا تھا۔ اگر چہ اس بات کا امکان ہے کہ ان لوگوں کے در میان ایسے لوگ بھی رہے ہوں گے کہ جن کی نیتوں میں کھوٹ یا ان میں کس فتہم کی کوئی وابستگی ہوگی جب ہی ایسی بات کہتے ہیں حتی کہ اس کا سہارالیا بلکہ ایسا ہوا بھی بات کو نظر انداز کرتے ہوئے کہ اس کا قائل کون ہے میہ بات این چھی ہو ہوں ہے کہ اس کا سیار الیا بلکہ ایسا ہوا بھی

ہیتھ چند نظری مسائل لیکن انکےعلاوہ کچھاور بھی مسائل ہیں۔ جیسا کہ ہم نے اس سے پہلے بھی بیان کیا ہے کہ تاریخ معاصر میں سنی اور شیعی تحریکوں میں فرق صرف ان کے افکار و

نظریات میں نہیں ہے بلکہ اجتماعی اور نفسیاتی فکر میں بھی ہے۔ ہر ایک نے اپنے اصول اور خصوصیات کے مطابق نفسیاتی اور اجتماعی عمارت بنا رکھی ہے۔ اور یہ فرق صدیوں کے دو متفادت نظریہ تجریوں کا نتیجہ ہے۔لہذا جتن عظیم اور وسیح تحریمیں بھی ان دو گروہوں میں اٹھیں گیں وہ سب انھیں دومتفاوت مجموعہ سے متأثر ہوں گیں اور حقیقت بھی یہی ہے اور جب کہ ایسا ہے تو پھر یہ تو قع بیجا ہے کہ ان تحریکوں کے اسلامی ہونے کی وجہ سے ان دونوں کے مظاہر اور ان کے اثر ات یک اس ہونا چاہئے۔ یہ بات درست ہے کہ یہ دونوں تح کمیں اسلامی ہیں اور ان کے اثر ات یک اس ہونا چاہئے۔ یہ بات درست ہے کہ یہ دونوں تح کمیں اسلامی ہیں دونوں نظریات اسلام کی مختلف تفسیریں ہیں جو اب تک چلی آر ہی ہیں اور انھی بھی واقعیت وہی ہے جو پہلیتھی۔ (۱٤۹)

449

اہل سنت کی انقلابی اور اسلامی نظر کی پہلی مشکل فقہی و کلامی محدود بیت ہے کہ جو اس بات کی اجازت نہیں دیتی کہ ظالم حکام کے مقابلہ میں قیام کیا جا سکے اور دوسر کی طرف سرعت سے بد لتے ہوئے حالات ہیں بعض اسلامی مما لک میں جو ان نسلوں کی اسلام خواہی نے انھیں جہاد اور مبارزہ کی دعوت دی ہے۔ یہی دو اسباب موجب بنے کہ جس کی وجہ سے اہل سنت کے علما اور دین کے دلدادہ نیز کی سے بد لتے ہوئے حالات کی ہمراہی نہ کر سکے۔ (۱۰۰) لیکن بیا ایک حقیقت ہے کہ حکام کاعلمی ودینی مراکز پر قبضہ کرنا اور الحکے استقلال کو سلب کر لینا نیز انھیں اپنی خدمت کے لئے مجبور کرنا بھی ایسے حالات کی وہ دیخشے میں مؤثر رہے ہیں۔ سی

تونس ہو یا مراکش ، مصر ہو یا سوریہ یا سعودی عرب (عربستان) اور یمن ، ان آخری دہائیوں میں ان کی بیکوشش رہی ہے کہ علمی ودینی مراکز اور تعلیم کوجد ید اصول وقوانین کے تحت قرار دینے کے بہانے سے انھیں اپنے قبضہ میں لے لیں اور وہ اپنے اس ہدف میں ایک حد تک کا میاب بھی رہے ہیں ، اہم بینہیں تھا کہ میڈ خیرات ان مراکز پر تسلط کا باعث بنے بلکہ اہم تو یہ تھا کہ وہ اپنی پایداری دینی اصالت اور علمی شمول کھو بیٹھے اور بیروش ضرورت روز گار کے خلاف تھی جب کہ دینی ضرورتوں اور علمی واخلاقی ضرورتوں کو اسی حد تک پورا کرنا واجب تھا کہ جتنا جینے اور اس کے درک کرنے کا محتاج ہیا ور یہ بات مسلم ہے کہ وہ لوگ جو مختلف میدانوں میں اسلام کی عظیم میراث سے بخبر ہیں وہ اس دور کی مختلف ضرورتوں کا شائستہ جواب دینے سے قاصر ہیں ۔ (۱۰۱)

450

یہ مشکلات، ۱۹۹۶ء کے درمیان وجود میں آئیں اور ، ۱۹۷۷ء کے حالات نے اضمیں عروج بخشا اور پھر انقلاب اسلامی ایران نے اسے کمال تک پہونچایا، اصل مشکل اسلام کی ایک جدید تفسیر کی تلاش تقلی جوافقیں انکے جہادی نظر میں مددگار ثابت ہو سکے۔افھیں اسلامی معاشرہ کی برقر ارکی میں رہنمائی کرے اور ان سے کہے کہ اسلامی معاشرہ تک رسائی کے لئے کہا کرنا چاہئے اور کس طرح ان سے مبارزہ کریں، افھیں حالات میں ایک ملمی ودینی، آگاہ اور قابل اعتاد خصیت کی مدد سے قیام کر بیٹھے، لیکن اصل مشکل یہ تھی کہ افھیں قلت کا احساس تھا اور جو کرنا ہے۔ ان کی مختصر معلومات ان سوالوں کا جواب بن گئی کہ جس کا جواب پہلے دیا جاچکا تھا

اور ہدف بید تھا کہ ان کے جواب کے لئے تائید حاصل کریں۔(۱۰۲) ایسے حالات میں بید جوابات پور ے طور پر اسلامی نہیں ہو سکتے تھے۔ ہاں انھیں ایک اسلامی رنگ مل سکتا تھا اور چونکہ بیہ جوابات جوانوں اور طالب علموں کے اعتقادات و افکار اور نفسیات کے مطابق تھے لہذا انھیں تیزی سے اپنے طرف جذب کرلیا اور انھوں نے اسے ایک اسلامی راہ حل سمجھ کر قبول بھی کرلیا۔لیکن اس میں دوالی بنیادی مشکلیں تھیں کہ جس ک وجہ سے بد لتے حالات کا مقابلہ کر نے اور اسے دوام بخشنے سے عاجز تھا۔ ایک نظر بیکی میزان مقاومت بالخصوص انقلابی اور جنگجوا فراد کے نظریات ، زمانہ کے حواد ثات کے مقابلہ میں ای وقت تھ ہر سکتا ہے جب دور حاضر میں پیش آنے والی مشکلات کا جواب دینے پر قادر منسج م اور اصول دقوانین پر قائم ہو ہیکن یو گرا لیں خصوصیات سے عاری اور خالی تھی۔

451

چوتھی فصل حکے حوالے (۱) اس طرز نظر کے عملی نمونہ کتاب العواصم من القواصم ابن عربی اور مخصوصا محب الدین خطیب کے حواشی میں ملاحظہ کیا جاسکتا ہے۔ بیدونوں کہ جہاں تک ان لوگوں کی خطا وَں کی توجیہ وتفسیر کرتے ہیں جوان سے دفاع کرتے ہیں ملاحظہ کیا جاسکتا ہے۔ عملی طور پر واقعیت کو معیار قراد بیتے ہیں، ان لوگوں کی نظر میں عدالت وہی ہے جوابتی ابتدا سے تھی نہ سی کہ کوئی عظیم مفہوم ہے کہ جسموجودہ صورت حال سے مطابقت دے۔ آپ زیاد کی طرف سے معاویہ کے تعارف کو ملاحظہ کریں جس میں صرف اور صرف ایک

سیاسی پہلو ہے اور اس کی قدرت کو دوام بخشا منظور ہے۔الجو ہر <sup>انٹف</sup>یس فی سیاسۃ الرئیس ص۷۳۔

مثلا آپ ابن عربی جومعاویہ کا دفاع کرتا ہے کی توجیہ کا مطالعہ کریں جب کہ اسی نے ابن عدی کے قتل کا حکم دیتا ہے کہ جس پر ہر ایک نے اعتراض کیا یہاں تک کہ عائشہ نے بھی اعتراض کیا علی و بنوہ ص ۲۱۹ پر ابن عربی کی توجیہ کو ملاحظہ کریں: اگر یہ مان لیا جائے کہ ابن چرکوقتل کر ناظلم تھا مگر یہ کہ قتل کا موجب فراہم ہوجائے تو میں کہوں گا: اصل یہ ہے کہ اما م کا قتل کرنا حق ہے اور جواس قتل کے ظلم ہونے کا قائل ہے اسے اپنے اس مدعا کو ثابت کرنا ہو گا اور اگر یظلم تھا تو چر معاویہ پر تمام گھروں میں لعنت کرنا چا ہے تھا۔ جب کہ بغداد جو عباسیوں کی خلافت کا مرکز تھا اور امویوں سے ان کی رقابت کس سے پوشیدہ نہیں ہے۔ اسی بغداد کی

مسجدوں کے دروازوں پر میہ جملہ لکھے ہوا ہے آنحضر صلی اللہ علیہ وآلہت کے بعد بہترین لوگوں میں ابو بمر پھر عمر پھر عثان پھر علی اور پھر خالالمؤمنین معاویہ رضی اللہ عنہم ہیں۔ ص ۲۱۳۔ (۲) اس طرح کے فکری نمونہ ابن تیمیہ، ابن قیم اور ابن حنبل کے نظریات اور آثار میں ملاحظہ کر سکتے ہیں۔ السیاسة والشریعة ص، ۱۹۲۷؛ اعلام االموقعین ، ج ۳، ص ۳۰۔ الاحکام السلطانية اور نيز گذشتہ فصل کی ٤ ٥ ویں توضيحات کوملاحظہ کریں۔ (۳) المواقف فی علم الاصول ص ۳۲۳ ملاحظہ ہو۔

453

(ہ)ملاحظہ کریں۔

5..2,ppAmir H.Saddiqi Caliphate and kingship

(٦) یہ بات شیعوں کے نزدیک بھی قابل قبول ہے،رجوع کریں الشیعۃ والحا کمون ص ۸،۷ اسی طرح الفکرالسیا سی الشیعی ص ۲۶۸ -۲۷۱ -

(۷) بطور نمونہ مراجعہ کریں، عدالت کے سلسلہ میں امویوں کی تفسیر سے متفاوت مفہوم کے تحت غیلان دمشق کا ارمنستان کے لوگوں کو قیام کے لئے دعوت دینا۔ ذکر باب المعتز لہ ص ۱۷ و ۱۱۳ می طرح عدالت کی برقراری کے لئے ہونے والے شیعوں اور معتز لہ کے قیام انتفاضات الشیعۃ ص ۹۷ ۔ ۱۰۰ ۔

(۸)مطلوب حاکم اورحاکم کے مطلوب نظام نیز بیر کہ عدالت کواس کا مقام نہیں مل سکا ہے جو

454

ہونا چاہے لہذا اہل سنت کے مضبوط اور پختہ افراد کی پریشانیوں کو دریافت کرنے کے لئے مناقب الامام احمد ابن حنبل ص ۶۳۸ ، اسی طرح طبقات الحنا بلہ ج۲۲ ، ص ۳۱ ملاحظہ ہوا ورکس طرح ہیلوگ عمر ابن عبد العزیز کی طرح متوکل جیسے فاسق و فاجر، ظالم وجابر سفاک اور شمگر کی صرف اس وجہ سے تعریف کرتے ہیں کہ اس نے بدعتوں کا مقابلہ کیا تھا۔

(۹) حقیقت توبیہ ہے کہ شیعوں کے عقائد کا تمام پابندیوں کے باوجود ساج میں نفوذ اہل سنت کے عقائد سے کہیں زیادہ ہے کہ جس سے صرف اور صرف موجودہ حاکمیت ہی نے فائدہ اُٹھایا ہے۔ من العقد ۃ الی الثورۃ ص۲٦،۱

(۱۰) معتزله کی مذمت اور تنقیص نیز ان کے اعتقادات کوشکل دینے سے متعلق اہل سنت کی پریشانیوں کو طبقات الحنابلة ج۲،ص، ۳۱،۳ اسی طرح کتاب الابانة عن اصول الدیانة ص ۱٦،۱۳ نامی جیسی کتابوں میں ملاحظہ کریں

(۱۱) فقدالسنة ج۲،ص۲۰۹ و۲۰۱ المحلی ج۶ ،ص ۲۱۳، ۲۱۴ اوراس مسئله کی تفصیل کوالمجتهد و نهایة المقصد ج۲،ص۷۶، ۱۶۸،۱۶۷ کے آغاز میں ملاحظه کریں۔

(۱۲) اس سلسلہ میں امام باقر سے نماز جماعت کے بارے میں کئے گئے سوال کی کیفیت کو معلوم کرنے کے لئے وسائل الشیعہ ج٥، ص٣٨١ حدیث نمبر ٥ نیز ٨ ص٣٧٧ اسی طرح متدرک وسائل الشیعہ ج٦، ص٤٥٧ ملاحظہ کریں۔

(۱۳) حنابله نماز جماعت میں شرکت کو واجب شمح یت ہیں۔الفقہ علی المذ ہب الاربعۃ ج۱، ص٥ ٣٧ نامی کتاب ملاحظہ ہو، ظاہر یہ فرقہ بھی ملکفین پر نماز جماعت کو واجب شمحھتا ہے

اہل تسنن اورتشیع کے ساسی نظریات 455 بداية المجتهد رج۲،۱۶۳۷ -(۱٤) نیبت کے زمانے میں نماز جماعت وجعہ کے جواز کے قائلین کی دلیلوں کی رد جامع المقاصد نامی کتاب کی ج۲٬۹۰۲ ۲۵ ۸۰ ملاحظه مونیز کتاب رسالیة صلوۃ الجمعة حیدرا بن المولى محد الذرفولي، شيخ انصاري كي تقريظ كے ہمراہ اسي طرح رسالیۃ في صلوۃ الجمعۃ كركي، كو كتاب رسائل المحقق الكركي ج٢٠٩ ١٧ ٧٠ ٤٠٠ ملاحظه بوبه (۱۰) كنزل العمال ج٧ ، ٢٠ ٥٨ ٥ و٢ ٨٠ -(۱٦) ابوبکر کی پیش نمازی ماعث بنی تھی کہ جس کی وجہ سے حسن بصری، ابن حزم اور اہل حدیث کی ایک جماعت اس مات کی قائل ہوگئی کہ ابوبکر کی خلافت منصوصا ورآ نحضرصلی اللّہ عليدوآليت كي سفارش اورتا سُدِ يضح معالم الخلافة في الفكرالسياسي الاسلامي ص ١٣٣-(۱۷) مزید وضاحت کے لئے البدرالز اہر فی صلا ۃ الجمعۃ والمسافرص ۲ ۸۰ ملاحظہ ہو۔ (۱۸)رسائل کمحقق الکرکی، ج۱۶ چ

Shorter Encyclopaedia of Islam, p.350(19)

(۲۰) الامامة والسياسة ، ج٢، ص٤ ٣، فقدالسة ج٢، ص٢٠

50,P,Vol 2nd,Goldziher Muslim Studies(1)

(۲۲)عیون الخبار، چ۲ م۲۸۲ (۲۳) گذشتہ حوالہ ص۲۸۱

(۲٤)اس مسئلہ پر اہل سنت اور شیعوں کا اجماع ہے کہ آنحضر صلی اللہ علیہ وآلہ ت نماز

جماعت سے اعراض کرنے والوں کوسرزنش ہی نہیں بلکہ تہدید بیجھی کی ہےاور ڈرایا بھی ہے، کنز العمال ج۷، نماز جماعت میں شرکت کرنے کے وجوب کے باب میں، ص۸ ۸۰، ۸۱ - نیز نماز جعہ میں شرکت کے وجوب کے باب میں، جے ،ص۳۷۶٬۳۷۷ نیز جامع المدارك ج٢،٩٣، ٢٨، كه جومنقول ب الشها دات وسائل الشيعة نامي كتاب ، (۲۰)اس مسّلہ میں عباسیوں کی روش بھی امویوں کی جیسی تھی کہ جو کچھ نماز جماعت و جمعہ سے مربوط تھااسے اپنی ذات سے مخصوص کرلیا تھا خلفاءعباسی کے آشکارترین دینی مظاہر سادت میں ایک یہ تھا کیہ پنجگا نہ نمازوں کےاوقات میں ان کے گھروں کے سامنطیل بحایا جاتا تھا تا کہ اس کے ذریعہ نماز کے دقت کا اعلان کریں، بیمل صرف اور صرف خلفاء سے مخصوص تھا اورکسی دوسرے بلکہ ولی عہد کوبھی بیداجازت نہیں دی جاتی تھی کہ اپنے گھر کے سامنطیل بجائیں تا کہاس مظہر سادت میں اس کےعلاوہ کوئی دوسر اخلیفہ کا شریک نہ ہونے يائ - نظام الوزارة في الدولة العباسية محرسفر الزهراني كي تحرير كرده كتاب ص٢٦ جو كهابن جوزی ج۷ بص۲۹ منتظم نامی کتاب سے منقول ہے۔ (۲۶) فقدالسنہ ج۱،ص۲۷۲،مؤلف شعبی کے بقول اس طرح نقل کرتے ہیں: جب معاویہ کا پیٹ بڑا ہو گیا تو وہ نماز جعہ کے خطبہ کوکھڑے ہونے کے بدلہ بیٹھ کردینے لگا۔اس مطلب

456

کوکتاب وسائل الشیعة ج٥،٣٠، حدیث، سے مقایسہ کریں۔

(۲۷)امامت کے سلسلہ میں فاسق اور بدع تگذار کی امامت اور اس مسلہ میں مذاہب اربعہ کے نظریات کے لئے الفقہ علی المذاہب الاربعۃ نامی کتاب کی ج۲۶م ۶۲۹ ملاحظہ کریں۔

|                                      | 457                                 | اہل سنن اور شیع کے سیاسی نظریات           |
|--------------------------------------|-------------------------------------|-------------------------------------------|
| ب میں ملاحظہ کریں،ص۳۹۲،              | ل اقتدا کی حرمت کے بار              | (۲۸)وسائل الشديعه ج٥، فاسق ک              |
|                                      |                                     | _٣٩0                                      |
|                                      |                                     | (۲۹)وسائل الشيعة ج٥، ص٣٨١                 |
| ۸۷٬ نیز اعلام الموقعین ج۰۷           | والاهواء والنحل، ج٤ ،ص              | (۳۰)بطورنمونه الفصل في الملل و            |
|                                      |                                     | ص ۶۸ -                                    |
| ص۲۲ و ۲۳، جس میں حاکم کی             | بالعقيدة الى الثورة ، ج٢،           | (۳۱)البدرالزاهر، ص۷، ۸ نیز من             |
| کی کیفیت اور ان دونوں میں            | ، امام کے منصوب ہونے                | طرف سے نماز جمعہ و جماعت کے               |
|                                      | بق وبررسی کی گئی ہے۔                | متقابل روابط كى نقادا نداز ميں تحق        |
|                                      | -17.6                               | (۳۲)الائمة الاربعة ج٤ مص١١٩<br>١          |
|                                      |                                     | (۳۳)<br>۱۳۳)محلی ج۶ جس۲۱۶ -               |
|                                      |                                     | (۳٤) کمحلی ج٤ ص٢١٣ _                      |
|                                      |                                     | (۲۰)سابق حوالہ ص۲۱۶ ۔                     |
| اصول الديانة ص٢٣ -                   | )،ص ہ ۷ہ نیز الابانة <sup>ع</sup> ن | (۳٦) مجم الفقهی انحسنیلی الجزءالثانی      |
|                                      | ۳ حديث ٩ _                          | (۳۷)وسائل الشديعة ج٥٥ م٢٧                 |
| نے اور دوری کا انداز ہ اس نمونہ      | ) کا دین سے بے گانہ ہو۔             | (۳۸)اموی خلفاءاوران کے عمال               |
| کا حاکم تھا، میں نے اسے دیکھا        | ، جانب سے طارق <b>مد</b> ینہ        | ے ہوسکتا ہے: <sup>بع</sup> ض اموی خلفاء ک |
| پر تناول کیا،اس کے کھانے <b>می</b> ں | رسول صلى اللدعليه وآله پ            | کہاس نے کھا نامنگوا یا اورا سے منبر       |
|                                      |                                     |                                           |

ایک مغز دار ہڈی تقلی، وہ ان ہڈیوں کومنبر رسول پر تو ڑتا اور اس کے مغز کو کھا تا یے عیون الا خبار ن۲، ص۶۶ یہ جب مدینہ کے حاکم کا بیرحال ہے تو پھر دوسر بے شہروں میں منصوب والیوں اور حکام کا کیا حال ہوسکتا ہے۔

(۳۹) یہ نثر کت نہ تنہا حاکم کی مشروعیت کو قبول کرنے کے معنی میں تھی بلکہ حاکم سے مربوط تمام امور کو قانونی قبول کرنے کے معنی میں بھی تھی۔ بطور نمونہ مدینہ کے حاکم سعید ابن مسیب کے نظر بیکو وفیات الاعیان ج۲ ،ص ۱۱۷ پر ملاحظہ کریں۔ (۰۶) المصنف ، ج۲ ،ص ۱۶۸۔

(٤١ )السياسة الشريعة ص٤٢ -

(٤٢) آپ اس سلسله میں دین کے بھیس میں دنیا طلبی اور مفاد پر تی نے موند مشاہدہ کر سکتے ہیں جو صدر اعظم سلطان سلیمان قانونی ، لطفی پاشا کوا مامت و خلافت کے درجہ تک لے جانا چاہتا تھا: وہ اپنے رسالہ خلاص الامنة فی معرفة الائمة میں سلطان سلیمان کو ان القاب سے نواز تا ہے: امام زمان ، رسول خدا کا جانشین ، اسلام کا مدافع ، دین خدا کا قدرت مند حامی ، مسلمانوں کا سلطان ، کافروں کے منھ میں لگام لگانے والا ، عادل پیش نماز ، شریعت کے قوانین برقر ارکرنے والا ، نیز ایسا شخص جو برکت البی اور اسکی سعادت سے مہرہ مند ہے اور خدا کے الطاف اور اس کی بے کر ال عنایتیں اسک ساتھ میں ، یہ تمام با تیں اس د نیاوی موقعیت کی تقویت تحکیم کے لئے دین سے فائدہ اُٹھانے کے عنوان سے ہے۔مجلہ دانشگاہ او ہیات وعلوم انسانی دانشگاہ مشھد ، شارہ مسلسل ۸۰ ، ۲۰۰۸ ، میں ۲۰

اہل تسنن اورشیع کے سامی نظریات 459 (٤٣) )الاسلام بين العلماءوالحكام ، ص ١٣٨، ١٣٣ -(٤٤) کمحلی، ج٤ ، ص٢١٤ -(٥٤) فقدالسنة، ج١٠،٢٠٩ -(٤٦) الحلي ، ج ٤ م ٢١٤ -(٤٧) وسائل الشيعة ، ج٥، ص ٣٨٣، حديث ٩-اس مطلب کی تائید مندرک وسائل الشیعة ج، ص٤٥٦ - اور العواصم والقواصم ج٠٠ ص۲٤٤،٤۲ بس میں اہل سنت کے تمام اسناد ذکر کئے گئے ہیں دریافت کریں۔ (٤٨) من العقيدة إلى الثورة - ٢٦ ، ص٢٦ -(٤٩ )الانتفاضات الشيعة عبر التاريخ، بإشم معروف الحسيني، ص٠١ ٨ و١٠٩، جو كتاب وعاظ السلاطين سے منقول ہے۔جس میں سنیوں کی پائداری اور باقی رہنے کو بدون تعصب بیان کیا گیاہےرجوع کریں،۹۰۱و،۱۱-(، ٥ ) بطور نمونه کنز العمال، ج۷، ص۹۹، ۹۹، ملاحظه ہو۔ (٥١) الاقتصاد في الاعتقاد، ص ٢٠٦،١٩٧ نيز فاتحة العلوم ص١١١ سي كتاب سے ملاحظه ہو۔ (٥٢)الساسة الشرعية ، ٢٣ -(۵۳) ادب الدنیاوالدین، ماوردی، ص۱۱۰ -(٤٥)مقدمهابن خلدون ص٠٨٠ ( ٥ ٥ ) طول تاریخ میں مسلمانوں اورعیسا ئیوں اوران کی ایک دوسرے کے دین کی تفسیر کے

سلسلہ میں رقابت جوآج تک باقی ہے، اطلاع کی خاطر نفذ تو طعہ کتاب آیات شیطانی اور مخصوصا9,0 The Legacy Islam اس محصوصا9 محصوصا9 معامی کا آج تک باقی رہنا اور مسلمانوں کی تفسیر کی بہ نسبت انتقاد کے لئے ملاحظہ ہو پیا مبر وفرعون ص ٥ ، ٢ ، ٢ ، ١ سلام در جہان معاصر ص ٢ ، ٦ - ١٢ -

(٥٦) الامام زید محمد ابوهره، ص ١٠٨، ١٩ (٥٧) چونکه عیسا ئیت اسلام کو گذشته ایام میں ایک البی مذہب کے عنوان سے قبول نہیں کرتی تقلی جس کی وجہ سے مسلمانوں کو کا فروں کے زمرہ میں سیحصے تھیا وران کے لئے دینی اور غیر دینی کسی بھی قشم کے حقوق کے قائل بھی نہیں تھے۔ ایک اندلس کے عیسائی کے بقول جو مسلمان ہوا تھا کہ اس نے این کتاب میں نقل کیا ہے جو کہ، ٢٣٨، ق، ٢٤٢، میں کھی تھی وطن میں رہنے پر مجبور ہو گیا لہٰذا اس نے این اسلام کو نفی رکھا اور پادریوں کی جماعت میں شامل ہو گیا تھا اور خود کونیقو لا اور مرتیل کہتا تھا۔ مجلہ دانشگا ہاد بیات وعلوم انسانی دانشگاہ مشہر، شامل ہو گیا تھا اور خود کونیقو لا اور مرتیل کہتا تھا۔ مجلہ دانشگا ہاد بیات وعلوم انسانی دانشگاہ مشہر،

میسحیت نے جب، ۱۹۵ء کے درمیان اپنا دوسرا اجلاس رکھا تو اس میں اسلام کوایک البی مذہب کے عنوان سے قبول کرلیا

The Conciliar and Post Conciliar 42-Documents,PP,738 . Islamic Futures, Ziauddin Sardar

لیکن آج بھی اسلام کےخلاف اپنی کینہ تو زیوں سے دست بردار نہیں ہوئے ہیں، بطور نمونہ، جوزف کراف کے مقالہ کی طرف جو داشگٹن پوسٹ ۱۹۸۰ میں کون پاپ کوتل کرنا چاہ رہا تھا کے عنوان کے تحت شائع ہوا تھا ملاحظہ ہو۔

اس طرح The Dagger of Islam, John Loffin اس دشمنی کا سبب معلوم کرنے کے لئے آپ رجوع کریں اس کی طرف

, Islam and the west:The Making of an ImageDaniel ملاحظه،14-PP,1

- (۸۰ )اسی مجله کا شاره،۲۰، ص۳۰ ۷ ملاحظه ہو۔
  - (٥٩)سابق حواله، ص٥٣ ٧ ـ
- (۲۰)سابق مجله،شاره،۷۰ ۵۸۰ ص۰ ۱۱ور ۱۱-

(٦٦) واقعیت توبیہ ہے کہ شہروں اور مخصوصا سرحدوں کی امنیت خلیفہ یا سلطان کی قدرت و طاقت کے ذریعہ پہلے زمانہ میں ایک اہم مسئلہ تھا جو بہت سے اہل سنت علما کوان کی حمایت اور ان کی قدرت کو بڑھانے اور اسے قوت پہونچانے کے لئے ایک دینی وظیفہ کے عنوان سے اُبھارا۔ اس لئے ان کی نظر میں سلطان کی قدرت اور اس کی شان وشوکت اسلام اور مسلمین کی قدرت تھی جو اسلام کے دشمنوں غیروں اور کفار کے دخل و نصرف کرنے سے مانع تھی۔

ہارون جیسے فرد کی موقعیت اور شان وشو کت کا سبب یہی ایک عامل تھا اگر چہ وہ ایک ظالم اور جابر شخص تھا کہ جس کے ظلم کی داستان کا ہزار و یک شب والی کتاب میں ایک گو شہ ہے بیان کی گئی ہے، بلکہ بہت سارے علما اہل سنت کی نظر میں وہ مسلما نوں کی عظمت وقدرت اور قہر و سطوت کا مظہر تھا، جس کی وجہ سے ہرایک اس کا احتر ام کرتا تھا اور اس کی تکریم بجالاتا تھا۔ وہ شہنشاہ روم سے مقابلہ کی طاقت رکھتا تھا۔ اور اسے اطاعت کے لئے مجبور کر سکتا تھا۔ اس واقعیت کو درج ذیل داستان سے بخو بی معلوم کیا جا سکتا ہے۔

۱۸۷ ق میں شہنشاہ روم نے ہارون کے نام ایک خط لکھا اور جوعہد نامہ روم اور ہارون کے درمیان منعقد ہوا تھا اسے فنخ کردیا، بیعہد نامہ گذشتہ حاکم جو کہ ایک عورت تھی اس نے باندھا تھا، اس نے اپنے خط میں بیچی کلھا کہ اس عہد نامہ کے مطابق جو اسکے سلف کے ضعف و حقاب اس نے اپند حل میں بیچی کلھا کہ اس عہد نامہ کے مطابق جو اسکے سلف کے ضعف و حمات بلکہ عورتوں کی خصلت میں سے ہا اب تک جو کچھ بعنوان خراج دیا ہے اسے محافت بلکہ عورتوں کی خصلت میں سے ہا اب تک جو کچھ بعنوان خراج دیا ہے اسے محافت بلکہ عورتوں کی خصلت میں سے ہا اب تک جو کچھ بعنوان خراج دیا ہے اسے محافت بلکہ عورتوں کی خصلت میں سے ہواب تک جو کچھ بعنوان خراج دیا ہے اسے عضاد یا جا ای محافت بلکہ عورتوں کی خصلت میں سے ہواب تک جو کچھ بعنوان خراج دیا ہے اسے عضبنا ک ہوا کہ میں اتنی جرات نہ تھی جو اس کی آنکھوں کی طرف نظر اٹھا کردیکھا یا اس خصنا ک ہوا کہ ہوا کے بیا ہوں کے لئے آمادہ ہوجائے۔ جب ہارون نے بیہ خط پڑھا نہا یت سے بات کرتا، فوراً قلم ودوات منگوا یا اور کہا کہ اسی خط کی پشت پر کھو ہ جنا کہ ہو گھا نہا یت سے بات کرتا، فوراً قلم ودوات منگوا یا اور کہا کہ اسی خط کی پشت پر کھو نا ہوا کہ کہ ما اور کہ محمل کے لئے آمادہ ہوا کہ ای کہ میں اتنی جرات نہ تھی جو اس کی آنکھوں کی طرف نظر اٹھا کرد کہ میں الرحیم، عضبنا ک ہوا کہ ہوا کہ ہوں ای کہ میں ای خط کی پشت پر کھو ہ بہ الدار میں الرحیم، پر این کہ وورت کے بچا میں نے تیر اخط پڑھا، پس اس کا جو اب اسے نظ ور اسے ضرور دیکھی گا نہ وہ ہوگا جو ہو ہو گا۔ اور اسی روز دیکھی گا نہ وہ ہوگا جو میں پر پڑھائی کردی اور ایک گھسان کی جنگ کے بعد اس پر غالب روز ایپ نظ کر ہو ہو گا کی دیا۔ تاریخ اخلفا کی، آگیا اور شہنشاہ روم کو شست دے کر اس پر اپنا خراج معین کردیا۔ تاریخ اخلفا کی، آگی اور شہنشاہ روم کو شکست دے کر اس پر اپنا خراج معین کردیا۔ تاریخ کی کر کی اور کی معین کردیا۔ تاریخ اخلفا کی، آگیا اور شہنشاہ روم کو شکست دے کر اس پر اپنا خراج معین کردیا۔ تاریخ اخلفا کی، اسی کر ایک ہنگ کے معد اس دو کر ان کی معین کردیا۔ تاریخ اخلفا کی، اسی کی میں کر کی معین کر دیا۔ تاریخ معین کردیا۔ تاریخ معین کر دی اور کی اور کی معین کر دیا۔ تاریخ کی میں کی میں کی میں کی کی میں ک

462

463

ص ۲۸۸ ۔ ذکر محاسن کے باب میں اور بلکہ اس کے فضائل کہ جو اس وقت کے علما کے تصورات کی عکامی حوالہ کی طرف، تصورات کی عکامی کرتے ہیں، اطلاع کی خاطر رجوع کریں سابق حوالہ کی طرف، ص ۲۹۷،۲۸۳۔

اسی طرح نقل کرتے ہیں کہ ایک روز ہارون قرآن پڑ ھر ہا تھا کہ اس آیت پر پہنچا کیا بی ملک مصرمیرانہیں ہے، کیا بینہریں میرے پیروں کے پنچے جاری نہیں ہے؟ کیاتم نہیں دیکھتے۔ فرعون کے ریچملات دیکھتے ہی اس نے بیہ جملہ کہ کہااس کم ہمت اور خسیس انسان پرلعنت ہو جو ملک مصر میں خدائی کا دعوی کرتا ہے،لہذا میں اسی مصرکوا یک ایسے والی کے حوالہ کروں گا جس نے میری خدمت ہرایک ہے کم کی ہولہذ ااس نے حمام کے مالک خصیب کو بلایا اور مصر کی امارت اس کے حوالہ کر دی،خلعت ومنشور کے ساتھ اسے مصر کی جانب روانہ کر دیا اور خصیب ایک ایپا پخض تھاجس میں مصرکی امارت کی اہلیت تھی نیز اس کے د ماغ میں نخوت اور ہمیت کا غبارتھا۔اغراض السیاسة فی اعراض الریاسة ،ص۲۰ ۳٬مصحکه خیز توبیہ ہے کہ مؤلف ہارون کے اس عمل کو اس کی طبیعت کی بلندی اور عظمت شان تصور کرتا ہے لہٰذا ایسے طرز نظر کا سابقه جس کااثر کافی عمیق اور گهرا ، وطولانی رہاہے۔ (٦٢)الائمة الإربعتر، ج٤ ، ص١١٩-(٦٣) اغراض السياسة في اعراض السياسة ،ص ٢٨ -(٦٤)الاقتصاد في الاعتقاد جس ١٩٩،١٩٨-(٦٥) المواقف في علم الكلام، ٣٩٦، ٣٩٦-

(٦٦) اس مطلب کی وضاحت کے لئے رجوع کیا جائے مصطفی شکری کی صریح تنقیدوں کی طرف جسے کتاب پیغیبروفرعون میں ذکر کیا ہے، ص ۹۰،۸۷ ۔ نیز عالمانہ تنقید کے لئے مراجعہ کریں حسن حنفی کی کتاب من العقیدۃ الی الثورۃ کے مقد مہ کی طرف، ج۲، ص. ۲،۲۳۔ (۲۷) الا حکام السلطانیۃ ابویعلی، ص۲۰؛ الخلافۃ والا مامۃ ، ص. ۳۰

(۲۸) ایام الحجنة میں امام حنبل اوران کے ہم فکر ساتھیوں نے جو سختیاں جھیلی ہیں، ان کے متعلق معلومات کے لئے الائمة الاربعة ج٤، ص ٤٠ - ۱۸ نیز الخلافة والامامة ۰۰۰ ۳۔ ۹۰ ۳ کی طرف رجوع کریں بلکہ حکام کی طرف سے علمانے جو سختیاں جھیلی ہیں ان کے متعلق معلومات کے لئے ہرایک سے بہتر بیہ ہے کہ کتاب الاسلام بین العلماء والحکام ص ۱۲۹، ۲۱٤، نیز کتاب مناقب امام احمد ابن حنبل ابن جوزی، ص ۶۹ ۲۰، ۳۶ کی طرف رجوع کریں۔

(٦٩) اگر بیدمان لیا جائے کہ نظام کی حفاظت در اصل حاکم کی حفاظت تنہا مصالح و مفاسد کی تشخیص دینے کا ضابطہ ہوتو ممکن ہے کہ اس کی حفاظت کے بہانہ دین اور عدالت سے انحراف اس درجہ بڑھ جائے کہ دفتر رسول صلی اللہ علیہ وآلہ کی بے حرمتی بھی کی جائے حضرت زہراء علیہا السلام کے مکان پر حملہ کیا گیا اور آپ کی بے حرمتی کی گئی، بیسب پچھرف اس وجہ سے کیا گیا کہ نظام اسلام باقی رہے اور امر خلافت میں کوئی خلل واقع نہ ہو نیز کسی میں خلیفہ کی مخالفت کی جرأت نہ رہے اور مسلمانوں کے اتحاد کو تھیں نہ پنچے۔ شرح ابن الی الحدید، ۲۰ ،

اہل تسنن اورتشیع کے ساسی نظریات 465 ہیں،ان خلفاء کی تنقید کے باب میں جوخلق قرآن کے قائل تھے،العواصم من القواصم، ۲۶۹، ٢٥١ ملاحظه بويه (۷۰) الخلافة والإمامة ، ص۳۰۱ -(۷۱) پزیداوراس کے درباری علمائے سوء نیز ان کے اخلاف نے بعد کے زمانے میں امام حسین اوران کے چاہنے دالوں کونے بیہ کہہ کرمتہم کیا کہ بیلوگ دین سے خارج ہو گئے ہیں اورامام وخلیفہ کی مخالفت کے لئے قیام کیا ہے،لہذاان سے جنگ کرنا جاہے اوران کا صفایا كرديناجا ہے۔تاریخ طبري ص٤٢ ۳ پر ملاحظہ ہو (۷۲) اعلام الموقعين، ج۳، ص۳اور ٤ -(۷۳) بطورنمونه کتاب مندو یا کستان ص۷،۳۸ ملاحظه مو-(۷۶) بطورنمونه رشید رضا کامشهور ومعروف خطبه غرا ملاحظه موجو که میدان منی میں شریف حسین کی خلافت سے متعلق ثورۃ العرب ضد الاتراک ص. ۳۲ ۳۲۶ نیز اسی جگہ دشید رضا کی تقریر کے بعد شریف حسین کی تقریر کا مطالعہ کریں، ص ٤٢، نیز کتاب العواصم من القواصم پر محب الدین انخطیب کے مقدمہ کو ملاحظہ کریں جس میں اس نے اموی خلفاء کی صرف اس وجہ سے تعریف کی ہے کہ انھوں نے اپنی قدرت اور ساًن وشوکت کے سہارے اسلام کی حکومت کو پھیلانے میں کوششیں کی تھیں (ص ۳)اور کتاب ماذاخسر العالم بانحطاط المسلمين ۳۱۹۰۲۹۹۰ -

(٥٧) بہترین نمونوں میں سے ایک نمونہ وہ خط ہے جسے مصر کے مشہور مجاہد اور مصنف زینب

الغزالی نے یا سرعرفات کے نام کھا تھا، اس وقت کہ جب تونس میں اسرائیلی جہاز وں نے فلسطین کی آزادی بخش گروہ کے کیمپ پرحمل کیا تھا۔ (۲۷) اسلام میں مختلف فرقوں کے درمیان خونین جنگوں کی فہرست بڑی طولانی ہے، اور اس میدان میں حنابلہ کا کردار ہر ایک سے زیادہ رہا ہے، بیصرف اس وجہ سے تھا کہ ان کے اعتقادات عوام پسند، خشک اورا یسے تشدد آمیز ذہنی دبا وَاور دفاع کرنے والے جس نے ان عقائد کوجنم دیا یہاں تک کہ اشاعرہ جو اپنے تعصب میں مشہور ومعروف ہیں وہ بھی ان لوگوں کی شیطنت، خشک مزاجی اور قساوت وسنگد لی سے گلہ مندر ہے ہیں۔ جیسے کہ ایک زمان میں چند اشعری علما اپنے زمانہ کے فرقہ اشعری کے رئیں ابوالقاسم قشیری کی جمایت میں خواجہ نظام الملک کو ایک خط کسے ہیں اور اس میں حنابلہ کی شرارتوں کی شکایت کرتے ہیں اور اس سے اشاعرہ کی بذیب جہایت کی خواہش کرتے ہیں، لیکن تیجب تو بیہ ہے کہ میڈ خط اس وقت کھا گیا ہے کہ جب اشاعرہ اور شرافتی کا بول بالا تھا۔ اس خط کے ذریعہ معلوم کیا جاست کہ کہ کس حد

تک حنابلہا پنے علاوہ مذہب والوں پر شخق کرتے تھے۔

بغداد میں عوام الناس اور پچھ شویدگروہ کے لوگ اور چنداوباش اور پست فطرت لوگوں نے جواپنے آپ کو صنبلی کہتے تھے ایسی ایسی بدعتیں اورایسی بدکرداریاں انجام دیں کہ جسے ایک ملحد بھی انجام نہیں دے سکتا تھا چہ جائیکہ کوئی موحد انجام دے اور خدا کی طرف ہراس چیز کی نسبت دی کہ جس سے وہ عاری ہے خواہ وہ نقص ہویا حدوث وتشبیہات۔ ان لوگوں نے گذشتہ اما موں کی بے حرمتی کی ، دینداروں اور اہل حق کو طعنہ دیئے۔ مساجد ، باز ار، محافل اور

خلوت وجلوت میں ان پر لعنت کی۔ المملل انتحل، استاد سبحانی، ص ۲۷۹ - ۲۸۲ ایسی سیکڑوں داستا نوں کو طبقات الحنا بلیدنا می کتاب میں دیکھا جاسکتا ہے جسے خود انھوں نے لکھا ہے اور جس میں انھوں نے اپنے علما کی سواخ حیات اور عظمت وشان بیان کی ہیاور بید استان ان کی شرار توں اور فنتہ انگیزیوں کا ایک نمونہ ہے: طبر ستان سے بغداد کی طرف طبری کے دوسرے سفر میں ایک روز طبری مسجد جامع میں پہنچ گئے، وہاں صنبلیوں نے امام احمد ابن صنبل اور خدا کے عرش پر بیٹھنے کے سلسلہ میں وارد ہونے والی روایت کے بارے میں طبری سے سوال کرلیا تو اس نے جواب دیا کہ احمد ابن

467

اپنے اختلافات ہیں اسے بیان کیا ہے، توطیری نے کہا کہ نہ میں نے اسے اس روایت کونقل کرتے ہوئے دیکھا ہے اور نہ ہی ان کے اصحاب میں کسی سے سنا ہے جو کہ معتمد څخص رہا ہو، لیکن خدا کا عرش پر بیٹھنا محال ہے۔

حنبلی اوراہل حدیث نے جیسے ہی طبر ی کانظریہ سنا، اس پر حملہ آور ہوئے اور اپنے قلم ودوات اس کی طرف چینک دیئے، طبر ی نے بھاگ کر اپنے گھر میں پناہ لی، چونکہ حنبلیوں کی تعداد ہزار دوں میں تھی لہذاان لوگوں نے اس کے گھر کے سامنے اس قدر پتھر برسائے کہ پتھر وں کا ایک ٹیلہ ہو گیا ہے۔ بغداد کے پولیس افسر نازوک نے اسی وقت ہزار دوں کی فوج لیکر دہاں پہنچ گیا اور طبر کی کو صنبلیوں کے شر سے نجات دی اور پورے دن وہیں تھ ہرار ہا، اس کے گھر سے پتھر وں کو اٹھانے کا تھم دیا، دہا بیان، ص ۲۷ اسی طرح آپ ملاحظہ کریں، ساتو یں صد ک

کے مشہور مجاہداور عظیم شخصیت عز ابن عبدالسلام کی مصیبتوں کو کہ جسے حنبلیوں کی جانب سے متحمل ہوئے تھے الاسلام بین العلماء والحکا م<sup>ص</sup>۱۹۲۔

(۷۷) یہ بالکل شیعوں کے آئمہ کی ضد میں اپنایا گیا ہے، ان لوگوں کی نظر میں عوام کو فاسد بنانے میں نظام حاکم کا کوئی نقش نہیں ہے اسی وجہ سے وہ لوگ جس طرح اجتماع کی اصلاح کے قائل شخصا سی طرح ہر فر دکی اصلاح کے قائل شخے یہاں تک کہ وہ موارد جس میں میر حق سے انحراف ہیں ذاتی شیطنت کے علاوہ دوسرے عوامل دخیل شخصاور ایسی خصوصیت کے ساتھ قدرت کسی فردیا نظام کے ہاتھ میں تھی ایسے افراد سے مقابلہ کے لئے کوئی خاص عکس العمل کا اظہار نہیں کرتے جیسا کہ امام علی نے اپنے بعد خوارج کے سلسلہ میں بید وصیت کی: میرے بعد خوارج سے جنگ نہ کرنا اس لئے کہ جو تن کی جستجو میں ہواور بھٹک جائے، اس شخص کے جیسا نہیں ہے کہ جو باطل کی تلاش میں ہواور اسے حاصل کر لے۔ خطبہ، ۲۰ نیچ البلاغة ، چی حی الی ہیں

دین اسلام اپنی ابتداء سے ہی لوگوں کو اپنی خدمت میں لینے مخصوصا جوانوں کو اپنی خدمت میں لینے میں کا میاب رہا ہے، کسی بھی دین کا ایسی خصوصیات سے سر فراز ہونا انسانی خصوصیات سے ہم آ ہنگی انسان کی طرف ہوتی ہے۔ بیا یک ایسا اثر اور جاذبہ ہے جو ابھی تک باقی ہے اور باقی رہے گا۔ اس سلسلہ میں حجاز یوں کے سامنے ابو تمزہ خارجی کی تقریر ملاحظہ ک جاسکتی ہے کہ جس پر اس کے چاہنے والوں کے جوان ہونے کی وجہ سے تقید کی گئی تھی۔... اے اہل حجاز ! کیا تم میرے چاہنے والوں کے جوان ہونے پر جمھے ملامت کرتے ہو، کیا ایسا

نہیں تھا کہ آنحضر صلی اللہ علیہ وآلہت کے اصحاب جوان تھے۔خدا کی قشم بداین جوانی میں بھی ہزرگ ہیں، جن کی آنکھیں شر ہے محفوظ اور کان امر باطل کے سننے سے سکین ہیں، جو شدت عبادت اور زندہ داری کی وجہ سے لاغراور کمز ور ہو چکے ہیں، خدا رات کی تاریکیوں میں ان پرنظر کرتا ہے اس حال میں کہان کی پشت قر آن کی طر<sup>ف جھ</sup>کی ہوئی ہے، جب ان کی نگاہیں قرآن کی ان آیات پریٹر تی ہیں کہ جن میں بہشت کی خبر دی گئی ہےتو شدت شوق سے ان کی آنکھوں میں آنسوآ جاتے ہیں۔اور جب ان آیتوں سے گذرتے ہیں کہ جن میں جہنم کا تذکرہ کیا گیا ہے تو شدت خوف سے چیخ مارتے ہیں گویا وہ جہنم کی وحشتنا ک آواز کو سن رہے ہوں...جنگ کے ہولناک ترین لحظات میں لشکر میں پیش پیش افراد جب موت کے خوف سینہ سپر شمشیر کی جرکا در نیز ہ کی کھنک دیکھ کرخوفز دہ ہوجاتے ہیں تو دشمن کے خوف کو خدا کے ترس کے مقابلہ میں اسے اپنا کھلونا بنالیتے ہیں۔وہ لوگ ایسے حالات میں برابرآگے بڑھتے جاتے ہیں اور اپنے ہی خون سے اپنی داڑھیوں میں خضاب لگالیتے ہیں، درندے ان کی جسموں کی طرف دوڑتے ہیں اور پرندےان کی طرف متوجہ ہوجاتے ہیں ،کتنی آنکھیں ہیں جوشب کی تاریکیوں میں خوف خدا میں گریاں ہوئیں وہ پرندوں کی چونچ کا نشانہ بن گئیں؟ اور دہ ہاتھ جورات کی تاریکی میں سجدوں کے طولانی ہونے کہ دجہ سے زمین پر پڑے رہے، وہ گٹے سے جدا ہو گئے؟... البیان والتبیین ، ج٢، ٢٠٢، ٢٠، ١٦ نے اپنے جوان پیر دکاروں کی جوتعریف کی ہے کہ وہ دین کی سربلندی کے علاوہ کچھاور نہیں سو چتے اور جان و دل سے اس کی راہ میں فدا کاری کے لئے آمادہ ہیں، بیتوصیفات ہرزمانہ میں صحیح ہیں۔بطور

469

اہل تسنن اورتشیع کے سیاسی نظریات 470 نمونه مجله النذير عضواخوان كمسلمين سوربه بے مختلف شاروں كى طرف نيز ان كتابوں كا بھى مطالعہ کریں کہ جن میں اسلام کے فدائیوں کے حالات زندگی بیان کئے گئے ہیں اسی طرح يبغ يبر وفرعون \_ نامى كتاب بھى ملاحظہ ہو (۷۸) مزیدوضاحت کے لئے On Being a Christian بخصوصاص۳۵-۳۶ ملاحظه بهو (۸۹) گیب ان خصوصیات کی در شکی کا سرچشمه اسلام کوجانتا ہے اسلام کا اعتقادی نظام محکم، مثبت اورمؤ کدایک مجموعہ ہے اور بیرتمام خصوصیات قرآن، حدیثا ورسنت دشریعت کی مرہون منت ہی (۸۸) سعودی اخوان کی اخلاقی اوردینی اور ذہنی خصوصیات اوران کے اقدام کے سلسلہ میں تحقیق کرنا بہتر ہے جوایک بہترین نمونہ ہےلہذا رجوع کریں کتان وہابیان<sup>ص</sup> ٤٤٦۔ ۵۹ ۶ مثلا حافظ وهبه جوخودنز دیک سے انھیں جانتا ہے اوران کی جنگوں کا خیشم دید گواہ ہے وہ ان کے سلسلہ میں کہتا ہے: اخوان موت سے نہیں ڈرتے۔ شہادت اور خدا سے ملاقات کے لئے موت کے منہ میں پہنچ جاتے ہیں اور جب ایک ماں اپنے بیٹے کو میدان جنگ کی طرف ردانہ کرتی ہے تو اس سے کہتی ہے جاؤ کہ خدا ہم دونوں کو بہشت میں ایک دوسرے سے دوبارہ ملاقات کا موقع دے، جب وہ اپنے دشمن کی طرف حملہ کرتے ہیں تو ان کا شعار (ایاک نعبد دایاک نستعین) ہوتا ہے، میں خود ان کی بعض جنگوں کا مشاہدہ کر چکا ہوں، میں نے خود دیکھا کہ وہ <sup>س</sup>طرح میدان جنگ کی طرف جاتے تھے، دشمن کی صفوف کو درہم برہم

کرتے ہوئے اضی شکست دینے اور انھیں قتل کرنے کے علاوہ کچھاور نہیں سوچتے ، ان کے دلوں میں ذرہ برابر بھی شفقت و مہر بانی کا نرم گو شنہ ہیں ہے ان کے ہاتھوں سے کوئی زیج نہیں سکتا جہاں بھی وہ پہنچ جا نمیں موت کے قاصد ہیں و ہا بیان ص ٥ ٤ جو کتاب العرب فی القرن العشر ین ص ٢٩٤، سے منقول ہے اور جان فیلیں ان کے سلسلہ میں اس طرح بیان کرتا ہے: اخوان نے قبائل عرب سے قتل و غارت گری ، عیاشی اور رہز نی کو ختم کر دیا اور وہ لوگ جو کچھ مجھی کرتے تھے اپنی آخرت کے لئے کرتے تھے۔ اپنے علاوہ ہر ایک کو بلکہ بقیہ تمام اسلامی فرقوں کو مشرک اور بت پرست سجھتے تھے۔ و ہا بیان ص ٤ ٤ جو تاریخ خبد کے ص ٥٠٣۔ ۲۰ ہو توں کو مشرک اور بت پرست کی تھے۔ اپنے منہ ان ص مان کے ملک ہو تھی تھا میں اس لامی

471

(۸۸) حنفیوں اور شافعیوں کے درمیان رقابت جو خونین جنگوں کا باعث بنی، درج ذیل داستان کو پڑھیں: جسے ہندو شاہ قل کرتا ہے: اما م اعظم شافتی کے مذہب کا پابند تھا اور سلطان ملک شاہ نے اصفہان کے محلہ کران میں ایک علمی مدر سہ کی بنیا درکھی، جب دستور لکھنا چاہا کہ اس مدر سہ میں کون رہے گاتو سلطان سے سوال کیا تو اس نے جواب دیا کہ اگر چہ میں ایک حنفی ہوں لیکن میں نے اسے خدا کے لئے بنایا ہے لہذا کسی ایک فرقہ سے مخصوص نہیں کر سکتا۔ کسی قوم سے مخصوص کرنا اور کسی کو محروم کر دینا معقول نہیں ہے لہذا لکھ دو کہ اس میں دونوں امام کے اصحاب رہیں اور جب لکھنا چاہا تو چونکہ سلطان حنفی تھا لہذا امام حنیفہ کا نام مام شافعی کے نام سے پہلے لکھنا چاہا تو خواجہ نے منع کر دیا اور ایک مدت تک حالت ایسی ہی رہی آخرکار ہی خصوص ایل یہ میں اور جب لکھنا چاہا تو چونکہ سلطان حنفی تھا لہذا امام حنیفہ کا نام امام شافعی کے 472

اہل تسنن اور تشیع کے سیاسی نظریات

دانشگاه مشهد، شاره، ۵۶ ص۷۶۲ جو کتاب تجارب السلف ص ۲۷۷ به ۲۷۸ سے منقول

-~ (۸۲) شافعیوں اور حنفیوں ، ماتر دیوں اور اشعریوں ، اہل سنت اور شیعہ دمعتز لی کے در میان شدید تعصب مسلمانوں کی کمزوری کا ایک عظیم سبب ہے۔ جوبھی مقد سی کے سفر نامہ اور یا قوت کی مجم البلدان کا مطالعہ کرے گا اسے معلوم ہوجائے گا کہ پی تعصّبات کس قدرقش و غارتگری،فتنه وفساد، ہنگامہ آرائی اور شور شرابہ کاباعث بنے ہیں ۔ظہر الاسلام، ٤، ص ١٠٢ ، • ۳ صاب ایک طرف اہل سنت اور سوڈ انی سیا ہیوں میں تو دوسری طرف شیعوں میں ایک عظیم اختلاف اورکشکش پیدا ہوئی۔سوڈانی ساہی سر کوں پر جسے بھی یاتے اس سے سوال کرتے کہ تحصارا ماموں کون ہے اگروہ جواب میں معاوینہ ہیں کہتا تواس کی بری طرح نا قابل تخمل پٹائی کرتے اورا سے گالم گلوج سے نوازتے بلکہ بھی بھی یہی چیز اس کی موت کا سبب بن حاتی تقمی۔ اسی طرح ۸ ۰ ۶ ۰ ۶ ۶ ۶ ۰ ۰ ۶ ۶ ۰ ۶ ۶ ۶ ق، میں وحشیتاک فتنہ اٹھے اور دونوں گروہوں سے ہزاروں کی تعداد میں مارے گئے۔الفکرالسیاسی اشیعی ،ص، ۲۸ ، اس کے مزید نمونوں کے حصول کے لئے اسی کتاب کاص ۳۸۱،۲۷۹ نیز کتاب اسلام بلا مذاجب ص ۲۸ ۷ ۸ ۲ ۸ ۸ ملاحظه ہو۔

(۸۳) تمام اسلامی فرقوں میں شیعہ ہرایک سے زیادہ اپنے دشمنوں کی جانب سے حملوں کا شکارر ہا۔اوراس کے بھی مختلف اسباب تھے خجملہ بیہ کہ ابتداءاسلام میں مسلمان ائمہ اطہار کی جانب اہل بیت پیغیبرصلی اللہ علیہ وآلہ ہونے کی وجہ سے ان سے نز دیک اور انھیں اپنا

محبوب بنائے ہوئے تھے جو عباسیوں اور امویوں کے اقتدار کے لئے ایک خطرہ تھا جس کی بنیاد پر وہ کسی بھی آزار و اذیت سے دریغ نہیں کرتے تھے۔ کتاب اسلام بلامذا ہب ص ۲۸۹۔

(۶۸) اکثر وہ لوگ جو ہندوستان ، افریقا اور دور دراز شرقی مما لک میں شیعوں کے خلاف منصوبہ بندی کرتے اور اپنی طاقتوں کا استعال کرتے ہیں، وہ اسی فکر کے زیر اثر ہیں۔ وہ اپنی گردنوں پر اسلام کی نسبت ذمہ داری کو پورا کرنے کی فکر میں ہیں لہذا جان کی حد تک اسلام اور اس کی سربلندی کی خاطر سعی و تلاش کرتے ہیں۔لیکن چونکہ ان کے پاس اس ذمہ داری کو پورا کرنے کا کوئی ذریعہ ہیں ہے نیز جہالت کی وجہ سے وہا بیوں کی زہر یکی اور جھوٹ وفساد سے مملوشیعوں کے خلاف تبلیخ کی زد میں ہیں لہذا شیعوں سے مقابلہ کو اپنا فرض سیجھتے ہیں، ان سے جنگ کو اپنا ہدف اور اسے بطور حیح انجام دینے کی کوشش میں ہیں پس اخمیں ان وہا بیوں سے جدا کرنا ہوگا جو اپنے منافع کی خاطر ایسا قدام کرتے ہیں، افریقا: میراث گذشتہ وموقعیت آئندہ نامی کتاب 1000 کی ان کی منافع کی خاطر ایسا قدام کرتے ہیں، افریقا: میراث گذشتہ

(۵۸) ۱۶۳ ه میں علماء اسلام نے حدیث وفقہ اور تفسیر کی کتابیں لکھنا شروع کیں، اسی دور میں ابن جرح نے مکہ میں لکھا، ما لک نے مدینہ میں موطاً تحریر کی اور اوز اعی نے شام میں اسی طرح ابن ابی عروبہ اور حماد ابن سلمہ اور دوسروں نے بصرہ میں لکھنا شروع کیا، معمر یمن میں، شفیان تورک کوفہ میں، ابن اسحاق نے کتاب مغازی تحریر کیا ور ابوطنیفہ نے فقہ وراُک نامی کتابیں لکھیں اور مختلف علوم کی تدوین اور نشر واشاعت عام ہوگئی اس طرح مختلف کتابیں 474

اہل تسنن اور تشیع کے سیاسی نظریات

عربی علوم، لغت، تاریخ، وغیرہ کے سلسلہ میں بے شار وجود میں آئیں۔اس دور سے پہلے علما اپنے حافظہ کے سہارے مطالب بیان فرماتے تھے اورغیر تدوین شدہ صحیح صحیفوں سے نقل کرتے تھے۔تاریخ خلفائ ،ص۲٦۱۔

اس بات کی تحقیق کرنے کے لئے کہ صدر اسلام میں احادیث بنوی کے نہ لکھنے میں کن عوامل کا ہاتھ تھا، کتاب الملل والنحل ص٥٥ - ٧١ نیز کتاب اضواء علی السنة المحمدیة ص٢٦٦، ملاحظہ کر سکتے ہیں اور جب بیدور ختم ہو گیا تو اس کے بعد کے علما کتا ہیں لکھنے پر چندان مائل نہیں تصلیکن جب ہشام نے زہری کو لکھنے پر مجبور کیا تو اس کے بعد سے علمانے قلم سنجالا اور لکھنا شروع کیا۔ سابق حوالہ ص٢٦٢۔

(۸٦) مقدمہ دسائل الشیعہ ج۲،۳ ہ۳،۳ اور عباسیوں کی دینی سیاست کے سلسلہ میں مؤسسہ آل البیت سے چیچی کتاب کی طرف رجوع کریں۔

.77-75.pp,,Muslim StudiesGoldziher

(۸۷) اوائل اسلام میں عباسیوں کے ابتدائی ادوار میں غیر عرب مخصوصا ایرانیوں کے نفوذ کا اس روایت سے انداز ہ لگایا جاسکتا ہے . منصور نے عیدنو روز کے دن امام موتی بن جعفر سے تقاضا کیا. کہ عمومی ملاقات کے لئے تشریف رکھیں اورزیارت کرنے والوں تے تحفوں کو قبول فرما سمیں ، لیکن امام نے انکار کردیا تو منصور نے جواب میں کہا کہ بیر تسم سیاسی مصلحت اور لشکر یوں کو خوش آمد کہنے کے لئے ہے۔جواہر الکلام ج ہ ، ص ۲۶

(۸۸)اس آخری صدی میں اہل سنت کے نظرات بالخصوص وہ نظر جوعلا اور سلاطین وخلفاء

سے مربوط بتھے، شدت سے تنقید کا نشانہ بنے ہیں اور تنقید کرنے والے مختلف گروہوں اور جماعتوں سے تعلق رکھتے ہیں اور مختلف اسباب کی بنیاد پرانھیں اپنی تنقیدوں کا نشانہ بنائے ہوئے ہیں۔ان میں سے بعض دینی علما ہیں جیسے شیخ گشک ،خالد محد خالدادراخوان المسلمین سے وابستہ دوسرے علما دین مخصوصاً سید قطب،ان لوگوں کے علاوہ بقیبہ مخالف جماعتیں اور آ زادفکر حضرات ہیں،ان میں سے جض کی تنقیدوں جو پہلے گروہ سے تعلق رکھتے ہیں اصلاحی، سنوارنے والی اور ہمدردانہ ہیں ۔لیکن دورے گروہ کی تنقید س تباہ کن ،نقصان دہ،فتنہانگیز اور بز دلانہ ہیں شیخ کشک کے نظریات کومعلوم کرنے کے لئے رجوع کر سکتے ہیں پیامبر و فرعون ص۲۱۹ ۔ ۲۰ ۔خالد محد خالد کے نظریات معلوم کرنے کے لئے رجوع کریں الشیعہ فی المیز ان ص ۲۷، ص ۸۷ اخوان المسلمین کے طرفدار علما کے نظریات کے لئے رجوع كري الاخوان المسلمون والجماعات الاسلامية ص٢٦٢ . ٢٧٠ . دوسرے گروہ کے نظريات معلوم كرنى ك لئ الاسلام والخلافة في العصر الحديث ص٩- ٣٤ مخصوصاً، ص ۱۸ - ۲۳ اور کتاب الاسلام واصول الحکم میں محمد عمارہ کا مقدمہ ملاحظہ ہو۔ (۸۹)۔ چوتھی صدی کی ابتدا میں حکومت عباسی کی اکثر سرزمینیں محلی حکومتوں کے تابع تھیں، ان سرزمینوں میں ظاہری رابطہ بس اتنا ہی تھا کہ صرف خلیفہ کا نام لیا جاتا تھا اور اس کا خطبہ یڑ ھاجا تا تھااوراس کےعلاوہ کوئی دوسرارابطہ ہیں تھا،جس کی وجہ سےعباسی حکومت بغداداور اس کے اطراف میں محدود ہوکررہ گئتھی نظام الوزارۃ فی الدولۃ العباسیۃ ص٩٩۔

(۹۰) مثلا آپ سلجوقی بادشاہوں کا دینی سیاست کواپنانے اور اسے اپنی سلطنت کو مضبوط

476

بنانے کے لئےایک وسیلہ قرار دینے کے سلسلہ میں معلومات کے لئے نظام الوزارۃ فی الدولۃ العباسية ص ٤٧ ۔ . ٥ ملاحظه ہو، ابن اثیران لوگوں کی دینی سیاست کے سلسلہ میں اس طرح کہتا ہے: جب حکومت کی باگ ڈورسلجو قیوں کے ہاتھ میں آئی ،اس وقت عظمت خلافت کا رنگ بھیجا پڑچا تھا، انھوں نے اسے دوبارہ وہ عظمت بخش مخصوصا نظام الملک نے اپنی وزارت کے دوارن اے ایک خاص شکل میں جلوہ دیا جوالتاریخ الباہر فی الدولۃ الاتا بکیۃ ص٥١، سے منقول ہے۔ نیز النقص ص ٤٨ ۔ ٤٧ ، اس کتاب میں ان مثبت نظریات کے ساتھ ان کے اقدامات کوفل کرتا ہے یہی سیاست خودعباسیوں نے بھی اپنائی تھی۔البند اری کہتا ہے: یہاں اس کی مرادچھٹی صدی ہجری ہے،عباسیوں نے اس حد تک خلافت کی ہیپت بڑھادی کہ بغدادکو فتح کرنا اس کے دشمنوں کے لئے ناممکن ہو گیا جس کی وجہ سے کسی با دشاہ نے اسے فتح کرنے کے لئے اقدام نهيس كيا نظام الوزارة في الدولة العباسية ،ص٦٤ جو كتاب آل سلجو في ص٣٦٨ سے منقول ہےاور مزید وضاحت کے لئے اسی کتاب کاص ۲۷،۶۲ بھی ملاحظہ کر سکتے ہیں، (۹۱) اعلام الموقعین، ج۱،ص ۶۸، ۲۰۷ ۔ اسلامی حکومت کی عمارت کی اصلی خصوصیات کے نام پر گردی ہونے اور دینی اور اخلاقی اقدار کی حفاظت میں اس کے کردار کی اس طرح وضاحت کرتا ہے: (۱) انسان کی خلقت کا ہدف عبادت ہے۔ (۲) کامل عبادت مؤمنین کے اجتماع کی محتاج ہے۔ (۳) ایسی امت ایک حکومت کی محتاج ہے۔ (٤) حکومت کا پہلا وظیفہ عبادت کی راہ ہموار کرناہے۔

.p,127, E.Von Grunebaun Islam 1969.G

(۹۲) اجماع کی قدر اور قیمت اور اہمیت مخصوصاً صحابہ اور خلفاء را شدین کا اجماع کہ جوشی صالحی کی تعبیر کے مطابق تشریع اسلامی کے مصادر میں سے تیسر امصدر ہے اور بیر کہ کیسے بہت سارے مسائل کا مستند حکومت اور خلافت بن گیا ہے ایک سند کی شکل اختیار کرگئی۔ انظم الاسلامیة ص۲۸۱ ۔ مؤلف کے اعتقاد کے مطابق خلافت کی ایک دلیل خود اجماع بھی ہے اور اس باب میں جوروایات وارد ہوئی ہیں وہ اس مطلب کو ثابت کرتی اور تائید ہیں جو اجماع کے ذریعہ ثابت ہوچکی ہیں۔

(۹۳) ابن تیمیہ کے اس کلام کی طرف توجہ کریں: احمد ابن عنبل اپنی مسند میں عبد اللہ ابن عمر سے روایت کرتے ہیں: آنخصر صلی اللہ علیہ وآلہت نے فرمایا: کسی بھی انسان کے لئے حلال نہیں ہے مگر بیکہ زمین کے کسی حصہ میں کسی کو امامت کے لئے انتخاب کر لیا جائے.. آنخصر صلی اللہ علیہ وآلہت نے ایک شخص کی امارت اور حاکمیت کو اس جھوٹے ساج اور معاشرہ میں واجب قرار دیا تا کہ آئندہ برقر ار ہونے والے بڑے بڑے اجتماع کے لئے بیدار کی کا باعث ہو، خدا نے امر بہ معروف اور نہی از منگر کو واجب قرار دیا اور بیا مر بغیر امامت اور قدرت کے انجام نہیں پاسکتا۔ اسی طرح تمام واجبات جیسے جہاد، اقامہ عدل، بچ و جمعہ، حکومت برقر ار نہ ہوجائے۔ اسی وجہ سے بینقل ہوا ہے کہ بادشاہ زمین پرخدا کا سامیہ حکومت برقر ار نہ ہوجائے۔ اسی وجہ سے بینقل ہوا ہے کہ بادشاہ زمین پرخدا کا سامیہ موتا ہے۔ یہ جہلہ جونقل ہوا ہے کہ سائھ میں ال خلالم بادشاہ کے ساتھ زندگی گذار نا ایک رات

478

بادشاہ کے بغیر گذارنے سے بہتر ہے۔اور تجربہ نے بھی اس بات کو ثابت کردیا ہے۔اور پھر اپنے سلسلہ کلام کوجاری رکھتے ہوئے کہتا ہے: اسی وجہ سے سلف صالح فضیل ابن عیاض اور احمدا بن صنبل اوردیگرافراد کہا کرتے تھے اگر ہمارے لئے کوئی مستجاب دعا ہوتی تو ہم سلطان کے لئے دعا کرتے۔السیاسة الشرعیة ص۸ ۱۳۹۱۳ و نیز طبقات الحنا بله،۲ ص۳۶۔ (۹٤) حقیقت توبیہ ہے کہ آل بوبیہ اور فاطمیوں کی سیاست شیعوں کے عقائد کو بیان کرنے والیٰ نہیں ہےوہاینے ہی دور کی ایک حکومتیں تھیں الشدیعۃ والحا کمون ص ۷ ۔ ...ایں وجہ سے وہ سلاطین جواپنے آپ کو شیعہ کہتے تھے ان کا شیعوں کے عقائد سے کوئی ربط نہیں ہےاور شیعہ بھی اپنے اور سلاطین کے درمیان کوئی ربط نہیں دیکھتے ۔ پس جو تصرفات بھی واقع ہوتے ہیںخودان کی ذات سے مربوط ہیں،اگر قر آن دسنت کے مطابق ہےتو سے وگر نہ وہ گنہگار ہیں۔اسی وجہ سے شیعہ اپنے آپ کوشیعہ سلاطین کے تصرفات سے بری سمجھتے ہیں اور چونکہ سیاست دین کے ساتھ ساتھ ہے اور ائمہ اطہار کی سیرت کے علاوہ کہیں اور مجسم نہیں ہوئی ہے۔لہذاشیعوں کی کوئی بھی سیاسی فکر کبھی ائمہ علیہم السلام کے نظریات سے خارج نہیں ہوسکتی۔اوراصولی طور پرشیعوں کی سیاسی فکرکوسیاسی مسائل سے جوڑ کران کے آراءوخیالات میں معلوم کیا جاسکتا ہے، پس ایک شیعہ کی جانب سے سرز دہونے والاعمل یا عقیدہ اگرائمہ معصومین علیہم السلام کی سیرت کے مطابق ہوتو وہ شیعوں کی سیاسی نفکر کا ایک حصبہ ہے وگر نہ اس کاشیعوں کی سیاست سے کوئی ربطنہیں ہے۔الفکر السیاسی الشیعی ص. ۲۸ اور مزید وضاحت کے لئے اسی کتاب کاص ۲۷۱،۲۶۸ ملاحظہ ہو۔

479

(۹۹)مصرمیں جہادی تنظیم کی بنیادر کھنے والے اہل سنت کے چاراماموں کی نسبت مصطفی شکری کی شدیدالحن تنقید کا مطالعہ کریں جو بعد میں گرفتار ہو کر پچانسی پرلٹکا دیا گیا۔ وہ دراصل اینے کہ در داقع وہ اپنے اور اپنے بعد کے زمانے فقہا کوعد الت میں لاتا اور سلاطین کی مدد سے نصیب متہم کرتا ہے۔ وہ اس سوال کے جواب میں کہ کیوں ان چاراما موں نے باب اجتہادکو بند کردیا تھا؟ توجواب میں کہتا ہے: تا کہ وہ اوران کے آثار کی تعریف کی جائے اور مشرکوں کے بتوں کی طرح وہ بھی پرستش کے قابل ہوجا ئیں، انھوں نے آپنے آپ کوخد ااور مومنین کے درمیان قرار دیا تھا اور اپنے آپ کو اسلام سے خارج کردیا تھا بلکہ وہ زیادہ تر جاہلیت اور وحشیوں سے تعلق رکھتے ہیں۔اور پھراس طرح اپنے سلسلۂ بیان کوجاری رکھتے ہوئے کہتا ہے کیا وہ لوگ جنھوں نے باب اجتہا دکو بند کرنے کے دریئے بتھے آیا انھوں نے بھی ایسا ہی کیا؟ نہیں۔انھوں نے عوام اور باقی مسلمانوں کے لئے باب اجتہا دکو بند کر دیا لیکن طول تاریخ میں کسی بھی سلطان کے لئے درباری فقہا نے دوبارہ حاکمیت سے متعلق احکام کوصا در کرنے لئے باب اجتہا دکی طرف رجوع کیا اور اس طرح انھوں نے اسلام کے نام پر حرام کوحلال اور فساد کوہوا دینے کے موجب بنے۔اگر ہم حال وگذشتہ سے ایسی مثالیں پیش کردیں توکسی میں اسے انکار کرنے کی جرأت پیدانہیں ہو کتی۔اس لئے کہ زنا کی فقہا کی جانب سے تجویز ، رباخواری ، قانون الہی کے برخلاف نامشروع قوانین کے تحت حکومتوں کو مشروعیت عطا کرنا، حتی کہ اسلام کے نام پر فحشا، شرابخواری کو تجویز کرنا واضح ہے اور پھراپنے ز مانه میں اسی قشم کے صادر کئے فتووں کو بطور نمونہ پیش کرتا ہے۔ پیغمبر دفرعون ص ۸ ۸۹۰۸ ۔

(۹۹) نخستین رویارو ٹیھا کی اندیشہ گران ایران ، ص۳۵۶٬۳۲۳۔ (۹۷) اہل سنت کے فقہا میں سے بعض اس حاکم کے سامنے قیام کی اجازت دیتے ہیں جسے راہ راست پر لانا شمشیر کے بغیر ممکن نہ ہو۔ اس مطلب کے لئے ابن حزم کے نظریات جسے اس نے امر بہ معروف اور نہی از منگر کے باب میں بیان کیا ہے کتاب الفصل، ٤ ص۳۷۶، ٤ ۷۷ - اسی طرح امام حرمین جوینی کے نظریات شرح المقاصد نامی کتاب ج میں در ہے ہیں جیسا پر ملاحظہ کیا جاسکتا ہے ۔ لیکن سیا ایک حقیقت ہے کہ ایسے فقہما ہمیشہ اقلیت میں رہے ہیں جیسا

480

(۹۸) ابن جوزی اینی معروف کتاب تلبیس ابلیس، میں ابلیس کے ان تمام راستوں کو بیان کرتے ہیں کہ جس کی ذریعہ فقہا کو وسوسہ کرنے کا امکان ہے، انھیں میں سے ایک راستہ سلاطین کا تقرب ذکر کرتے ہیں اور اس باب میں اس طرح تفصیل بیان کرتے ہیں:... فی الجملہ سلاطین کے دربار میں وارد ہونا ایک خطرنا ک فعل ہے۔ دربار میں تکریم اور انعامات، طمع اور حرص اور امر بہ معروف اور نہی از منکر سے کوتا ہی شروع ہوجاتی ہے، ثفیان توری کہتے تھے: مجھے جس قدر سلاطین کی تکریم سے ڈر ہے اس قدر ان کی اہا نتوں سے خوف نہیں ہے۔ کی وجہ سے دوری اختیار کرتے تھے لیکن وہ اپنی ضرورت کی وجہ سے ان کے فتادی کے ذریعہ مد د طلب کرتے تھے، جس کا نتیجہ سے ہوا کہ لوگوں کا ایک ایسا گروہ وجود میں آیا جو زبر دست د نیا پر ست تھا اور ایسے علوم سیکھے جو صرف امیروں کے کام آسکتے ہیں...۔ تلمیں 481

اہل تسنن اورتشیع کے ساسی نظریات

ابلیس ص ۱۱۸ و ۱۱۹ به اس طرح کی تنقید س حدیث، اخلاق اور تاریخی کتابوں میں کنژت سے یائی جاتی ہیں۔ مثلا خود غزالی سلاطین کے مقابلہ میں علما کے اس موقف روش کے سلسلہ میں بحث کرتے ہوئے فرماتے ہیں:...اور بیتھی امر بہ معروف اور نہی از منکر کے سلسلہ میں علما کی روش اور عادت نیز سلاطین سے ان کا خوف نہ کھانا۔اوران کا خدا پر بھروسہ کرنا خدا انھیں حفظ کرے خدا کے حکم پر راضی بتھے تا کہ خداانھیں شہادت نصیب کرے، اس لئے کہ ان کی نیپتیں خالص اوردلوں میں ان کی بانتیں زیادہ مؤثر واقع ہوتی تھیں اوراغیں نرم بنادیتی تھیں ،لیکن اس دور میں طمع حرص نے علما کی زبانوں کو بند کردیا ہے اور اُخیس خاموش رہنے پر مجبور کردیا ہیاور جب کوئی بات کہتے ہیں تو چونکہ وہ ان کے فعل کے مخالف ہوتی ہے لہذا مؤثر داقع نہیں ہوتی ، اگروہ اپنے قول میں سیچے ہوں اوران کی نیتیں خالص ہوں تو وہ بھی ضرور کا میاب ہوں گے، عوام کا فاسد ہونا سلطان کے فساد کی وجہ سے ہے اور سلاطین کا فاسد ہونا علما کے فساد کی وجہ سے ہے اورخودعلما کا فاسد ہوناجاہ ومقام کی ہوں کےغلبہ کی وجہ سے ہے، جسے دنیا کی محبت اینااسیر بنالے، تو وہ ایک اوباش اور پیت کوراہ راست نہیں لاسکتا تو پھرایک سلطان اور صاحبان مناصب کو کیسے راہ راست پر لاسکتا ہے۔احیاءعلوم الدین، ۷ ص ۹۶۔ قابل توجہ یہاں ہے کہ غزالی صرف دومقام پر علما کوسلاطین کے دربار میں وارد ہونے کوجائز قرار دیتا ہے جو دین میں سیاست کے ہونے کی طرف ایک اشارہ ہے: سلاطین کے پاس جانا سوائے دوامر کے جائز نہیں ہے اول بیر کہ سلطان عالم کواکرام کے بدلہ الزام کے لئے

طلب کرے اور اسے معلوم ہو کہ اگر وہ انکار کرے گاتو اسے شکنجہ کیا جائے گایا سلطان کے پاس نہ جانے کی وجہ سے عوام کی سرکش کا باعث ہوا ور امر رعیت اختلاف کا شکار ہو جائے گا ایسی صورت میں جانا واجب ہے۔سلطان کی اطاعت کی غرض سے نہیں بلکہ لوگوں کی مصلحت اور حکومت میں فساد واقع نہ ہونے لئے سلطان کے پاس جائے۔ دوم یہ کہ سی مسلمان یا اپنے سے ظلم کو دفع کرنے لئے جائے...، احیاء علوم الدین، چھٹا باب فیما یحل من مخالطہ السلاطين الطلمة جو کتاب الاسلام بین العلماء والحکا م ص ۱۱۲ سے منقول ہے نیز کتاب الفوا کدا ہی قرم ص ۱۵۹ ہے منہ ہو نہ ہو کہ میں العلماء والحکا م ص ۱۱۲ سے منقول ہے نیز کتاب الفوا کدا ہی قیم

482

Studies on The , Gibb., P, 165 Goldziher The Zahiris Studies on The , Gibb., P, 165 P, Civlization of Islam (۹۹) ای سیاست کے نمونہ عثانی خلافت کے آخری ایام میں مسجد ایا صوفیہ کے امام جعد شخ عبد اللہ کے خطبہ کی طرف رجوع کیا جاسکتا ہے۔... یہاں اس مطلب کو بیان کروں گا کہ جسے میں نے پہلے بیان کیا ہے، ان میں فقر ااور اپا بچ لوگوں کے علاوہ وہ لوگ کہ جو اس بات کے مدعی ہیں کہ وہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ کے وارث ہیں، اسامید ، مفتی، فضا ۃ اور منافقوں کے زمرہ میں ہیں لہذا انکا قتل کرنا واجب ہے، اس لیے کہ انھوں نے جہاد کو ہزاروں آیات وشواہد کے باوجو دجان ومال سے جہاد کرنا ترک کردیا ہے، واجب ہے۔ ان لوگوں کے ایمان کی تجدید دوامر پر موقوف ہے۔ اول ہی کہ جنگ میں حاضر ہوں اور دوم ہی کہ

اگرصاحب مال ہیں تو نصف مال ترکی کے دارخلافہ کے حوالہ کردیں تا کہ وہ (ترک) اپنے داخلی اور خارجی دشمنوں سے انتقام لے سکیس اور اگر وہ اپنا نصف مال دار الخلافہ کے حوالہ نہ کریں تو ان کا دوبا رہ ایمان لا نا کفایت نہیں کرے گا اور روز قیامت مرتد اور کفار کے ساتھ محشور کئے جائیں گے اور جہنم میں جھونک دئے جائیں گے... نورۃ العرب ضد الاتر اک ص5 ۲۲ جوقوم جدید نامی کتاب کے ص ۲۰ سے منقول ہے۔ (۱۰۰) معالم الخلافة فی الفکر السیاسی الاسلامی ہے ۱۰ سات داستان کی تفصیل ، عرب کا مشہور

ناسیونالیسم ساطع حصری نے اپنی کتاب البلاد العربیة والدولة العثمانیة میں درج کیا ہے۔ کتاب الفکر السیاسی الشیعی ص ۲۰ ۱ ور ۲۰ ۳ ، میں اس داستان کا ایک مختفر خلاصه بیان کیا گیا ہے۔ سلطان سلیم نے اہل سنت کی باگ ڈوراپنے ہاتھوں میں لے لی اور خود فروش علما سے شیعوں کے کفر اور ان کے قتل کے وجوب کے سلسلہ میں فتوا حاصل کیا ، ۔ اور پھر یہ فرمان جاری کردیا کہ اس کی حکومت میں جہاں بھی شیعہ ہوں ان کی گردن ماردی جائے ۔ ص ۸ ۳ حائری ساندر س کے بقول سلطان سلیم کے اقدامات کے سلسلہ میں اس طرح توضیح دیتے ایران پر حملہ کیا اور ۲۰ ہوں، کے بعد کر دستان اور آذر با یُجان کو فتی کی اس مدت میں اس نے جو بھی شیعہ تھا یا اسے قتل کردیا یا زند ان میں ڈال دیا ۔ اور تی علوں میں شیعہ کو تل کردیا تھوں نے تعلیم کے اقدامات کے سلسلہ میں اس طرح توضیح دیتے میں : سلطان سلیم جس نے آٹھ سال ۸۱۸ سے ۹۲۷ تک حکومت کی ، اس مدت میں اس نے میں اس نے تعلیم میں خوال کردیا یا زندان میں ڈال دیا ۔ اور سی علمان کردیا تھا کہ ایک شیعہ کو تل کرنا ستر عیسا نیوں نے قتل کر نے سے بہتر ہے اور ایک قول کے مطابق چالیس ہزار 484

ص ہ وہ ۔

(۱۰۰۱) جیسے کہ سلجوتی حکام مختلف بہانوں سے شدیعہ مخالف سیاست کوا پنائے ہوئے تھے نظام الوزارة فی الدولة العباسیة ، ص ٤٧ اور خواجه نظام الملک شیعوں کو کا فرقر اردیتے ہوئے کہتا ہے: جہاں بھی انھیں پاؤٹل کردویا جہاں بھی رافضی ملیں انھیں منبروں پر لے جا کر سر بر ہند کیا جائے اوران سے بیہ کہا جائے کہتم دین کے دشمن ہو، لیکن اس کے باوجوداس دور کے جلیل القدر شدیعہ متعلم عبد الجلیل قزوینی سلجوتی حکام کے دین کو وسعت بخشنے کے سلسلہ میں اس طرح کہتے ہیں: حقیقت تو بیہ ہے کہ اس عالم میں زمین کے تمام حصوں میں مسلما نوں کے در میان جو مدارس، مساجد، خانقا ہیں، منابر، احیاء سنت اور بد عتوں کا قلع قریع آل سلجوتی کی بر کتوں اور یہ عمشیر براں کی وجہ سے ہے کہ اس عالم میں زمین کے تمام حصوں میں مسلما نوں کے در میان علان کی شمشیر براں کی وجہ سے ہے کہ اس عالم میں زمین کے تمام حصوں میں مسلما نوں کے در میان علام میں دونو ہیں اسلوں میں منابر، احیاء سنت اور بد عتوں کا قلع قریع آل سلجوتی کی بر کتوں اور یہ مشیر براں کی وجہ سے ہے مجلہ دانشکد ہاد ہیات وعلوم انسانی دانشگاہ مشہد، شارہ دہ ہ عبونہ موجود ہیں اگر چوا سے برخلاف میں زمین کے تا جاتے ہیں ۔

قبول کرلے یہاں تک کہا پنی بات منوانے کے لئے اسے خلیفہ اسلام لقب دینے پر راضی ہو گیالیکن سلطان عثانی نے قبول کرنے سے انکار کردیا۔

(۱۰۲)۔اکثر مقامات پرشیعہ حکام کےعلاوہ دوسرے گروہوں کی جانب سے آزار داذیت اورلوٹ مار کا شکار رہا کرتے تھے اور ان میں ہرایک سے زیادہ خود فروش علما کانقش رہا ہے، بیلوگ عوام کو بہکاتے تھے اور دین سے دفاع کے نام پرشیعوں کے خلاف دوسر نے فرقوں کو

ابھارتے تھے۔ ابو محمد حسن بن علی بن خلف بر بہاری، بغداد کے صنبلیوں کے رئیس اور صاحب نظر تھااور جو بھی اس کے نظریات کا مخالف ہوتا اس سے شدت کے ساتھ مقابلہ کرتا اور اپنے چاہنے والوں کوعوام کے ساتھ شدید مقابلہ کا حکم دیتا بلکہ بعض مواقع پر لوگوں کے گھروں کوغارت اور ان کی خرید دفر وش میں مزاحمت کا حکم دیتا اور جو بھی اس کی باتوں کا انکار کرتا تواسے ڈرانے اور دھرکانے کا حکم دیتا تھا۔

اسی کی حرکتوں میں سے ایک حرکت ریچھی ہے کہ اُس نے امام حسینچر رونا اور آپ کی زیارت کے قصد سے کربلا کا سفر کرناممنوع قراردے دیا بلکہ نوحہ کرنے والوں کوتل کرنے کا تکم دے دیا۔اسی دور میں ایک نوحہ خوان تھا جونہایت مشہور اور خوش آ واز تھا اسی کے قصائد میں سے ایک شعر پیجی ہے کہ (ایھا العدینان فیضا۔۔واستحلا لاتفیضا ) جسے امام حسین کے مرشیہ میں یڑھا کرتا تھااور ہم نے اسے بغداد کےایک رئیس کے مکان میں سنا تھا، اس وقت کسی میں تحکم کھلانو چہ کرنے کی جرأت نہیں تھی مگریہ یو شیدہ طور پریا پھراسے سلطان کی پناہ حاصل ہو، جب کہ نوحہ مرشیہ کے علاوہ کچھاور نہ تھا اور سلف کے خلاف کوئی اس میں کوئی مطلب نہیں ہوتا تھا، اس کے باوجود جب ہر بہاری کواس کاعلم ہوا تو اس نے حکم دیا کہ اسے جہاں یا دُقتل کردو۔ وہابیان ص۲۶ ۔ اس سلسلہ میں بربہاری اورا سکے جانے والوں کی کارستانیوں سے زیادہ آگاہی کے لئے رجوع کیا جاسکتا ہے، سابق حوالہ ص۲۶ ۔ ۳۳ نیز ابوالحسن اشعری کے ساتھ منا قشہ،اورا سکے عقائد دانجام کی معلومات کے لئے رجوع کر سکتے ہیں طبقات الحنابلیہ ج۲ بص ۲۸٬۰۵۶ -

(۱۰۳)حقیقت توبیہ ہے کہ ذکر کئے گئے عوامل کے علاوہ مذہبی عوامل بھی تھے کہ جس کی وجہ ے علامفوی بادشا ہوں سے نز دیک رہا کرتے تھے، اس لئے کہ عفوی خودصوفی مسلک بتھے اورانصیں صوفیوں کی مدد سے قدرت کی باگ ڈورسند جالی تھی اور یہی سبب تھا کہ جس کی وجہ سے خاندان پنج برصلی اللہ علیہ وآلہ کے عقید تمند بتھے، اس دور میں شیعہ علمانے اسی عقیدت سے فائدہ اٹھایا اور انھیں شیعیت سے نز دیک کیا، اسی مہم کی غرض سے شیخ بہائی اور انکے والد بزرگوار صفویوں سے نز دیک ہوئے۔ (۱۰۶)اس فتوی پر اصرار اور اسکے انجام سے آگاہی کیلئے مجلہ تر اثنا، شارہ ۸، ۴۱، ۶۰ نیز الفصول المهمة في تاليف الامة ص ١٤٧،١٤٣ ملاحظه ہواور دوسرے شواہد کے لئے اس مجلہ کی طرف رجوع كرين ٦١٠٣٢ -(۱۰۰) ترا ثنایشاره، ۶،ص. ۶ ـ (۱۰۶) تحول اثبات، ص۱۶۵،۱۶۱ -(۱۰۷)علاء دین کااس دور کے روشن فکروں سے مقابلہ جوان کی واقعیت کی حکایت کرتا ہے، اس سلسلہ میں سید جمال سرفہرست ہیں: بید ہر بے یورپ کے دہریوں جیسے ہیں ہیں اس لئے جومغربي مما لک میں دین کوترک کرتا ہے۔اس میں وطن دوستی اور دشمنوں سے اپنے وطن کی حفاظت کی حمیت وغیرت باقی رہتی ہے۔اوروہ وطن کی مصالح کی خاطر جانفشانی کرنے کے لئے آمادہ رہتا ہے۔لیکن احمد خان اور اس کے پیروکار دین کی حفاظت کی خاطراینے وطن کی

486

سے امادہ رہا ہے۔ بن احمد حان اور اس بے پیر وہ ردین کی تفاطت کی حاصر اپنے و ن ک مصلحت سے غافل اور انھیں اجنبیوں کے تسلط کے لئے آمادہ کرر ہے ہیں...ان کا بیمل عظیم

اجرادرکسی شرف کی خاطر نہیں ہے بلکہ ایک بیت زندگی اور ناچیز منفعت کے لئے ہے اور اس طرح بی مشرقی دہر یے غربی دہریوں کے مقابلہ میں الحاد و کفر کے بعد بیت و حقیر ہونے کے ذریعہ پہچان لئے جاتے ہیں۔العروۃ الوققی ص۲۷۰ ۔ ۵۷۰ جو کتاب الفکر الاسلامی الحدیث وصلتہ بالاستعار الغربی ص۳۶ سے منقول ہے۔ المنار شارہ ۳۰، اپریل ۵۷، ۱۹۲، ص۳۶ جو کتاب الاسلام واصول الحکم ص۸۰ ۶ سے منقول ہے۔خلافت کے سقوط کے اسباب اور مجمع کی جانب سے ہونے والی حمایتوں سے آگاہی کے لئے سابق حوالہ ص۷۶، کا ملاحظہ ہو. کی جانب سے ہونے والی حمایتوں سے آگاہی کے لئے سابق حوالہ ص۷۶، کا ملاحظہ ہو. (۱۰۸) سابق حوالہ ص۵۶، ۲۵ ہے

487

(۱۱۰) شیعوں کی تاریخ میں سیاسی اور معاشرتی تحولات اور انقلابات میں حماسہ عاشوراء ہمیشہ سے ممتاز رہا ہے ۔ یہ بات ہمارے دور میں ایک عنوان کے تحت زیادہ صحیح معلوم ہوتی ہے کہ شیعی دنیا اور بالخصوص ایران میں تاریخ معاصر کے دوران افکار کی ضرورت سیاس سرنوشت کوبد لنے کے لئے انقلابی راہ حل کی ضرورت ہمیشہ باقی رہی ہے۔ مثال کے طور پر مالک ابن انس کا موقف محد نفس زکیہ کی بد سبت مجمل اور غیر داضح رہا اور قو ی احتمال کی بنا پراسی نکتہ سے سبب وجود میں آیا تھا، مدینہ والے محد کی مدد کرنا چاہتے تھے لیکن چونکہ پہلے منصور سے بیعت کر چکے ضح لہذا مالک ابن انس نے کہا کہ مجبور کی میں بیعت منعقد نہیں ہوتی ۔ جس کے بعد مدینہ والے محمد کے اطراف میں جمع ہو گئے، مالک کی بیے طرفد ار کی باعث بنی کہ حاکم مدینہ کے میں اس حکم کی مارا گیا کہ اس کی سے ا

کے بازو کی ہڈی ٹوٹ گئی، لیکن جب اسی مالک ابن انس سے حاکم کے خلاف خروج کے متعلق سوال کیا گیا تو جواب میں کہا: اگر یہ قیام عمر ابن عبد العزیز جیسے حاکم کے خلاف ہوتو چائز نہیں ہے اور دوسری روایت کے مطابق جائز نہیں کے بجائے: خدا انھیں قتل کر ے کا جملہ پایا جاتا ہے اور اگر یہ قیام اسکے علاوہ کسی دوسر ے حاکم کے خلاف ہوتو اسے اسی کے حال پر چھوڑ دوہ، تا کہ خدا ایک ظالم سے ایک دوسر ے ظالم کے ذریعہ انتقام لے پھر اس کے بعد دونوں ہی سے انتقام لے الفکر السیاسی الشیعی ص ۲۶ سے علما کے حکام کے خلاف قیام سے متعلق دوسر ے شواہد کے لئے الاسلام بین العلماء والح کام، ص ۲۶ ۲۰ ۲۲۲ ملا حظہ کر سکتے ہیں۔

488

جن لوگوں کا مؤلف موصوف تعارف کراتے ہیں انھیں میں سے سعید بن مسیب ہے: جب عبدالملک نے سعید سے ایک ہی وقت میں اپنے دو بیٹوں ولید اور سلیمان سے بیعت لینا چاہی توانھوں نے بیعت کرنے سے انکار کردیا اور کہا: رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ نے ایک ہی وقت میں دولوگوں کی بیعت کے لئے نہی فرمائی ہے۔ عبدالملک نے سعید کو بڑے بڑے شکنج دیئے لیکن سعید تسلیم نہیں ہوئے سلاطین کے مقابلہ میں اس طرح ڈٹے رہنا امام حسین کا یزید کے مقابلہ میں یا جناب زید کا ہشام کے مقابلہ میں قیام کرنے میں بہت فرق ہے۔ حاکمیت کے نامشروع ہونے کا فتوانہیں دیتے ہیں اتنا تھا کہ اس کے نقاضوں کو قبول نہیں حاکمیت کے نامشروع ہونے کا فتوانہیں دیتے ہیں اتنا تھا کہ اس کے نقاضوں کو قبول نہیں

(۱۱۱) بطورنمونه الاسلام بین العلماءوالحکام<sup>ص</sup> ۱۱۰ ۲ ۲ ۲ ملاحظه پولیکن اس مقام پرا بهم میه ہے کہ شیعہ اور سی علما دینی وظیفہ کو دود وجد امعانی میں تفسیر کرتے ہیں ۔اوران کی تفسیر وں کا بیر فرق بھی حکام سے تعلق اور اس کے ظلم وجور کے مقابلہ میں خاموش نہ رہنے سے متعلق سے مثلا آب امام حسین کے کلام میں جودینی علما کی ذمہ داریاں بیان ہوئی ہیں انھیں یے تحف العقول ص۲٬۱۷۷ وہ بھی اس طرح کہ جوابن حنبل نے وظائف بیان کئے ہیں ان سے مواز نہ کریں اعلام الموقعین ۱ ،ص ۹ جو کتاب الردیلی الزنادقة والجھمیۃ ابن حنبل سے ماخوذ ہے۔ (۱۱۲)الائمة الاربعة ،ص، ۱۶، ۱۸ اورمنا قب الامام احمدا بن عنبل،ص ۶۳۷،۳۹۷ -(۱۱۳) اہل سنت کے فقتہا ہے کے در میان بیا جماعی مسئلہ ہے کہ حاکم کے مقابلہ میں قیام نہیں کرنا جاہئے بلکہ اس کے ظلم پر صبر کرنا جاہئے۔ شافعی اور ابن حنبل اسی قول کے قائل بتھے الانتفاضات الشديعة عبرالناريخ ص٩٨ نسفى ايني كتاب شرح العقا ئدميس اسى نظريبه كوابوحنيفه سے منسوب کرتے ہوئے فقل کرتے ہیں: خلفاءرا شدین کے بعد حکام کے درمیان فسق و فجور ظاہر ہو گیا اور سلف صالح نے بھی ان کی اطاعت کر لی اور ان کے ساتھ نما زجمعہ و جماعت یر حمی لیکن ان کے خلاف خروج نہیں کیا۔سابق حوالہ ۲۹ جن فقہانے خروج کو حرام قرار دیا ہے تقریبا ہرایک نے اسی ایک نکتہ کواپنی دلیل بنائی ہے۔ مزید وضاحت کے لئے سابق حوالہ ص٩٧-٧٧ نيز طبقات الحنابله ج٢ ، ٢٣ ملاحظ ہو۔ (۱۱٤) جوانوں میں ایک انقلابی فکر کی شدت کو معلوم کرنے کے لئے مجلّات النذ پر۔الثورة

(۶۸۶) بوالول یں ایک اعلاق عرق سرت تو تعلوم کرنے کے لیے جلات النذیر۔ الاسلامیۃ ، المنطلق ۔ الدعوۃ اور وہ تمام مجلّات جو جوانوں اور مجاہدین کی جانب سے شائع ہوتے ہیں ملاحظہ ہوں۔ (۱۱۰) ظالم حکام کی نسبت اہل سنت کے مجاہد جوانوں کے نظریات کو معلوم کرنے کے لئے عتیمی کی تنقیدوں کی طرف رجوع کر سکتے ہیں، کہ جس نے اول محرم ۲۰۶۰ میں خانہ کعبہ پر قبضہ کرلیااور آل سعود کو نکال باہر کردیا تھااور ۸۹۷۸ میں عبد العزیزین کے ذریعہ قید خانہ سے آز ادہوا

.185- 180.Faith and Power.PP

(۱۱٦) اسلامی معاشروں کے متمدن ہوجانے کی وجہ سے جوانوں پر جواثر ظاہر ہوا اسے معلوم کرنے کے لئے پیامبر وفرعون ص ۲۷۳ ، ۲۹۰ نیز اسی سلسلہ میں سعدالدین کی تحقیق بنام ایدوکوژی وانقلاب ، ص ۱۷۸، ۱۳۹ ۔ کی طرف رجوع کر سکتے ہیں ۔ (۱۱۷) پیچاس اور ساٹھ کی دہائی میں اسلام نے جو پوری دنیا بالخصوص مصر اور عرب کی مشکلات سے روبر وہوا اس کا اندازہ لگانے اور کیفیت معلوم کرنے کے لئے الفکر الاسلامی الحدیث وصلیتہ بالاستعار الغربی ملاحظہ کر سکتے ہیں۔

(۱۱۸) اس دودور کے آپسی فرق کو معلوم کرنے کے لئے دوران معاصر کے روثن فکر مسلمان کی فکری وعقیدتی داستان کی طرف رجوع کر سکتے ہیں جنھوں نے صدافت اور صراحت کے ساتھا سے روثن کیا ہے العقید ۃ الی الثورۃ ص٤٦ ٤ ٨٠ ۔

(۱۱۹) عبدالرزاق کے استدلالی مباحث کتاب الاسلام واصول الحکم میں رجوع کر سکتے ہیں کہ جہاں اس نے خلافت کو اس عنوان کے تحت باطل کرنے کی کوشش کی ہے کہ وہ دین کے

491

اصول میں سے ایک اصل اور اس کے امور میں سے ایک امر ہے۔ وہ اس سلسلہ میں علما کے اجماع بالواسطه اصل اجماع کاانکار کرتاہے، چنانچہ اور اس کے تمام نقادوں نے اسی ایک نکتہ کو موردتوجة قراردیااوراس زاوید کے تحت اس نے نظریات کورد کرنے کی کوشش کی ہے۔ بطور نمونہ مراجعہ کریں،علاءاز ہر کے ان سات اشکالات کی طرف کہ جسے انھوں نے اس کے نظریہ کے خلاف بیان کیا ہیاور پھر انھیں اشکالات کی بنیاد پر محاکمہ کیا اور جامعہ از ہر سے نکال دیا۔ کتاب الاسلام واصول الحکم ص ۱۲ پر محد عمارہ کے مقدمہ کی طرف رجوع کریں۔ نیز کتاب سد باب الاجتهاد وماتر تب علیہ عبدالکریم خطیب کی طرف رجوع کریں کہ جنھوں نے ایک دوسرے زاویہ سےعبدالرزاق ہی کے نظریات کو دہرایا ہے ان کا اصلی ہدف باب اجتهاد کوکھولنااوراس کی مدد سے دینی بحران کوختم کرنااورمسلما نوب میں دینی شعور بیدار کرنااور اسلامی ساج کوزیادہ اسلامی بنانے میں مددکرنا تھا، سابق حوالہ ، ص ۷ ۔ (١٢٠) عليمى كے نظريات كے باب ميں الحركة الاسلامية في الجزيرة العربية ص١١٩، -17.

(۱۲۱) بطورنمونہ یوسف قرضاوی کی دلسوز ضیحتوں کی طرف رجوع کیاجائے جسےانھوں نے جوانوں کے نام اپنی کتاب الصحوۃ الاسلايۃ بين الحجمو د والتطر ف لکھی ہیاور انھیں پيغام دیا ہے کہ وہ دین کی غلط تفسیر اور اس میں زیادہ روی کوترک کردیں اور اس کے اصول سے تجاوز نہ کریں۔ (۱۲۲) تاریخ خلفا ئی ہمی ۷۷ 492

اہل تسنن اورتشیع کے سیاسی نظریات

(۱۲۳) الاسلام واصول الحکم، محمد عمارہ کے مقدمہ کے ہمراہ ص۹ جوالمنار شارہ ۲۳ ایریل سال ۲۹۰ ۱۹۰ رمضان ۱۳۶۳ق، ص ۱۳ (۱۲۶) مجله دانشکد دادبیات وعلوم انسانی دانشگا دمشهر، نثاره، ۹۷، ۸، ۵، ص۶، ۸ ۷ (۱۲۰) احمد شوقی جومصر کا ملک الشعراء تھااسے عثمانیوں بلکہ ترکوں سے اسلام واسلامیت کے پر چمدار ہونے کی وجہ سے ایک خاص ارادت تھی، اس کے دیوانالشوقیات میں مختلف مناسبتوں کے تحت ترکوں اورعثانیوں کی تعریف وتہجید ملے گی بلکہ احساسات اورجذبات سے لبریز اشعار کیے ہیں۔مثلا اسی میں ترکوں کی تعریف کرتے ہوئے انھیں اشرف امت کا لقب دیا ہے اور انھیں مخاطب کرتے ہوئے کہتا ہے: وہ نہ ہی (ترک جوانوں) کے افکار کی تلاش میں جائیں اور نہ ہی نفس کے مقابلہ میں ذلیل وخوار بلکہ ایک متحرک اور ثابت قدم انسان رہیں، ص۲۰۱، ۲۰۷، ۱۳ صطرح ایک مقام پر دریائی فوج کودیکھتے ہوئے کہ جن کی کشتیوں پر اسلام کا پر چم لہرار ہا تھا، وجد میں آجاتا ہے اور اشعار کہتا ہے (۲۱۱،۲۰۸) یونانیوں سے مقابلہ کرتے ہوئے ترکوں کی بڑی تعریف کرتا ہے اور اس شکر کے سر دار مصطفی کمال کوخالدترک کالقب دیتا ہے (ص۲۵، ۲۵، ۲۰) یہاں تک کہ جب شریف حسین نے خلافت کا دعوی کردیا تو اس نے سلطان عبدالمجید کے لئے ایک طولانی شعرلکھ کر روانہ کہا (سال ۱۱۹۰۶) چونکہ اسے مکہ ومدینہ کااصلی مالک سمجھتا ہے لہذا اس سے درخواست کرتا ہے کہ دہاں سے شریف حسین کا خاتمہ کردے۔ (ص ۱۹۶) جب اتا ترک کے ذریعہ خلافت کو ساقط کردیا گیاتو اس نے اس وقت نہایت غملین اشعار کیے جس کامضمون اس طرح ہے

شادی کے نغمہ نوحہ میں بدل گئے اور خوش کے شادیانے موت کا پیغام لائے ہیں۔ اور پھر انھیں اشعار کے ضمن میں مسلمانوں سے درخواست کرتا ہے کہ اسے نفیحت کریں تا کہ وہ اپنی نیت سے منصرف ہوجائے۔ (ص ۹۰ ۹ – ۹۳) ان اشعار کو شریف حسین کی مدح میں اور ترک اور عثمانیوں کی مذمت میں کہے اشعار سے موازنہ کریں۔ ثورۃ العرب ضد الاتر اک ،ص ٤٥٣ کے بعد

493

(۱۲۶) الاسلام واصول الحکم، محمد عمارہ کے مقد مہ کے ہمراہ ، ص۸۔ (۱۲۷) الاسلام واصول الحکم، ص۹، جواخبار الاہرام شاره ۲۰، میں سال ۲۹۵، مجله المنار شاره ۱۳۳ اپریل ۲۹۵، ص۳۱ سے منقول ہے، خلافت کے ساقط ہونے کی وجہ سے جو ہنگامہ آرائی ہوئی اور پھر مذکورہ مجمع کی جانب سے حمایتوں کے نعرے بلند ہوئے، رجوع کریں سابق حوالہ کی طرف، ص ۷ اور ۱۷۔

(۱۲۸)سابق حواله، ص ۱۷ جوالمنارج ۲ ، شاره۲۱ جنوری ۲۹۲، ص ۱۰۰ سے منقول ہے۔ (۱۲۹)سابق حواله، ص ۱۳ جواخبارالسیاسة شاره ۲۲ جنوری سال ه ۱۹۲ سے منقول ہے۔ (۱۳۰)رجوع کریں Islam and The , Smiths، Charles D Search of

. 1. p.Social Order in Modern Egypt

(۱۳۱)ان ایام میں خلافت کے منصب کے لئے بعض مسلمان حکام جیسے بادشاہ مصر ملک فؤاد کے دل میں دسوسہ ہوا۔مقدمہ الاسلام واصول الحکم،ص۸ادراس داستان کی تفصیل کو

کتاب اسلام والخلافة فی العصر الحدیث ص ۵ ، ۳ ، ۵ ، ۲ ، کی طرف مراجعه کر سکتے ہیں۔ اور قابل توجة وبد ہے کہ رشید رضااوراس کے ہمفکر افراد نے یمن کے امام کوجامع الشرائط ہونے کی وجہ سےخلافت کے لئے انتخاب کرلیا تھا۔اندیشہ ہای سیاسی دراسلام معاصر جس ۱۳۷۔ (۱۳۲)لفظ خلافت کے مطلق ہونے سے حکومت اسلامی کی ریاست سمجھ میں آتی ہے بلکہ بیہ بھی کہا جاسکتا ہے کہ خلافت حکومت اسلامی کے معنی میں ہے اور اس بات پر اجماع ہے کہ حکومت کے رئیس کوخلیفہ مانا جاسکتا ہے۔معالم الخلافۃ فی الفکرالسیاسی الاسلامی جس، ۳۔ (١٣٣) بطورنمونه مراجعه كرس الفكر الاسلامي الحديث في مواجهة الإفكار الغربي ص٢٤،٧ -(۱۳٤) حسن البناء کے اس جواب کی طرف رجوع کریں کہ جوائس نے کیا چاہتے ہو؟ کے جواب میں ککھا ہے من اصول الفکرالسیا سی الاسلامی جس۷۱۔ حکومت اسلامی کے مفہوم کے معین ہونے کی پہلی علامتیں اور اس کا آرز ومیں تبدیل ہوجانا اس کے جواب میں مل سکتا ہے۔ ( ۵ ۱۳ ) اسلامی مما لک مخصوصا مصراور ہند میں مغربی قوانین کے نفوذ کی تاریخ کے لئے .PP, A History of Islamic Law, Islamic Surveys

·162-149

Isramic sacitg , Gibb and HarebdBrown H.A. 126(יד) Islamic Society and the , pp. vmr 1rst, amd the Weet . vol, 1, West

(۱۳۸) بطور نموند مرزا ملک خان کی طرف سے جننے بھی ملاحظہ قانون اخبار میں شائع ہوئے ہیں ان کی طرف رجوع کیا جائے۔ (۱۳۹) عبد العزیز البدری، عثانی حکومت میں نے قوانین کے نفوذ کو اس طرح توضیح دیتے ہیں۔... ۷۰ ۸۰ میں نے قوانین منجملہ قوانین جزا، تجارت، حقوق مدنی، آہستہ آہستہ نفوذ کرنا شروع ہو گئے۔لیکن جب تک شیخ الاسلام نے اس کے لئے شیریعت سے مخالف نہ ہونے کا فتوانہ دے دیا اس وقت تک جاری نہ ہو سکے۔علماء اسلامی حکومت میں قوانین مدنی مجلہ کا شائع کرنا شروع کیا جوان قوانین بنانے والوں کی فہم کے مطابق احکار شرعیہ سے مستند محلہ کا شائع کرنا شروع کیا جوان قوانین بنانے والوں کی فہم کے مطابق احکار شرعیہ سے مستند

, The Faith of a Modern,William Shepard(\ε.) Muslim)Intellectual

(۱٤۱)سابق حواله ص٤ ۔

(۱٤۲) اہل سنت کے درمیان تحریک اخوان المسلمین کے مؤسس حسن البناء ہیں جنھوں نے پہلی مرتبہ ایک سیاسی اور انقلابی تحریک کی بنیا درکھی ہے۔ وہ اپنے ماننے والوں کو اس طرح تعلیم دیتے ہیں اگر کوئی تم سے پو چھے کہ لوگوں کو کس بات کی طرف دعوت دے رہے ہو؟ تو جواب دینا کہ اس اسلام کی طرف کہ جورسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ پر نازل ہوا تھا اور حکومت اس کا ایک جزء اور آزادی اس کے فرائض میں سے ایک فریضہ ہے۔ اگر وہ کہے کہ بیتو

سیاست ہے تو جواب دینا کہ بیاسلام ہے اور ہم ایسی کوئی تقسیم نہیں جانتے۔ اگر وہ کہے کہ تم انقلاب کے منادی ہوتو جواب دینا کہ ہم حق وحقیقت اور صلح کے طالب ہیں، اس پر ہمارا ایمان ہے اور وہ ہمارا فخر ہے پس اگر ہمارے مقابلہ میں کھڑے ہوئے اور ہماری تبلیغ میں مانع ہوئے توبیہ یا در ہے کہ خدانے ہمیں دفاع کی اجازت دی ہے اور پھر اس صورت میں تم لوگ ظالم تھ ہر و گے۔ من اصول الفکر السیاسی الاسلامی، ص ۱۸ جو بین الامس والیوم۔ حسن البناء کی کتاب سے منقول ہے۔

496

(۱٤٤) یہاں تک کہ ایک آزادانساناورایک ذمہداردانش ورکتاب معالم الخلافة الاسلامية نامی کتاب کے مؤلف جس نے اس کے سلسلہ میں سلف کے نظریا تاوراس کے نثرا نط نیز ، اس کی اطاعت اور عدم مخالفت کے تحت تنقید کرتے ہیں، وہ بھی زیادہ اس بات کے حامی نہیں ہیں کہ کوئی نظام حاکم کے سامنے قیام کرے۔ جبکہ جو اس نے خلافت کی تعریف کی ہے اس کے اسلاف اور جمعصروں کے مقابل زیادہ منطقی اور معقول اور ترقی یافتۃ ہے۔ نثر یعت کے قوانین کو پورے جہان میں جاری کرنا اور اسلام کی تبلیخ کے لئے تمام مسلمانوں پر ایک عمومی قدرت ہیا ور جہ وہ خلیفہ سے بیعت کرتی ہے تا کہ وہ حکومت کی ریاست کو سنجال اور اسلام کی زندگی کو ملی جامہ پہنائے، تو ایسا فرداس کی قدرت میں اس امت کا نئر ہوگا، اس اہل سنن اور شیخ کے بیای نظریات کی نیابت میں ایسا ہی کرتا ہے پس وہ شخص خلیفہ نہیں ہو سکتا جس کی بیعت لوگوں نے اپن رضایت اور اپنے اختیار سے نہ کی ہواور بیعت امت کی جانب سے خلیفہ کے نائب ہونے کی علامت ہے۔ سابق حوالہ ص ۳۸۔

وہی مؤلف ایک دوسرے مقام پر حاکم کے خلاف خروج سے متلعق کہتا ہے: اگر قیام مسلمانوں میں خونریز می کاباعث ہوتو یہ قیام جائز نہیں ہے اس لئے کہ ملک میں فتندا یجاد کرنا شرع طور پر حرام ہے۔اور جوحرام کا موجب بنے تو اس قاعدہ کی روسے (وسیلہ حرام مرام ہوتا ہے) حرام ہے۔اس صورت میں اس کی اطاعت واجب ہے اور اس کے ساتھ فتنہ کو دبانے کے لئے جہاد واجب ہے۔اور ایس صورت میں وہ امیر ہوگا خلیفہ نہیں ہوگا مگر سے کہ مسلمان ایپ ارادہ داختیار سے اس کی بیعت کریں۔سابق حوالہ جس ۲۲

(۱٤۵) ہمارے زمانے کے ایک ممتاز اہل سنت عالم دین شیخ اسعد بیوض انتمیمی کہتے ہیں: حکومت اسلامی سے مراد شریعت کی تطبیق اور اسے جاری کرنا ہے۔اس کلام کو بار ہااسی عالم سے فقل کیا گیا ہے نیز رجوع کریں کتاب تحول وثبات ص ۱۲۱٬۱۲۔ (۱٤٦) مزید توضیح کے لئے کتاب، پیغمبر وفرعون ص ہ ۱۹۲٬۷ ملاحظہ ہو۔

(۱٤۷) اس طرح کی بہت ساری تنقیدوں کاضمنی جواب جو کہ جدید امیدوں کا نتیجہ ہیں کہ جس نے معاشرتی ، اقتصادی ،فکری وسیاسی حالات نے ان کوجنم دیا ہے، اہل سنت کے وارستہ عالموں میں سے ایک عالم دین ،محمد ضیاء الدین الریس نے، اس وقت ان تنقیدوں کے جوابات دئے تھے جب بید(اعتراضات) اس درجہ شدید نہ تھے، بڑے ہی متواضعا نہ انداز

میں دیا ہےالبتہا تناضرور ہے کہان جوایات کے مخاطب غیرمسلمان پابدعقیدہ مسلمان ہیں۔ لیکن بہر حال اس کا جواب ان تمام لوگوں کیلئے ہے جھوں نے پوری تاریخ میں علماء اہلسنت یران کے سیاسی موقف کی وجہ سے تقیدوں کی بارش کی ہے۔وہ خواہ مسلمان اور وفا دار ہوں یا غيرمسلمان اورغيرذ مهددار ہوں \_بعض مؤرخین بالخصوص مستنثر قین علماء اہل سنت پر الزام لگاتے ہیں اوران کے متعلق ایسی باتوں کی نسبت دیتے ہیں کہ نہ ہی ان کی کوئی واقعیت ہے اورنہ بی اُٹھیں پسند ہے۔اس کو پیش کرتے ہیں معترضین پیر کہتے ہیں کہ وہ حکام کی جانب مائل یتھے، ان کی سیاست اور راہ وروش کے موافق اور ان کے درباری امور میں ان کے مدد گار تتھے۔ مثلا امویوں کے زمانہ میں حسن بصری، شعبی سعید ابن جبیر اور سعید ابن مسیب اور عباسیوں کے دور میں ابوحینفہ ، مالک اور احمد ابن حنبل تھے جھوں نے اپنے دور کے حکام اورامراء کےخلاف آ واز بلند کی یہاں تک کہ وہ اصول وقواعد جن کی بنیاد پر وہ حکام صاحب قدرت بن گئے تھے اسے قبول کرنے سے انکار کردیا تھا انظریات السیاسیة الاسلامیة ، ص۷۱ ، پر اور ایک دوسرے مقام پر سیاسی مسائل میں عدم توجہ کے اسباب بیان کرتے ہوئے ذکر کرتے ہیں اہل سنت والجماعت کا بداعتقادتھا کہ جاکم کےخلاف ایسا قیام جس کی كاميابي كاامكان نه ہوتوا بيا قيام فتنه كاباعث قمل وغارتكر ياور ہرج ومرج كاموجب ہے، لہذا ساست سے کنارہ کشی کو پیند کرتے تھے اور علمی مشغولیت کو ترجیح دیتے تھے جس کا فائدہ زیادہ اور پایدارتھا سابق حوالہ ۲۷ ۔ اسی مطلب کی مزید وضاحت میں کہتے ہیں اہلسنت نے امامت اور اس سے متعلق تمام مسائل کوخوارج ، شیعہ،معتز لہ اور مرجمہ کے لئے حچوڑ دیا

498

کہ جواس میں غور وفکر کیا کرتے تھے۔انھوں نے اپنا وقت اس مسلہ کے متعلق نظریات اور عقائد کو درست کرنے سے محفوظ رکھا اور اس وقت ان مسائل کوحل کیا جب وہ اس مسلہ سے فارغ ہو گئے۔لیکن اس کا مطلب رنہیں ہے کہ سیاست میں وہ بالکل ہی برگا نہ تھے یا اموی و عباسی سیاست سے راضی تھے سابق حوالہ ص، ۷ وضاحت کے لئے رجوع کریں ص ۲۹،

499

(۱٤۸) اس نکته بلکه اس لا ینجل مشکل کو گب بخوبی بیان کرتا ہے: اس طرح سے میذ کتہ کل کر سامنے آجاتا ہے کہ حالال کہ خلیفہ کو بھی قانون کی رو سے معزول کیا جاسکتا ہے لیکن جس قانون کے تحت خلیفہ کو برطرف کیا جائے اس کا کوئی وسیلہ موجود نہیں ہے۔ مشکل تنہا ماور دی کی نہیں تھی بلکہ اس کے دور تک تمام اہلسنت کے در میان فکر اور تد بر کی مشکل تھی۔ اور بیڈ کتہ اس مطلب کی تائید کرتا ہے کہ سنیوں کی سیاسی فکر اور اعتقادی نظریہ پردازی در حقیقت تاریخ نہیں ہے۔ مزیدوضا حت کے لئے رجوع کر یں نظریۃ الا مامة عند الشیعة الا مامیۃ ص ۲۵۲۰۔ (۱٤۹) الفکر السیاسی الشیعی جس ۲۵۶۰۲

(، ۱۰) رجوع کریں سد باب الاجتہا دوماتر تب علیھاص ، ، ۸ ، بیاس کتاب کا مؤلف خود علما کی جماعت سے تعلق رکھتا ہے ، اس نے اس کتاب میں حقیقت کو بیان کیا ہے کہ علماء اہل سنت میں فکری واجتہا دی تحرک کے نہ ہونے کی وجہ سے بڑی مشکلات کا سامنا کرنا پڑر ہا ہے۔ نیز باب اجتہا دے دوبارہ کھلنے کے سلسلہ میں امین کے نظریات۔ملاحظہ ہوں.

## William Shepard The Faith of a Modern

Muslim Intellectual (۱۵۱) دینی تعلیمی نظام کوجد بیقوانین کے قالب میں دھالنےاوراس کے نتائج کے سلسلہ میں الفكر الاسلامي الحديث وصلته بالاستعار الغربي نامي كتاب كے ٢٧ - ١٨١، ميں عبدہ كے نظريات ملاحظه ہوں اس قابل توجہ توصيف جس كے مطالعہ سے علماءاز ہر كى ذہنيت كايبۃ چپتا ہے،اگران علما کے ہاتھوں میں کوئی کتاب آجائے اوراس میں ایسے مطالب ہوں جس کا وہ لوگ مطلب نہیں جانتے اور مصنف کی مراد کو سجھ نہیں پاتے اور اگراس کے کچھ مطلب کو سمجھ بھی جائیں تو اسے رد کر دیتے اور قبول نہیں کرتے ہیں اور اگر اسے قبول بھی کرلیں تو اسے اینے علم اورخواست کے مطابق اس کی تفسیر کرتے ہیں۔ بلکہ اس میں تحریف کردیتے ہیں۔اور خالد محمد خالد کے نظریات کا کتاب الشیعہ فی المیز ان ص ۷۵ – ۳۷ میں مطالعہ کریں۔ نیز کتاب وعا خالسلاطین ،ص ۲،۲۹۱ ،۲۰ ۳اور بالخصوص اس کے نتیجہ کومعلوم کرنے کے لئے یہامبر وفرعون نامی کتاب کاص۲۰۱،۵۰۱ ۔ملاحظہ ہو Smith Islam and The Search .Order in Charles Diz 113-PP 109, of Social Modern Egypt 70- 63, PP,Fazlur Rahman Islam and Modernity (۱۰۲) کتاب پیخیبر وفرعون ص۲۷۳ ، ۲۹۰ ، میں اس موضوع کے تحت بہترین نمونہ کیلئے النذير مجله کے شاروں کی طرف پالخصوص ، ۱۹۸۱ ، ۱۹۸۵ ، میں شائع ہوئے محلوں کی طرف

اہل سنن اور شیع سے سیاسی نظریات رجوع کریں۔ 501

کتاب کے عربی او ہرفاہ سی منابع او ہر مآخذ کا تعاہر ف آل كاشف الغطائ، الشيخ محر حسين: اصل الشيعة واصولها، ط٤ ، بيروت مؤسسه الاعلامي للمطبوعات،٢ . ١٤ . ٢ / ١٩٨ آل كاشف الغطائ، الشيخ محمد حسين: تحرير المحلة ، النجف الاشرف المكتبة المرتضوبة ومطبعتها الحيدريه،٥٩-١٣-آیتی،عبدالمحمد: ترجمة معلقّات سبع طبع دوم، تهران، ناشراشر فی، ۷۷ ۹۷۔ افغاني، جمال الدين مع الشيخ محمد عبده: العروة الوثقي، ط٣، بيروت دارالكتاب العربي، -1917/12.5 احمدا بن حنبل : مسند، منتخب كنز العمال في سنن الاقوال والا فعال، بدون ناشر، بدون تاريخ -كتاب فضائل الصحابه، تحقيق وصي الله بن محمد عباس، ط١٠ مركز البحث العلمي واحياء التراث اسلامی لجامعہام القری ۲۰۶ / ۱۹۸۳۔ كتاب الزهد، تحقيق محمه جلال شريف، دار النهصنة العربية السنة ، تحقيق محمه السعيد بسيو بي زغلول،ط۱،دارالکتبالعلمیه ۲۷/۵۸/۵۸، ابن الحداد، محمد بن منصور : الجوهرانفيس في سياسة الرئيس بتحقيق رضوان السيد، ط١، دارالطيعه ، -1917

اسمیت، ویلفر د، کنت ول: اسلام در جهان امروز، تهران، انتشارات دانشگاه تهران،

502

\_1707

|                                      | 504                         | اہل تسنن اورتشیع کے سیاسی نظریات                                                |
|--------------------------------------|-----------------------------|---------------------------------------------------------------------------------|
| عبد الكريم عثان، ط١، مكتبه وهبة ،    | ل الخمسة ، تتحقيق           | ابن احمد، قاضى عبد الجبار: شرح الاصو<br>ر                                       |
|                                      |                             | _1970/1772                                                                      |
| بار، بيروت دارالكتب العلمية ، ط١،    | مكم: عيون الاخه             | ابن قنتیبه الدینوری، ابو محمد عبدالللہ بن <sup>مس</sup><br>ب                    |
|                                      |                             | _19/1/15.1                                                                      |
| یل ۱۹۷۲/۱۳۹۳_                        | ر، بيروت دارا <sup>لج</sup> | تاويل مختلف الحديث تصحيح محمد زهرى النجار<br>الامامة وسياسة هو المعروف بتاريخ ا |
| مطبعة مصطفى البابي الحيلى واولاده،   | لخلفائ،مكتبة و              | الامامة وسياسة هو المعروف بتاريخ ا                                              |
|                                      |                             | _1979/1844                                                                      |
| يق طه عبد الرؤف سعد، دارالجيل،       | ب العالمين، تخف             | ۱۳۸۸/۱۳۸۹-<br>ابن قيم الجوزية: اعلام الموقعين عن رر                             |
|                                      |                             | _1977                                                                           |
| التراث العربي <i>-</i>               | لىقائ،داراحياء              | ابن هشام:السير ةالنبوة بتحقيق مصطفىال                                           |
| مالكتب                               | في علم الكلام، عالم         | الايجى،قاضى عبدالرحمن بن احمه:الموافق                                           |
| ، محمر، ترجمه میرزا مهری ادیب ، مشهر | لمه درتاريخ آل              | افندی، قاضی بہلول بہجت: تشریع ومحا                                              |
|                                      |                             | انتشارات فردوسی، بدون تاریخ ـ                                                   |
| بدون ناشر بدون تاريخ _               | لال الی الہدی،              | الامين الانطاكي محمد مرعى : رحلتي من الضل                                       |
| بو عات، بدون تاريخ _                 | سسهالا علامی للمط           | لماذاخترت مذهب الشيعة ، بيروت،مؤ                                                |
| ) درقر آن، ترجمه فریدون بدوه ای،     | هيم اخلاقي ، ديخ            | ايزوتسو، توشى صيكو : ساختمان معنايي مفا                                         |
|                                      |                             | تهران،انتشارات قلم،۲۳۶۰                                                         |

اہل تسنن اور شیع کے سیاسی نظریات 505 ايز وتسو، توشى هيكو: خداوانسان درقر آن، ترجمه احمد آرام، چاپ دوم دفتر نشر وفر ہنگ اسلامى، -1771 الافغاني، سعيد: من الحاضر اللغة العربية ، ط٢ ، بيروت دارالفكر ، ١٩٧١ ابويوسف، قاضى:الخراج دارالمعرفة للطباعة والنشر ،۱۹۷۹،۱۳۹۹ ارموى، ميرجلال الدين حسين (محدث): تعليقات نقض، تهران، انتشارات المجمن آثار ملي، \_1701 ابن جُزَّى:القوانين الفقصية ،دارالفكر، بدون تاريخ-ابن خلدون،عبدالرحمن: مقدمة ابن خلدون،ترجمه پروین گنابادی، شرکت انتشارات علمی و فرہنگی، ۲۶ ۱۳ – الب تكين بميسى يوسف: قضية تركستان الشرقية ،ترجمه اساعيل حقى شن كولرمؤسسه مكة للطباعة والاعلام، ١٣٩٨ / ١٩٨٧ \_ اطغيش، محمد يوسف: ازالة الاعتراض عن محقى آل اباض، مسقط يوزارة التراث القومي والثقافة السلطية عمان، ٢ ١٩٨-ابن رشيد القرطبي، محمد بن احمد: بداية المجتهد ونهاية المقتصد، قم منشورات الشريف الرضي، -12.7 ابن تيمية ،ابوالعباس احمر: منصاح السنة النبوية في نقض كلام الشيعة والقدرية ،مطبعة الكبري الاميرية،ط١٣٢١، ١٣-

|                                                                           | 506                        | ورتشیع کے سیاسی نظریات                     | ابل تسنن اد        |
|---------------------------------------------------------------------------|----------------------------|--------------------------------------------|--------------------|
| حامد الفقی ، بیروت دارالمعرفة ، بدون                                      | الحيم ، تحقيق محد          | لصراط المتنقيم مخالفة اصحاب                | اقتضاءا            |
|                                                                           |                            |                                            | تاريخ              |
| لجنة احياء التراث العربى، بيروت                                           | والرعية ، تحقيق            | الشرعية فى اصلاح الراعى                    | السياسة            |
|                                                                           |                            | _19.4.4/12.4.6                             |                    |
| بروت مؤسسه اعلامی للمطبوعات،                                              | ۔ العقول، ب                | شعبة الحرانی، ابو محمد: تحف                | ابن ا <sup>ل</sup> |
|                                                                           |                            | -1975/                                     | 1392               |
| ثالعربى،دارالدقاق الحبد يدة ـ                                             | لجنة احياءالترا،           | ،ابی <b>محم</b> علی بن احمد :الملّی بتحقیق | ابن حزم            |
| ث العربي، دارالدقاق الحبديدة ـ<br>والنحل، تحقيق محد ابراهيم نصر دارالجيل، | الملل والاهواء             | ، ابی محمد علی بن احمد : الفصل فی          | ابن حزم            |
|                                                                           |                            | _19人0/                                     | 12.0               |
| اصول الديانة دار الكتاب العربي،                                           | : الابانة <sup>ع</sup> ن ا | )، ابی الحسن علی بن اسمعیل                 | الاشعركم           |
|                                                                           |                            | _19/0/                                     | 12.0               |
| بس، بیروت دارانقلم، ۱۶۰۶ -                                                | لرحمن بتلبيس ابلج          | زىالبغد ادى:ابي الفرج عبدا                 | ابن الجو           |
| في محمد حامد الفقى ، قامره ، مطبعة السينة                                 | ت الحنابلة ، تحقيون        | ابو يعلى، قاضى ابوالحسن طبقات              | محمد بن            |
|                                                                           |                            | _1907/1871                                 | 1                  |
| يدالاتراك،مقدماتها اسبابها، نتايجها:                                      | ثورة العرب ضر              | ماء ماجمعيات السّرية العربية:              | احداعف             |
|                                                                           |                            | بصام محمد شبارو، بيروت دارمصې              |                    |
| یرج کرمانی، تهران دفتر نشر وفر ہنگ                                        | البنائ، ترجمه ا            | حسن: خاطرات زندگی حسن                      | البنائ،            |

اسلامی ۱۳۶۶ -

بارتولد : خلیفه وسلطان مختصری در باره بر کمیان ، ترجمه سیروس ایز دی ، تهران انتشارات امیر کبیر ۵۸ ۱۳-

البدری، عبدالعزیز، الاسلام بین العلماءوالحکام، المدینه المنورة ، الکتبة العلمیة ۱۹۶۶ ۔ التحصی ، محمد : الفكر الاسلامی الحدیث وصلته بالاستعار الغربی ، ط۵ ، بیروت دارالفكر، ۷۹۷ ۔ بغدادی ، محمد بن نعمان عکبری: امالی شیخ مفید، ترجمه حسن استاد ولی، مشحد بنیاد پژومشحا ی اسلامی ، ۱۳۶۶ ۔

تافلرالوين: موج سوم، ترجمه شحصيند خت خوارز مى ، تهران نشر نو ۲۳ ۲۰ ۵ التيجانی الساوی ، محمد : ثم ابتديت ، لندن ، مؤسسه الفجر ۱۹۸۸ ۵ التونسوی ، عبد الستار : مناقب الخلفاء الاربعة فی مؤلفات الشيعة تعريب محمد سليم شاہ ، فيض آبادی دارالنشر الاسلامية العلمية ، ۲۰ ۱۶ ۵ الجندی ، انور : العالم الاسلامی والاستعار السياسی والا جماعی والثقافتی ، ط۲ ، دارالکتاب اللبنانی ، ۱۹۸۳ ۵

مؤلفات في الميز ان، وزارة الشيون الإسلامية والاوقاف لدولة الإمارات العربية المتحد ة، .

بدون تاريخ۔ الجرجانی، السيد الشريف علی بن محمد، مع حاشيتين من عبد الكريم السيا لكوتی ومولی حسن چلبی، شرح المواقف ، تصحيح السيد بدرالدين النعنا نی، مطبعة السعا دة ٥٠ ٢ ٢٣۔

اہل تسنن اورتشیع کے سیاسی نظریات 508 الجزيري،عبدالرحمن: كتاب الفقه على المذاجب الإربعة ،استامبول دارالدعوة ، ۷۹۸۷ -الجاحظ، ابي عثمان عمر وبن بحربن محبوب: البيان والتبين، تحقيق حسن السندوبي، ط١، مطبعة التجارية الكبرى، ٥٥ ١٣ / ١٩٢٦-حائری،عبدالهادی نخستین رویارو نیهای اندیشه گران ایران بادورویه تدن بورژ دازی غرب، تهران،انتشارات امير كبير، ١٣٦٧-حنفى،حسن: من العقيدة إلى الثورة ، ط١، بيروت دار التنوير للطباعة والنشر والمركز الثقافي العرب للطباعة وللنشر ، ١٩٨٨ -الحسني، هاشم معروف: الانتفاضات الشيعة عبر التاريخ، قم، منشورات الرضي، ٤٠٤ . الحرالعاملي، شيخ محمد بن حسن: وسائل الشيعة الى تحصيل المسائل الشريعة بتحقيق ونشر مؤسسة آل بي**ت** (ع)لاحياءتراث، **قم، ٩، ١٤ -**حسن،حسن عباس: الفكر السياسي الشبيعي ، الاصول والمبادي، ط١، بيروت دارالعلمية للطباعة والنشر والتوزيع،١٩٨٨-حسين، طه:الاسلاميات، ط٤ ، بيروت دارالعلم للملايين، ٤ ١٩٨-حسین، طه: آن روزها، ترجمه حسین خدیوجم، تهران، انتشارات سروش، ۱۳۶۳-خالد،خالد محمد: رجال حول الرسول، ط٢، دارالكتاب العربي ١٩٧٣ -خليفات، عوض محمد: الاصول التاريخية للفرقة الإباضية ، ط٢ ، مسقط وزارة التراث القومي والثقافة لسلطية عمان، بدون تاريخ-

اہل تسنن اور شیع کے سیاسی نظریات 509 الخالدي، محبود: معالم الخلافة في الفكر السياسي الاسلامي، ط١، عمان مكتبة المحسب، ٤ . ١٤/ -1915 الخبَّاص،عبداللَّديوض: سيد قطب الإديب النا قد، ط١٠ امان، مكتبة المنار، ٣٨٣ -الخوانساري،السيداحمه: جامع المدارك في شرح مخضرالنافع ، ط٢ ،مكتبة الصدوق ، ٥ ٥ ٥٣ ـ الخطيب، عبدالكريم: الخلافة والإمامة ، ديانة وسياسته، دارسة مقارنة للحكم والحكومة في الاسلام، ط۲، دارالمعرفة ، ٥ ١٣٩ / ٥ ١٩٧ -عمر بن الخطاب، الوشيقة الخالدة للدين الخالد، ط١، دارالفكر العربي ١٩٧٨ -سد باب الاجتمادوما ترتب عليه ط١، بيروت مؤسسه الرسالة ٥٠، ٥١٤ - ١٩٨-الدرين، محرفتي: خصاص التشريع الاسلامي في السياسة والحكم، ط١، بيروت مؤسسه الرسالة ، -1917/12.7 دومان، هانری: فرانسوی مارسیسم، ترجمه منوجهر بیات مختاری، تقران، انتشارات دانشگاه تھران، ٥٥ م١٦ ـ الدزفولى،الشيخ حيدربن المولى:صلوة الجمعة ، دزفول، مكتبة الشيخ الإنصاري، ٧٤.٧-دانکوس، هلن کار: امپراطوری فرویا شیده، ترجمه عباس آگاهی، معاونت فربنگی آستان قدس رضوي، ۲۳۶۶-۱۳-ر بوکین، ما یکل: حکومت مسکودمسّله مسلمانان آسیای مرکزی شوروی، مترجم محمود رمضان زاده، مشهد بنباد پژوهشهای اسلامی،۶۳ ۳۷-

| 510                                                        | اہل تسنن اور شیع کے سیاسی نظریات                        |
|------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------|
| مرالحديث، نفذ كتاب الإسلام واصول الحكم، طا،                | الرئيس، محد ضياءالدين: الاسلام والخلافة في عق           |
|                                                            | منشورات العحد الحديث، ١٣٩٣ / ١٩٧٣                       |
| العباسية : العهدان البويھی والسلحو قی ،مؤسسه               | الزهرانى، محمد مسفر : نظام الوزارة فى الدولة ا          |
|                                                            | الرسالة ، ١٤ / . ١٩٨ _                                  |
| فم ،مرکز مدیریت حوز دعلمیه قم ، ۸ ۰ ۱۶ -                   | السجانى،الشيخ جعفر:الملل والنحل: محاضرات                |
| ، محمر محى الدين عبد الحميد، ط١، مطبعة السعادة،            |                                                         |
|                                                            | _1907/1871                                              |
| - الخوارج وفكرهم واد <sup>ي</sup> هم ، ط۱ ، دمشق ، دارطلاس | سليمان معروف، احمه : قرائة جديدة في موقف                |
|                                                            | للدراسات والترجمه والنشر ،۱۹۸۸-                         |
| یسید کیلانی،دارالمعرفة ۲۰، ۱٤ / ۱۹۸۷-                      | الشهر ستانى،عبدالكريم:الملل والنحل بتحقيق محم           |
| ن، نھران، مؤسسہالبکئہ بدون تاریخ ۔                         | شرف الدين الموسوى، عبد الحسين : المراجعات               |
| سيدالشهيد ٤٠٤١                                             | النص والاجتهاد بتحقيق ابومجتهى ،ط۱ ،قم ،مطبعة ،         |
| فها الاجتماعية وآثارها الانسانية، ط٥، قم، دار              | سمس الدين، <b>حمد</b> محمد <b>ي: تورة الحسين، ظرواً</b> |
|                                                            | المثقف المسلم، ٨ ١٩٧ _                                  |
| لاعتصام، دارالفکر۔                                         | الشاطبی الغرناطی،ابن اسحق ابرایم بن موتی :اا            |
|                                                            | الشكعة مصطفى الائمة الاربعة ،ط١، بيروت،                 |
| ط۲، دارالعلم کملایین ، ۱۳۸۸ / ۱۹۶۸ –                       | الصالح صحى ذانظم الاسلامية ،نشا تقاوتطورها،             |

اہل تسنن اور شیع کے ساسی نظریات 511 صحى ، احد محمود: نظرية الامامية لدى الشيعة الاثنى عشرية ، تحليل فلسفى للعقيدة ، قاهره، دار المعارف بمصريه طهرانی، اشیخ آقابزرگ: تاریخ حظر الاجتهاد، خوانسار، مدرسه الامام المهدی، ۱۶۰۰ ۲۰ طبرى، ابى جعفر محمد بن جرير: تاريخ الطبر ى المعروف بتاريخ الامم والملوك، ط٤ ، بيروت مؤسسةالاعلامي كمطبوعات، ١٩٨٣-الطوس ابي جعفر محمد بن محمد بن الحسن نصيرالدين: تجريد العقائد بتحقيق محمد جوادحسيني الجلالي، ط١٠ مركز النشر مكتب الاعلامي الاسلامي ، ٧ . ١٤ -الطهير ي،السمر قندي، محد بن على: اغراض السياسة في اعراض الرياسة ، صحيح جعفر شعار، تهران، انتشارات دانشگاه تھران،۶۹ ۱۳ -عثمان ، محمدتنى : من اصول الفكر السياسي الاسلامي ، ط١ ، مؤسسه الرسالة ، ١٣٩٩ / ١٩٧٩ -عسكرى، سيد مرتضى بفتش عايشه درتاريخ اسلام، ترجمه عطاءالله سر دار نياوديگرافراد، نشر كوكب، \_1777 عطيه، عزت على: البدعة ، تحديدها وموقف الإسلام منها، ط٢، بيروت، دار الكتاب العربي، -191./12.. العامر، عبد الطيف: الحركة الاسلامية في الجزيرة العربية، ط١، منظمة الثورة الاسلامية في الجزيرة العربية ١٤٠٦٠-عبدالرزاق،على: الاسلام واصول الحكم، دراسة ، ووثاق بقلم محمد عماره، ط١٠ بيروت المؤسسة .

اہل تسنن اورتشیع کے ساسی نظریات 512 العربية للدراسات والنشر ٢٠ ١٩٧-عنایت، حمید: اندیشه سیاسی در اسلام معاصر، ترجمه بهاء الدین خرمشاهی، چ۱، تفران، انتشارات خوارزمی،۱۳۶۲-عطوان، حسین : الزندقة والشعوبية في العصر العباسي الاول، بيروت دارالجيل ، ٤ ، ١٩٨ -الامويون والخلافة ،ط۱، بيروت دارالجيل ،۲ ۱۹۸ -غزالی،امام محمد : ایرهاالولد، ترجمه باقرنجاری، بخش فرہنگی دفتر مرکزی جهاد دانشگا بی، ۶ ۶ ۳ ۳۔ الغزالي، ابي حامد بن محمد : احياءعلوم الدين، ط۱، بيروت دارالكتب العلمية ، ۲۰ ۱۶ / ۲۹۸۶ -الغزالي، إبي حامد بن محمد: الاقتصاد في الاعتقاد، تحقيق محمه صطفى ابوالعلا كَ، قاہرہ، مكتبة الجند ي، \_1977/1898 الغزالي، محمد ذالسنة النبوية بين اهل الفقه وابل الحديث، ط١٠ دارالشروق، ١٤ / ١٩٨٩-فقیهی ،علی اصغر: وهابیان، برسی و تحقیق گونه ای درباره عقائد و تاریخ فرقه وهابی ، تقران، انتشارات اسماعلیان، ۲۳۶ - ۱۳ قطب،سید:معالم فی الطریق،دارالشرق،بدون تاریخ۔ قدامة ، احمد بن محمد : المغنى ويليه الشرح الكبير شمَّس الدين ابي الفرج ، دار الكتاب العربي ، \_19AT/12.T

قزوینی رازی، عبد الجیل: نقض معروف به بعض مثالب النواصب فی نقض بعض فضائح الروافض تصحیح میرجلال الدین محدث، تھران انتشارات انجمن آ ثار ملی، ۸ ہ ۱۳۔

اہل تسنن اورتشیع کے سیاسی نظریات 513 الكركى، شيخ على بن الحسين: رسائل المحقق الكركي، قم مكتبة السيدالمرش الخفي ، ٩ ، ٤ ، ٢ جامع المقاصد في شرح القواعد بحقيق ونشر مؤسسة آل بيت (ع)الاحياءالتراث، ١٤٠٨-کویل، ژیل: پیامبر وفرعون، جنبشهای نوین اسلامی در مصر، ترجمه حمید احدی، طبع اول، تهران،انتشارات کیھان،۲۳۶۶۔ گوکالب، ضیائ: ناسسیو نالیسم ترک وتمدن باختر، ترجمه فریدون بازرگان، تقران مؤ فرهنگی منطقهای،۱۳۵۱-المنقر ي، نصري مزاحم: وقعة صفين، تحقيق عبد السلام محمد هارون، قم، مكتبه بصيرتي، ط٢، -1777 الموسوى المقر م،عبدالرزاق بمقل الحسين اوحديث كربلا،ط ٥، قم، مكتبه بصيرتي ،٤ ١٣٩٤-المسعو دي، ابن الحسن على بن الحسيين : التنديبه والإشراف تصحيح عبداللد اسمعيل الصاوي قاهره، دارالصاوى للطبع والنشر والتاليف، بدون تاريخ المظفر ،اشيخ محد حسين: دلائل الصدق في الجواب عن ( ابطال الباطل ) الذي وضعه الفضل بن روز بھان للر دعلی (تھے الحق )للآیۃ ۱۔۔۔ العلامة الحلي ( قده ) في المسائل الخلافية بين فرقق الاسلام الشيعة والسنة ، ط١، مكتبه بصيرتي ، \_1890 الماوردي: ادب الدنيا والدين، تحقيق مصطفى السقائ، ط٤ ، دار الكتب العلميه ، ١٣٩٨ / -1974

| 514                                                     | اہل تسنن اور تشیع کے سیاسی نظریات                    |
|---------------------------------------------------------|------------------------------------------------------|
| ن على بن حمد : الكلام السلطانية والولايات الدينية قم،   | الماوردی(البصر ی البغد ادی)، ابی <sup>الح</sup> س    |
|                                                         | مركز النشر مكتب الاعام الاسلامى ١٤٠٦٠                |
| ، پتحقیق سنوسنه دیفلد ،فلرز ، فیسبا دن ،فرا تر ستانیر ، | الرتضى، احمد بن يحيى : طبقات المعتز لة               |
|                                                         | -1947                                                |
| صول المهمة في تاليف الامة ، ط٣ ، قم ، منشورات           | الموسوى، عبد الحسين شرف الدين: الف                   |
|                                                         | الرضي،۶ ۲ ۱۳۶ -                                      |
| ج الذهب ومعادن الجو <i>هر، حقيق محم</i> حي الدين عبر    | المسعو دی، ابی ا <sup>لح</sup> سن علی بن الحسین: مرو |
|                                                         | الحميد، دارالمعرفة ،٤ ، ٤ / ١٤ /١٤ _                 |
| مواجهة الافكارالغربي، بيروت ۱۹۷۱ ـ                      | المبارك ،محمد :الفكرالاسلامي ،الحديث في              |
| ت درغر بستان امروز، تھران ۲۶ ۱۳۶ -                      | محمد مسجد جامعی: سیرتحویلی وهابیت، وهابیه            |
| مران،انتشاراتالهدى١٣٦٨                                  | آ فريقا،ميراث گذشته وموقعيت آينده، تق                |
| -1774-                                                  | تحول وثبات ،تھران ،انتشارات الھد ی                   |
| -                                                       | ايد دُلوژي دانقلاب، بي جا، بي نا، ١٣ ٦٨٠             |
| فى الفقه والقصائ، ط١، بيروت دارالعلم للملايين،          | محمصانی، صحی: تراث الخلفاءالراشدین                   |
|                                                         | ۱۹۸ ٤                                                |
| الجمعة والمسافر،قم انتشارات دفتر تبليغات اسلامى،        | منتظرى جسين على : البدرالز اهر في صلوة               |
|                                                         | _1777                                                |

| 515                                                         | اہل سنن اور تشیع کے سیاسی نظریات                             |
|-------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------|
| ا شرح شرايع الاسلام، تحقيق الشيخ عباس قو چانی، ط۷، دار      | الخبقى ، الشيخ <b>محمد <sup>حس</sup>ن : جوا</b> هر الكلام فى |
|                                                             | الاحياءالتراث العربي ١٩٨١٠ -                                 |
| تحطاط المسلميين، ط. ١، كويت دارالقلم، ١٣٩٧ / ١٩٧٧-          | الندوى،ابراكحسن:ماذاخسرالعالم با                             |
| ننزية الملة ، توضيحات از سيد محمود طالقاني ، حيها ايدُ يشن، | •                                                            |
| _11                                                         | تهران،شرکت سحامی انتشار، ۹۰                                  |
| ندرک الوسائل و متدنط المسائل، تحقيق مؤسسه آل                | النورى الطبر سى، مرزا حسين: من                               |
| -                                                           | مي <b>ت</b> (ع)الاحياءالتراث، ١٤٠٧                           |
| اصم والقواصم فى الذّ ب عن سنة ابى القاسم، تحقيق شعيب        | الوزير اليماني، محمد بن ابراهيم: العو                        |
| بیشیر ۱۶۰۷/۱۶۰۷_                                            | الارنؤ وط،الجز الثالث،عمان،دارا                              |
| ، ترجمه محسن یلفانی وعلی طلوع، تھران، انتشارات علم،         | هالیدی، فرد: دیکتاتوری وتوسعه                                |
|                                                             | _170A                                                        |
| : كنزالعمال في الاقوال والافعال بتحقيق الشيخ بكرى حيًّا ني، | الهيندى بعلى كمتقى بن حسام الدين؛                            |
|                                                             | ط٥،مۇسسەالرسالىة،٥، ١٤-                                      |

کتابکے مغربی(انگریزی)منابعاوہ مآخذکاتعام ف

, Islamic movements in Eygpt: Hussain-Asaf
 , an Annotated Bibliogrophy: Palistian and Iran
 , 1983, Mansell Pulishing Co,London

516

Roots of North Indian Shism in Iran and : J.R.I,Cole Religion and state in,Iraq

1986,Oxford University Press,1859 1722,Awadh
A History of Islamic ,Islamic Surveys: J. N,Coulson
1971, Edinburgh University Press, Edinburgh,Law
Che Guevara and the Cuban : David,deutschmann
Writings and Speeches of Ernest ,Revolution
1987, Path Finder, Sydney,CheGuevare
The Making of Islam and the west: Dorman,Daniel
Edinburgh University Press, Edinburgh,an Image
.1980

Islamic Socity :, Sir Hamilton and Harold BowenGibb , Oxford University Press, London, and the West .1963

Oxford, Oxford, Mohammedansim: H.A.R, Gibb 1953, University Press

Their Doctorine and, The Zahiris: Ignaz,Goldziher Acontribution to the History of Islamic ,their history . 1971, E.J.Brill, Leiden,theology

Essays in the Nature, Islam:Grunebaum.G.E.Von , London,and Growth of a Cultural Tradition . 1969, Kegan Paul LTD,Routledge

A Study in, Medieval Islam:Grunebaum,G.E.Von the University of, Chicago,Cultural Orientation . 1969,Chicago Press

A The New Arab Social Order: SaadEddin,Ibrahim west view,Study of the Social Impact to oil welth . 1982,Press

The Original of Early Development of :.,S.H.MJafri . 1979, LTD, Lonndon Group, London,Shia Islam translated by, On Being a Christian:kung Hang . 1977, Collins London,Edward Quinn , Sphere books, The Dagger of Islam: John,Laffin . 1979,LTD , its Rise,The Caliphate: K.C.S.I, Sir William,Muri Darf, London, and fall,Decline

· 1984, Publishers, LTD

The Politics of, Faith and power: Edward,Morimer
1982, Faber and Fabr, Iondon,Islam
Inside the Iranian Revolution: John D,Stemple
Indiana niversity Press,1981,Bloomington
The Shape of, Islamic Futures: Ziauddin,Sardar
1985, Publishing Limited, Mansell,Ideas to Come
Islam and the Search for Social: Charls D,Smith

A Biography of Muhammad ,Order in Modern Eygpt Y.State University of NewYork N,Hussain Haykal . 1983,Press

The Faith of a Modern Muslim , Sheppard William the Religious AS pects and Implication of , Intellctual Vihas , New Delhi, the Writings of Ahmad Amin .Publishing House, 1982

Caliphate and Kingship in Medieval : H. Amir,Saddiqi . Inc,1977, Porcupine Press, Philadelphia,Persian ,Vatican Council 2nd X((Ed. P. O, Austin,Flahnery , Dullin,The Conciliar and Post concilar Documents . 1975,Duminican Publications

## ISLAMICMOBILITY.COM IN THE AGE OF INFORMATION IGNORANCE IS A CHOICE

520

## "Wisdom is the lost property of the Believer,

let him claim it wherever he finds it"

Imam Ali (as)