

1

انسان\_\_\_قرآن کی نظرمیں

مذهب وعقل مۇلف: سىرىلى نقى نقو ي فلسفهاور عرفان لائبر يرى فلسفه



جب کہ دنیا میں صد ہامذہب چل رہے ہیں اور ہرایک اپنے سواا وروں کو گمراہ بتا تا ہے، تو ایک جو یائے حقیقت کا فرض ہے کہ وہ ان سب کو عقل سے پر کھے اور جہاں تک عرصہ کھیات میں گنجائش پائے، برابر قدم آگے بڑھا تا چلا جائے یہاں تک کہ کس ایک کو پور بے طور پرضح سمجھ لے راستوں کی کثرت سے گھبرا کر تحقیق سے جی چرانا اور ناچار سب کو خیر باد کہہ دینا دماغی کا ہلی ہے جس کا نتیجہ ہر گز اطمینان بخش نہیں ہو سکتا۔ نظام ہستی میں دانائی کا رفر ما ہے، جس کے مظاہرات کو آنکھ دیکھر ہی ہے ۔ اس دانائی کا مرکز ایک ہستی ضرور ہے جس کا اس تمام نظام کے ساتھ کی اں تعلق ہے۔ ذہن اس کا اقرار کر لے، بیز ہن کی حقیقت شاہی ہے مگر وہ ذہنی تخلیق کا نتیجہ

س ہے۔وبن ان 10 امرار کر سے، یہ دبن کی سیف سا کی ہے کروہ دبن کی تابی ہے۔ نہیں ہے۔تخلیق کی ضرورت تو اس کے لئے ہوتی ہے جس کی کو کی اصل حقیقت نہ ہو گھر اس حقیقت کا جلوہ تو خود ذہن کو ہر چیز میں دکھائی دیتا ہے۔ یقدیناً وہ" حقیقت" ثابت ہے جو ذہن اور اس کی تخلیق سے بالاتر ہے۔

صناعیوں میں قدرت کا ظہور ہے اس لئے قادر صناع کا پیۃ چلتا ہے۔ وہ صناعیوں سے علیحد ہ ضرور ہے کیونکہ صناعیاں تو بنتی اور بگڑتی رہتی ہیں مگر وہ برابر قائم ہے جواس کے موجود ہونے کا قائل ہو گا اسے وجود کا مقرر ہونا پڑے گا۔مگر یہ وجود اس کی ذات سے علیحد ہٰہیں ہے۔نہاس کی قدرت ذات سے جدا ہے۔

شرع محمد می اور قرآنی ہدایتوں کے پیرو "مسلمان" کہلاتے ہیں۔ بید کلام اللہ اور رسول اللہ کو منجا نب اللہ سجھتے ہیں مگر اس کا بیہ مطلب نہیں ہے کہ بید کلام جسمانی طور پر ذات الہی سے صادر ہوتا ہے یا وہ کسی خاص مقام پر بیٹھ کررسول کو بھیجتا ہے ہر گرنہیں۔خداجسم سے بری اور مقام سے بے نیاز ہے۔مطلب صرف اتنا ہے کہ وہ اس کلام کا خالق ہے یعنی اپنے خاص ارادہ سے کسی مخلوق کی زبان پر اس کو جاری کرا تا ہے اور کسی خاص شخص کو اپنے منشا کے موافق احکام پینچانے اور خلق کی رہنمائی کے لئے مقرر کرتا ہے۔

امامیہ فرقہ میں بارہویں امام کی امامت اور غیبت کا ماننا ضرور ہے۔گیارہ امام سب مختلف پر دوں میں امامت یعنی ہدایت خلق کا کا مانجام دیتے رہے ویسے ہی بارہویں امام بھی انجام دیتے ہیں۔جن عقلی پتوں پر گیارہ اماموں کی امامت کوتسلیم کیا انہی سے بارہویں کی امامت اور حیات کا ثبوت ہے۔

کوئی شے عدم سے وجود میں آ کر بالکل فنانہیں ہوتی کسی نہ کسی صورت سے باقی رہتی ہے۔ انسان کے لئے بھی کوئی مستقبل ہے۔ جس پر جزاوسز اکا انحصار ہے۔ یعقل کا فیصلہ ہے۔ پہلے کی باتیں خودیا دنہ ہوں نہ سہی مگر معتبر بتانے والوں کی اطلاع دہی کو غلط کیسے کہاجائے جب کداپنے آپ کو پچھ یا دنہیں اور کہنے والوں کو عقل سچائی کی سنددے چکی۔ یوں ہی آئندہ کی باتیں، پچھ تو عقل عقل خود بجھتی ہے اور پچھ کے لئے بتانے والوں کے چہرے دیکھتی ہے۔ جو پچھ دہ بتلاتے ہیں اس پر سر جھکاتی ہے کیونکہ اس کے خلاف وہ خود کوئی فیصلہ نہیں رکھتی ۔

عقیدوں پر عقل کا پہراہے۔ بے شک مراسم کو حیثیت کا پابند ہونا چاہئے ای بنا پر" مذہب اور عقل" کو کتابی صورت میں پیش کیا جاتا ہے تا کہ عقل و مذہب کی حدائی کا جو دھنڈورا پیٹا جاتا ہے اس کی حقیقت کھلے۔ آئینہ سے حجمائیاں دور ہوجا نمیں اور حقیقت کا چہرہ صاف نظر آنے لگے۔

علی فقی النقو ی ۱۲\_ماہ صیام ۲۰ ۳۳ ھ

1 \_تعارف مذہب وعقل

تعارف مذہب ایک روشن حقیقت ہے جس کا جلوہ "عقل" کے آئینہ میں نظر آتا ہے۔ شرط یہ ہے کہ آئینہ دھندلا نہ ہو۔ ورنہ اپنی کدورت سے چہرہ کو داغدار بنائے گا۔ عیب اس کا ہوگا۔ حقیقت پر حرف آئے گا۔ منشاء یہ ہے کہ مذہب پر صحیح عقل کی روشن میں تبصرہ کیا جائے اور پاکیزہ اسلام غلط تو ہمات اور باطل اعتر اضات سے برکی ہو جائے۔ بالک سچا اور بے عیب نظر آئے اور عقل و مذہب کے تفرقہ کا خیال برطرف ہو۔ کیونکہ عقل و مذہب میں چولی دامن کا ساتھ ہے۔ مذہب عقل کو آواز دیتا ہے اور عقل مذہب کو ثابت کرتی ہے۔

مگر عقل اور وہم میں مدتوں سے کاوش چلی آتی ہے" وہم، بھیں بدل بدل کر عقل کے راستے سے ہٹا تا رہتا ہے۔ پہلے بھی کدتھی ، اب بھی ضد ہے۔ فرق اتنا ہے کہ پہلے تو ہمات جہالت کے دور کی پیداوار تھے اس لئے ان کا پر دہ جلدی چاک ہوجا تا تھا۔ اب" نئی روشن" کے علمی پندار کا نتیجہ ہیں جبکہ سائنس بڑی ترقی کر گیا ہے اس لئے ملمع بہت اچھا ہونے لگا۔ ایمی ٹیشن ایسا تیار ہوتا ہے کہ اصل اور نقل میں تمیز دشوار ہوتی ہے۔ کوٹو جم اصلی گھی کو مات کر رہا ہے۔ اس بھاؤ بکتا ہے۔ اس کہیں اصلی گھی ہے بھی تو اس کی قدر دو قیمت رائگاں۔

ہر بوالہوں نے حسن پر تی شعار کی اب آبروئے شیوہُ اہل نظر گئی حکومتیں زیادہ تر عقل و مذہب کے ہمیشہ سے خلاف رہیں۔ کیونکہ بیدونوں حکومتوں کے ظلم واستبداداورمن مانی کارروائیوں میں رکاوٹ پیدا کرتے ہیں مگر مذہب کو این طاقت پر ہمیشہ بھروسار مااسے جتنامٹا پا گیاا تنانما پاں ہوتار ما۔ یہاس کی فطری پیجائی کا کرشمہ ہے۔ اسلام کی فطرت میں قدرت نے کچک دی ہے اتنا ہی یہ ابھرے گا جتنا کہ دہائیں گے عقل ہر چند جھوٹ میالغہ کی گنجائش مطلق نہیں رکھتی مگر وہم اکثر عقل کا سوا نگ بھرلیتا ہےا گراپیانہ ہوتا توعقلائے زمانہ عقل باتوں میں مختلف نہ ہوتے اورآ پس میں کبھی دست وگرییان نه ہوتے۔ بدیں دجہ، خدا، رسول، کتاب، روح، عقائدا ور مراسم میں مذہب اور عقل کے سے فصلے پیش کئے جاتے ہیں تا کہ تو ہمات کو ذخل درمعقولات کا موقع نہ ملے۔ ب شک رواسم جواکثر آس پاس کی قوموں کی دیکھادیکھی رواج یا چکے ہیں وہ آج فضامیں بدنما، ترقیوں کو مانع، مذہب کونقصان رساں ،عقل کے رہزن، حیثیت کے دشمن ہیں۔ان کو بدلنا ضروری ہے۔ لیعنی عقائد کے بارے میں غلط توہمات کا دفعیہ۔نقصان رسال مراسم میں ترمیم درکارہے۔ اس لئے مراسم کی حقیقت اور عقیدوں کی غلط تعبیروں کے عقارے کھولے ہیں۔جو"اصلاح" کے پردہ میں مفسدہ پر دازی کا توڑ، ہوسناک معتر ضین کے چینج کا دفیعہ، ملیع کارانشاء پرداز وں کے نوٹس کا جواب، دعویداران فہم سے تبادلہ کتیال کا اٹی میٹم ہیں۔ موجوہ صناعیوں کے دور میں تخیل کی فیکٹر ی میں پرانے اور نے شجل قشم کے شبہات ڈھلتے ہیں۔مصلحان قوم،صاحبان فہم، اہل نظر، اہل قلم کا بیفرض ہے کہ وہ ان شبهات کی حقیقت کوظام کریں۔

عقیدوں میں مداخلت، معاشرت میں تغیر، رواج میں تبدل، دستور میں دست

اندازی بھی تو حقیقت پروری کی بنیاد پر ضروری اور مناسب ہوتی ہے اور بھی صرف " فیشن" کے لحاظ سے اس کو اختیار کیا جاتا ہے۔ اس صورت میں وہ تدن کا فلسفہ اور خود آرائی کا آئینہ نہیں بلکہ خود بینی اور خود نمائی کا آئینہ ہے جو عقل اور استدلال کی چٹان پر گر کر پاش پاش ہوتا ہے۔ دل کہتا ہے:

> از قضا آئینہ چینی شکست اور دماغ خوش ہو کر آواز دیتا ہے۔ خوب شد! اساب خود بینی شکست

جدت پر ستوں کی مکدر کی ہوئی ہوا ہے جو سات سمندر پارے ہیفنہ اور طاعون کی طرح آئی ہے اور پھیل گئی ہے۔ فیشن کی وبا عام ہے مرد داڑھی مو پھیں منڈ اتے ہیں اور عور تیں سر کے بال تر شواتی ہیں ۔غرض فطرت سے جنگ کا دور دورہ ہے۔روس میں خدا کو سلطنت سے بے دخل کر دیا گیا تھا۔ ہندو ستان میں بھی اینٹی گا ڈسو سائٹی بنی ہے۔ اس د باؤ کے خلاف انسانی تدن کی صحت کو قائم رکھنا آسان نہیں مشکل کا م ہے۔ پھر بھی سے اطمینان ہے کہ جو بھی ہو عارض بات ہے۔ آخر طبیعت غالب آئے گی اور مرض کے جراثیم ختم ہوں گے۔

وہ عقائد جن کوعقل کی تائید حاصل ہے۔ جو فطرت کی تحریک سے خون میں سرایت کئے ہوئے، رگ و پے میں پیوست، دل میں گھراور دماغ میں خانہ بنا چکے ہیں آخرا پنی طاقت دکھلائیں گےاور غیر فطری شبہات وتو ہمات کی کدورت کو دور کر کے ذہن کے آئینہ کوصاف کردیں گے۔

بے شک وہ رسمیں جوعقلی فیصلوں کے خلاف صرف ہر بنائے رواج قائم ہوگئ ہیں،ان کو بدلنا،رواج کوتوڑ نا،اورعادت کوچھوڑ ناضرور ہے۔ اس انقلاب کے لئے ہرایک کو نیار ہونا چاہئے اوراس کی کوشش کرنا چاہئے۔ ہاں اپناعرصہ حیات، خوشگوار بنانے کے لئے ان رسموں کے لحاظ سے اصلاح معاشرت کی ضرورت ہے۔ بیجا پابند یوں میں وقت، مراسم میں حیثیت ضائع کرنے کا موقع نہیں ہے۔ اس لئے عقیدت کی اصلی حقیقت کو پیش اور رسموں کے نقائص کی طرف اشارہ کیا ہے۔ اصحاب فہم کا اعتراف، بوالہوں معترضین کا عاجلانہ اضطراب توقع دلاتا ہے کہ شبہات کی سمیت کے لئے بیتریاق ضرور انژ کرے گا۔ معترضین کی زبانیں بند ہوں گی اور مذہب کے خلاف صدائیں خاموش ہو عقیدہ عقل کی کسوٹی پر کس کے، دماغ سے خوب اچھی طرح تھونک بجا اور پر کھ کے جس خیال کو ذہن مانے اور دل قبول کرے وہ سچا "عقیدہ" ہے۔

مذہب حق عقائد میں کہنے سننے اور تقلید کرنے یعنی بے سوچ سمجھے دوسرے کی بات مان لینے کی اجازت نہیں دیتا۔ منقولات کا درجہ معقولات کے بعد ہے۔ منقولات دہ مانے جاتے ہیں جن کے ماننے پر عقل خود محبور کرے اس لئے وہ منقولات بھی معقولات سے الگنہیں۔ منقولات قد بہہ اور مسلمات سابقہ میں عقل کو تحقیق کا حق ہے۔ اور تحقیق کی اخری مزل یقین ہے۔ عقیدہ بھی اسی کے ماتحت ہے اسی لئے مذہب تحقیق کو ضروری قرار دیتا ہے اور عقل کو پکار پکار کر متوجہ کرتا ہے۔ مگر میہ جسے تم اکثر "تحقیق" کا لقب دیتے ہو۔ وہم، وسوسہ اور خیال سے ساز رکھتا ہے، اس سے ضرور ہو شیار چانا چاہئے۔

انسان ۔ ۔ ۔ قرآن کی نظرمیں

2\_ ذ بهب مذبب وعقل مذہب شوں حقيقة وں کا مجموعہ جن کی سیجائی پر عقل نے گواہی دی۔جودنیا کی تمدنی اصلاح کے لئےضروری معلوم ہوتاہے، وہی سچامذہب ہے۔ یوں تو دعویدار بہت ہیں جنگ میں بالو چیک کرا کثر پیاسوں کویانی کا دھوکا دیتی ہے مگرسانچ کوآ پنچ کیا۔کھوٹا کھراچلن میں کھل ہی جاتا ہے۔ بے شک سے مذہب میں معاشرت کے اصول، تدن کے قاعدے، نیکی کی ہدایت، بدی سے ممانعت ہے اور جبروتی قوت بھی ساتھ ہے۔جزا، سزا،قہر،غضب، رحم و عطاثابت حقیقتیں ہیں جن کی اہمیت کے سامنے عقل سرنگوں ہے۔ سحامذہب عقل والوں کوآ واز دیتا ہے اور جو یا تیں عقل سے ماننے کی ہیں ان میں عقل سے کام لینے کی ہدایت کرتا ہے تا کہ سرکش انسان جذبات کی پیروی نہ کرے اور کمز ور اور کاہل عقلیں اپنے باب دادا کے طورطریقہ، ماحول کے تقاضے ہم چشموں کے بہلانے بچسلانے سے متاثر ہوکر سید ھےراتے سے نہ ہٹیں" حقیقت" کسی کے ذہن کی پیدادار نہیں ہوتی، اس لئے سچا مذہب کسی کی جودت طبع کا نتیجہ نہیں۔ بے شک اس تک بینچنااور پیچ کراس پر برقر ارر ہناانسان کی عقلی بلندی کی دلیل ہے۔ جھوٹے مذہب، ایسے بھی ہو سکتے ہیں جو دنیا کو بربادی کی طرف لے جانے والے، معاشرت کے تباہ کرنے والے، تمدن کے جھوٹے دعویدار، تہذیب کے بدترین دشمن۔ بدی کے محرک اور فتنہ انگیزی کے باعث ہوں۔ لیکن سجا مذہب وہی ہے جو عالم میں امن وسکون کاعلمبر دار، معاشرت کا بهتر رہبر، تدن کاسچامشیر، تہذیب کا چھامعلم، طبیعت کی خودروی، بدی کی روک تھام ممنوعات سے بازر کھنےکوز بردست ا تالیق ہے۔فتندانگیز کی سے

بیچنے بیچانے کوئلہ بان، امن وامان کا محافظ، جرائم کا سدراہ، فطرت کی بہترین اصلاح ہے۔ انسان کی فطرت میں دونوں پہلو ہیں۔ حیوانیت و جہالت اور عقل ومعرفت، مذہب کا کا م ہے دوسرے پہلوکوقوت پہنچا کر پہلے کو مغلوب بنانا اور اس کے استعال میں توازن اور اعتدال قائم کرتا۔ فطرت کے جوش اور جذبات کو فطرت کی دی ہوئی عقل سے دبا تا اور انسان کو روکتا تھا متا رہتا ہے۔ جذبات کے گھٹاٹو پ میں قوت امتیاز کا چراغ دکھا تا۔ اور اچھا براراستہ بتا تا ہے خطرے اور کجر وی سے بازر کھتا ہے۔ طبیعت انسانی ایک سادہ کاغذ ہے۔ جیسانقش بنا ؤ ویسا ابھرے، جوانی کی

لودهم، خوا، شوں کی شورش، نفس کی غداری ، جس کو بدی کہا جاتا ہے اس کی صلاحیت بھی اودهم، خوا، شوں کی شورش، نفس کی غداری ، جس کو بدی کہا جاتا ہے اس کی صلاحیت بھی فطری ہے اور شرم، حیاونیکی اور پارسائی ، تعلیم کی قبولیت اور ادب آ موزی کی قدرت بھی فطری ہے۔ بے شک پہلی طاقت کے محرکات چونکہ مادی ہوتے ہیں، انسان کے آس پاس، آ منے سامنے موجودر ہے ہیں اس لئے اکثر ان کی طرف میلان جلدی ہوجاتا ہے۔ پر بھی جن کی عقل کامل اور شعور طاقتور ہوتا ہے۔ وہ ان تمام محرکات کے خلاف نیکی کی طرف خود سے مائل ہوتے ہیں۔ دوسرے لوگ جن کی عقل کمزور اور کاہل ہے وہ نیکی کی جانب مائل کرائے جاتے ہیں اس نیک تو فیق کی عقل انجام بین پر صد ہزار آفریں۔ جس حیوانیت پھر سے ود کر آئے۔ شہوانی خوا ہمتوں کا غلبہ ہو۔ انسان حرص وہوں کی وجہ سے اعتدال قائم نہیں رکھ سکتا اس لئے مذہب خد ہوا تا ہے۔ فطرت نے درد دکھر کی بے چینیاں، بے بی کا عالم، سکرات کا منظر، نزع کی سختیں، موت کا ساں آ کھ سے دکھا دیا، مذہب نے مستقتبل کے خطرہ، ترع کی دہشت،

باز پرس کے خوف، بدلے کے اندیشے پر عقل کوتو جہدلائی۔ عقل نے غور کیا ہمجھااور صحیح مانااور نگاہ دور بیں سے ان نتائج کو معلوم کرلیا۔ اصلاح کے لئے لامذہب بھی کہتے ہیں کہ بیہ بہترین طریقہ ہے اور بے شار اصلاح پیندوں نے انجام سوچ کر بیرو بیا چھا سمجھا ہے۔تو بھی مذہب کی ان تنبیہوں کو صرف" دھمکی" بتا کراوران منتیجوں کو" نامعلوم" کہہ کران کی وقعت نہ گھٹا تیں۔نہیں توایک طرف حقیقت کاا نکار ہوگا دوسری طرف اصلاح کے مقصد کو گھیں لگے گی جس کی ضرورت کا ان کو بھی اقرار ہے۔

عقل سوچنے شیچھنے والی ، دیکھی باتوں پر غور کرکے ان دیکھی باتوں پر حکم لگانے والی بڑے بڑے کلیے بنانے والی اوران کلیوں پر نیتیج مرتب کرنے والی قوت کا نام عقل ہے۔

انسان کےعلاوہ تمام حیوانوں میں صرف حوال ہیں اوروہ حوال کے احاطہ میں اچھا برا، نفع نقصان پیچان لیتے ہیں۔ مگر یہ قوت جس کا نام "عقل" ہے انسان کے ساتھ مخصوص ہے۔ اسی کی وجہ سے آ دمی کو ذوق جنتجو پیدا ہوتا ہے اور اس جنتجو سے پھر اس کی عقل اور بڑھتی ہے۔ وہ اسی عقل کے برکات سے معلومات کا ذخیرہ فراہم کر تار ہتا ہے۔ موجودہ لوگوں سے تبادلہ خیال، پیچھلی کتا بوں سے سبق لے کر ہزاروں برس کی گزشتہ آواز وں میں اپنی صدا بڑھا کر آئندہ صد یوں تک پہنچانے کا حریص ہے، اس کی عقل کی سی محدود یا کمل نہیں ہو تکتی وہ اپنی عقل کا قصور مان کر آ گے بڑھر ہا ہے۔

یہذوق ترقی انسان کےعلاوہ کسی دوسرے میں نا پید ہے۔انسان کےسوادوسرا مخلوق لاکھوں برس طے کرے تب بھی انسان نہیں بن سکتا۔

انسان اصل نسل میں سب سے الگ اور خود ہی اپنی مثال ہے۔ بے شک تہذیب وتدن میں اس کی حالتیں بدلتی رہیں لا معلوم صدیوں کو طے کر کے موجودہ تہذیب وتدن کی منزل تک پینچا نہیں کہا جا سکتا کہ اس نے ہر طرح ترقی کی۔ اس نے بہت سے قدم ناسمجھی کے بھی اٹھائے جن سے آگے بڑھنے کے بجائے

انسان ۔ ۔ ۔ قرآن کی نظرمیں

پیچے ہٹا۔واللڈعلم آگے بڑھ کے کہاں پہنچ۔ اس کاعقلی کمال اس میں ہے کہ وہ اپنے معلومات کی کوتا ہی کا احساس قائم رکھے۔ اسی لئے اکثر باتوں میں خود عقل حکم لگانے سے انکار کرتی ہے اور انہیں اپنے دسترس کے حدود سے بالاتر قرار دیتی ہے۔

بہت باتوں کوخود عقل ساع کے حوالہ کرتی ہےان میں اپنا کام بس اتنا بھتی ہے کہ امکان کی جانچ کرے، محال نہ ہونے کا اطمینان کر لے۔اس کے بعد صحت اور عدم صحت مخبر کے درجہ اور اعتبار سے دابستہ ہے۔

واہمہ مشاہدہ کی گودکا پلا ،اس کے گر دچکر لگا تا ہے۔اس نے بہت باتوں کو جن کی مثال آنکھ سے نہیں دیکھی غیر ممکن کہہ دیا۔

اس کے ماتحت انبیاء کے معجزات کا انکار کیا مگر عقل جو مادیت کے پردے اٹھا کر کا سُنات کے شکنج توڑ کر حقیقتوں کا پند لگانے میں مشتاق ہے۔اس نے وقوع اور امکان میں فرق رکھا، محال عادی اور محال عقلی کے درج قر اردیئے اور غیر معمولی مظاہرات کو جو عام نظام اور دستور کے خلاف ہوں ممکن بتایا اسی سے معجزات انبیاء کی تصدیق کی۔

آج ہزاروں صناعوں کی کارستانیوں نے اس کو ثابت کردیا۔موجودہ زمانہ کی ہزاروں شکلیں، لاکھوں اوزار، بے شار ہتھیا ر، لاا نتہامشینیں، ہزار ہاملیں ایسے ایسے منظر دکھاتی ہیں جنہیں سو دوسو برس پہلے بھی کسی سے کہتے تو وہ دیوانہ بنا تا اور سب باتوں کو غیرمکن گھہرا تا۔آج وہ سب باتیں ممکن نہیں بلکہ واقع نظر آتی ہیں۔

ان کار ستانیوں نے معجزات انبیاء کا خاکہ کیا اڑایا، بلکہ ان کو ثابت کردکھایا۔ جو بات آج علم کی تدریجی اور طبیعی ترقی کے بعد دنیا میں ظاہر ہوئی آج معجزہ نہیں ہے۔لیکن یہی موجودہ انکشافات کے پہلے، عام اسباب کے مہیا کئے بغیر صرف خداوندی رہنمائی سے ظاہر ہوئی تو معجزہ گھہری۔ ٹا کی سینمامیں عقل کا تماشاہو پاانجنوں اورموٹروں کی تیز رفتاری، ہوائی جہاز ہو یا ٹیلی فون، دائرلس، ریڈیو، اور لاؤڈ اسپیکرسب نے کا ئنات کی یوشیدہ طاقتوں کاراز کھولا، راز بھی وہ جو لاکھوں برس تک عام انسانوں سے پوشیدہ رہا۔ پھرانسان کو کیا حق ہے کہ وہ کسی چیز کوصرف اپنے حدود مشاہدہ سے باہر ہونے کی وجہ سے غیر ممکن بتا دے۔ مگر بیانسان کی شخن پروری ہے کہ وہ ان حقیقوں کودیکھ کربھی انبیاء کے معجزات كوافساندكهتا ہے۔ عقل ایک واحد طاقت ہےجس کے ماتحت بہت سی قوتیں ہیں ۔ ان میں سے ہرقوت ایک احساس ہےاورعقل کا نتیج علم ہے۔انسان کا د ماغ مخزن ہے۔قوت عا قلہ اور یانچوں حواس اس میں معلومات جمع کرتے رہتے ہیں۔ یہی سرما بیدانسان کی کائنات زندگی ہے۔ طبائع انسانی جذبات کے ماتحت جدت پر مائل ہیں۔ ہواؤ ہوں کی شوخیاں نحیلا بېيى بېيەن بېيى كرنېں -کبھی حجری زمانہ تھا، بتوں کی خدائی تھی۔ اب شمسی عہد ہے، عالم کا نظام، اجسام میں کشش، مہر کی ضیا سے قائم ہے، پہلے آسان گردش میں تھا، زمین ساکت تھی۔ اب آسان ہوا ہو گیا۔ زمین کوچکر ہے، ابھی تک جسم فنا ہوجا تا تھاروح باقی رہتی تھی۔ اب کہا جاتا ہے کہ جسم کے آگےروح کا وجود ہی نہیں۔ بیانسان کے ناقص خیالات ہیں جن میں تبدیلی ہوتی رہتی ہے۔ مگرعقل برد بار، ثابت قدم اور مستقل مزاج ہے۔وہ جن باتوں کوایک دفعہ یقین کے ساتھ طے کر چکی۔ ہمیشہ انہیں یقینی پمجھتی ہے کوئی سنے یا نہ سنے مانے یانہ مانے وہ اپنی کھے جاتی ہے۔

مذہب کے خلاف توہمات ہمیشہ سے صف بستہ تھے۔ آج بھی پرے جمائے ہیں۔جذبات انسانی اس کی گرفت سے نکلنے کو پھڑ پھڑا کے اوراب بھی پھڑ پھڑاتے ہیں مگر 14

عقل اور فطرت کی مدد سے اس کا شکنجہ ہمیشہ مضبوط رہا اور اب بھی مضبوط ہے۔ خدا کی سنت یعنی فطرت کی رفتار کو تبدیلی نہیں ہوتی ۔ زمانہ کی تا ثیر، ماحول کا اثر، صورتیں۔ شکلیں، ڈیل ڈول، وضع قطع، ذہنیت میں تبدیلیاں ہوتی رہیں۔

صد یوں میں ملکوں کا جغرافیہ قوموں کی تاریخ، برسوں میں مقامی فضاطبیعتوں کا رنگ مہینوں میں فصلوں کا تداخل، ہفتوں میں چاند کا بدر وہلال، گھنٹوں میں مہر کا عروج و زوال منٹوں میں سطح آب پریالب جو حبابوں کا بکڑنا۔ دم بھر میں سانس کا الٹ پھیر، آناجانا۔ حیات سے ممات سب کچھ ہوا کرے مگر عقل کی ثابت حقیقتیں کبھی تبدیل نہیں ہو تکتیں۔ اسلام انہی حقیقتوں کی حمایت کا بیڑا اٹھائے ہے۔ اسے میں تو ہمات کے سیلاب سے مقابلہ۔ جذبات سے بیر، دنیا جہان کے خیالات سے لڑائی ٹھانی ہے مگر ہے تو نیک صلاح۔ اگر خاموش بنشنیم گناہ است

انسان کی بھیڑیا دھان خلقت نے ایک وقت میں حیوانات کے ساتھ ساز کیا اور ذی اقتر ارانسانوں کو خدا ماننے میں تامل نہیں کیا۔ پھر خدا کوانسان کے قالب میں مانا بلکہ ان سے بھی بیت ہو کر درختوں کی پوجا کی۔اور پہاڑوں کو معبود بنالیا۔اب جب کہ دوہ ترقی کا مدعی ہے تو مادہ کے ذروں کو سب کچھ بچھتا اور کا سکتات کی پوشیدہ قو توں کی پر ستش کر رہا ہے۔خیراس کی نگاہ حاضر مجسموں سے پوشیدہ طاقتوں کی طرف مڑی تو!

امید ہے کہ اگر عقل صلاح کارکا مشورہ قبول کرتے توغیب پرایمان لے آئے اور مافوق الطبیعت خدا کی مستی کا اقر ارکر لے، وہ خدا جوآ سمان اورز مین سب کا مالک ہے کسی جگہ میں محدود نہیں۔ بے شک خلق کی ہدایت کے لئے زمین پراپنے پیغام بر بھیجتا اور ان کی زبانی بہترین تعلیمات پہنچا تا ہے اور خصوصی دلائل اور نشانیوں کے ذریعہ ان کی تصدیق کرتا ہے۔ ان دلائل کا نام مجزات ہے۔ مستقبل کے اخبار ان کے ماتحت ہیں۔ فطرت وعقل دونوں ان کے ہم آہنگ ہیں۔ ملاحظہ ہو۔

3 \_خدامذ ہب وعقل

خدا مذہب حق اور عقل دونوں متحد ہیں اس لئے مذہبی اور عقلی خدا الگ الگ نہیں ہے۔

وہ واحد ہے لاشریک ہے، تمام اوصاف حمیدہ سے متصف ہے۔ مَاعَرُ فَنَا کَ حَقَّ مَعْرِ فَتَکَ اس کے سب سے زیادہ پہچانے والے کی آواز ہے۔ لا مکان ہے، قاب قوسین اوادنی اس سے تقرب کا ایک مجازی نشان ہے۔ کوہ طور کی بخلی اس کی قدرت کی ایک ادنیٰ شان ہے۔ سب کود یکھتا ہرایک کی سنتا ہے اس معنی سے کہ اس کی دانائی ہر شے کو عام ہے۔ الفاظ اس کے خلوق ہیں یہی اس کا کلام ہے۔ جبرئیل اور موسیٰ سے انہی معنی میں ہم کلام ہے۔ قیامت کے روز یو چھ پچھا اس کے حکم سے ہوگی۔ صحا اُف فرقان، تو ریت، انجیل، زبور، سب اس کے خلوق کلام ہیں۔

انسان اپنے خالق کی جستجو میں سرگردان ہے لیکن اس کا وہم و ادراک تخلیق عناصر اور ایتھر کی پیچید گیوں میں الجھ کر فضائے لا محدود ہے آ گے نہیں بڑھتا مگر عقل قدم آگے بڑھاتی ہے نظام میتی کود کیھ کریقین کرتی ہے کہ میعظیم الشان کا رخانہ سی دانشمند نے سوچ سمجھ کر عمداً بنایا ہے۔جس صنعت کا کوئی صالع نظر نہ آئے۔جس قوت کا باعث کوئی دکھائی نہ دے۔جس دانائی کا کوئی دانشمند معلوم نہ ہو سکے اس کے لئے خواہ تخواہ کوئی مجاز نہیں ہو سکتا کہ جو چاہے سمجھ لے بیشک عقل کا کا مغور کرنا ہے اور اسی کو اپنے یقین کی بنا پر ما فوق الا دراک میں دخل در معقولات کاحق ہے۔

خدادکھائی نہیں دیتا۔جان یاروح بھی نظرنہیں آتی۔جسم سامنے ہےاور متحرک ہے۔جسم بغیر کی قوت کے متحرک نہیں ہوسکتا،اس کے اندرکوئی قوت ضرور ہے جومتحرک کر رہی ہےاور دکھائی نہیں دیتی۔ بیریچ ہے کہ قوت جسم نہیں رکھتی مگر بغیر جسم کے ثابت بھی نہیں ہوسکتی اس لئے وہ جسم کے ساتھ شامل اور پیوستہ خود نمایاں ہوتی ہے۔ ہم نے اس کا نام قوت نامیہ رکھالیا مگر چونکہ وہ خود جسم کے وجود کی مختاج ہے اس لئے ہم نہیں کہہ سکتے کہ قوت متحر کہ نے جسم کی بنیا د ڈالی ہے۔

عقل نے مزید کاوش کی تو کا ننات کے ذربے ذربے میں ایک اور مقدم تر کیفیت محسوس کی جوذی حیاتوں میں قوت مقناطیسی اور ذی روحوں میں جذبات یا فطرت کی حیثیت سے وابستہ پائی گئی، یعنی اجسام میں کشش اور نروما دہ کے در میان خواہش بن کر نمودار ہے۔ یہی دوجسموں کو ملا کر تیسر اجسم اور قوت نامیہ پیدا کر رہی ہے اور اس میں خلاقی طاقت مضمر نظر آتی ہے۔ یہی ابتدائی اور بنیا دی قوت نظام سی کی بانی معلوم ہوتی ہے۔ ہم نے اس کا نام قوت جاذبہ رکھ لیا۔ ان سب آثار کے خزن اور مرکز کو ہرجسم میں جان کہنے لگے بیجسم وجان با ہم آ میختہ ایک دوسرے کے ساختہ پر واختہ پائے گئے۔ اگر ہم جان کوجسم سے بنیاز پاتے تو شاید جان کو خدا مان لیتے مگر ہم جسم وجان کو شامل اور پیوستہ خلوق پاتے ہیں اس لئے ہماری عقل ان کو خدا مان خیر تیار نہیں ہوتی اور جسم وجان کے پیدا کرنے والے کو خدا مان ہے۔

اسی طرح ظاہر بظاہر آفتاب کی حرارت، ایتھر کی کاوشیں، عناصر کی جدو جہد، فضائے لامحدود میں ہر قشم کی خلقت بناتی رہتی ہے۔ اس کی طرف بھی تخلیق کی نسبت کا دھوکا ہوتا ہے۔

مگر ظاہر ہے کہ عناصر کے دماغ نہیں جو سوچیں ،عقل نہیں جو دانائی ظہور میں آئے اور کا ئنات کی ہر شے کی ساخت میں سوچی محجی ، دانائی پائی جاتی ہے۔وہ سلیقہ شعار جس کی کارسازیاں ، پتھر ،عناصر ،موالید ثلا نثہ سے ظاہر ہیں دکھائی نہیں دیتا مگر ضروروہ ان سے سے بالاتر ہے اس لئے ہم نے ان سے مقدم اور بالاتر قوت اول واعلی کوا پنا رب یا 17

خالق مان لیا ہے۔واضح ہو گیا کہ خدا انسان کی ذہنی تخلیق نہیں ہے بلکہ ایک حقیقت ثابت ہے جس کو ذہن نے اس کے آثار اور مخلوقات کو دیکھ کر معلوم کیا ہے اور اسی کو نظام ہستی کا بانی قرار دیا ہے۔

عقل و مذہب کے معلومات میں سب سے زیادہ مہتم بالشان وجود خداوندی ہے۔ ذہن انسانی نے اب تک خداشاسی میں ہر چند کدوکاوش کی مگر مسلما نوں کے وحدہ لاشریک سے بہتر اوصاف نہ بتلا سکا۔ جس کی ذات، اصل حقیقت کو بیجھنا ناممکن ہے لیکن صنعت مانع کو دکھا رہی ہے۔ خلقت خالق کو بتا رہی ہے۔ سلیقہ دانشمندیاں پیش کررہا ہے۔ پھر کیونکر ہوسکتا ہے کہ قدرت دیکھیں قادر نہ کہیں، صاعی دیکھیں دانائی نہ مانیں۔ مخلوق کے ہوتے بھی خالق نہ مانا جائے۔

عقل کے پتلوں نے صحن عالم میں مخلوق کی تصویریں چلتی پھرتی دیکھیں۔ افلاک کو حکمت سے رفیع، کا مُنات کو قدرت سے وسیع ۔ موجودات کو فطرت سے موضوع، خلاکو خلقت سے مملو پایا۔ خالق کو تسلیم کر لیا۔ غور سے دیکھا تو اپنے گردو پیش کی تمام مخلوق میں آ فناب کو کار فرما۔ عناصر کو جلوہ آرا پایا۔ زمانے بھر میں اسی کی گرما گرمی پائی۔ فضائے فلکی میں آل آ فناب کو گھو متے پھر نے ستاروں کو جگم گاتے، سیاروں کو چکر کھاتے دیکھا۔ اجسام میں کشش، کشش میں رابط، اجرام میں گردش، گردش میں ضابطہ نظر آیا، گر سب کو قاعدہ کا پابند، فطرت کا تابع، قانون قدرت کا مطیح دیکھا۔ سطح ارضی پر ہوا کو حاوی، پائی کو جاری، نبا تات میں نہو، جمادات کو قائم، حیوانات کو متحرک پایا، ان کی بقائے لئے ہوا میں فروری اجزاء سے مرکب، ہرجسم مناسب اعضا سے مرتب، ہر چیز موز وزیت سے بھی سچل کی تھا پائی، ان کی خلقت میں مذاتا ، نوعیت میں ارادہ، مند تا ہو کہ منا ہوں کی تو میں اعضا کا تناسب، ہر شے پائی، ان کی خلقت میں مذاتا ، نوعیت میں ارادہ، مند میں سلیقہ، صنا کی میں دانا کی نظر آئی۔ پائی، ان کی خلقت میں مذاتا ، ہو تیں گھر کے میں اور ہوں میں اعضا کا تناسب، ہر شے پائی، ان کی خلقت میں مذاتا ، نوعیت میں ارادہ، میں سلیقہ، صنا کی میں دانا کی نظر آئی۔ موجودات کے مشاہدہ نے دکھایا، بتایا، سمجھایا، ہزار ذہن رسا کی جدت، طبع کی جودت، واہمہ کی قوت، خیال کی وسعت، تصور کی رفعت، فکر کی نزا کت سے کام لیا، مگر دل ود ماغ کی قو تیں، مصور قدرت کا ہیولی قائم نہ کر سکیں۔ نظام عالم قائم رکھنے والی تمام قو توں کو مخلوق پایا۔ وہم نے سب قو توں کے مجموعہ کو واحد قدرت قرار دینا چاہا مگر عقل نے زبان روکی۔ مجموعہ ان کا ضرور بالضر ورمخلوق ہوا، مجبوراً ماننا پڑا کہ خالق وہ ہے جو ان سب قو توں سے بالاتر ہے اور اس نظام سے الگ موجود ہے۔

وہ خالق ہےمجموعہ عناصر خاک وباد، آب، آتش کا۔صانع ہے موالید ثلاثہ حیوانات، نیا تات، جمادات کا،موجد ہے جان،قوت نامیہ،قوت جاذبہ کا۔اسی سے وجود میں آئی ہے ساری کا ئنات، یائے ہیں سب نے ضرور تیں رفع کرنے کے لئے مناسب اعضاء، مہیا ہو گیا ہے ہرایک کے لئے سامان غذاءجس سے اس کی زندگی کی بقا ہے۔ اس لئے اسے رحیم وکریم اورراز ق کہا جاتا ہے وہ ہرگز کسی جز و کا کل نہیں ہے نہیں تو درجہ میں اجزاء کے بعد ہوتا بلکہ جزود کل ہرایک کا پیدا کرنے والا ہے۔ وہ بے ہمتا ہے۔ اس لئے واحد کہتے ہیں۔ورنہ داحد بھی نہیں، وہ احد یعنی اکیلا ہے جو شار میں نہیں آتا۔گنتی میں نہیں ساتا۔ وہ یاک و ہیا کیزہ جسم سے منزہ ہےجس کو فنانہیں، تغیر نہیں، تبدل نہیں، اس کی قدرت کے کر شمصریحاً آنکھ سے دیکھر ہے ہیں پھر بھی وہ خود غائب ہے۔ وہ سب پر حاوی، ہر شے میں ذخیل ہے، اس لئے حاضر کہہ سکتے ہیں صحن عالم میں مخلوق کااژ دہام دیکھا۔خلاکوخلقت سے ملویایا،خلاق تسلیم کرلیا۔ کائنات کے ذرہ ذرہ میں حکمت سے عادل مانا۔ قادر، حاضر، دانا،خلاق اور عادل سب عقل سے تسلیم کیا۔ پھر بھی عقل ہتلاتی ہے کہ اس کی ذات، نری کھر بی ذات ہی ہے۔صفات اس سے الگنہیں۔

عقل کی تمجھی کامل ذات کو لفظوں سے تمجھانے بیٹھے تو بیاوران کے سوااور بہت صفتیں بن کئیں۔سب صفتیں حقیقت کے اعتبار سے ٹھیک ہیں کیونکہ کمال کے بہت سے پہلوؤں کو الفاظ میں اداکرنے والی ہیں۔مگر حاشاان کے ظاہری مفہوم کے لحاظ سے انہیں صفت نہ مجھو۔صفت تو وہی ہے جوذات سے الگ ہو۔

خالق میں ذات اور صفات کا تفرقہ کہاں۔اس کی لامحدود، کامل ذات کی تعبیر نے ہجوم صفات کی شکل اختیار کی۔

جب قادراور حکیم ہے تو مہر بانی کے موقع پر رحیم ، یخی کے کل پر قہار بھی ضرور ہے۔ مہر بانی کے نتیجہ میں ستار اور غفار بھی ، رز اق بھی ہے۔ دانا ہے اور ہر چیز کو جانتا ہے۔ سننے کی چیز ہویا دیکھنے کی ۔ اس لحاظ سے سمیع وبصیر ہے۔ کلام کا خالق ہے۔ اس لئے متکلم ہے ریسب با تیں لفظ نہیں ، معنی ہیں جو عقل نے سوچے اور ان کے لئے قریب تر الفاظ مقرر کئے ہیں ۔

لفظوں کے ظاہری معنی پر جا کر اعتراض ہی کرنا چاہوتو قادر، حاضر، دانا، خلاق اور عادل بھی نہ کہو کیونکہ بیسب مفہوم کے اعتبار سے صف بیں اور اس کی ذات صفات سے بری لیکن اگر حقیقت طلبی چاہتے ہواور نیک نیتی کے ساتھ سجھنے سمجھانے کے لئے ان الفاظ کا استعال کرتے ہوتو معنی پرغور کر واس کمال کے نیچہ کو دیکھو جوصفت میں مضمر ہے۔ اس نقص پر نہ جا وجو اس کے ظاہری مفہوم میں مضمر ہے۔ رحیم کہو اس اعتبار سے کہ اس سے اچھوا پچھے فائد کے خلق کو حاصل ہوتے ہیں۔ جذبات کا خیال ہر گر دل میں نہ لاؤ۔ تہار کہواس لحاظ سے کہ عدالت کے نقاضا سے بہت سول پر اس کی جانب سے تختی بھی ہوتی ہے۔ عضہ اور غضب کی انفعالی کیفیت کا تو ہم نہ کرو۔

سننے دیکھنے کے معنی فقط سیمجھو کہ دیکھنے سننے کی چیزیں اس کے علم میں ہیں اعضاء کا دھیان نہ لاؤ۔ متکلم بھی اس لحاظ سے ہے کہ کلام کو جہاں چاہے پیدا کر تا ہے مگر کا م ود ہان کاتصور ذہن ہے دور رکھو کیونکہ وہ جسم سے مبراہے۔ انسانوں کی طرح بولناسننا اس کی شان *سے دور ہے۔ حضر*ت موتیٰ جس کلام کو سنتے تھے وہ بھی اللّٰہ کا مخلوق ہے۔اور قرّ <sup>ہ</sup> ن بھی اس کا پیدا کیا ہواایک کلام ہے۔ دانائی کے لحاظ سے ہربات کو سنتا دیکھتا ہے۔ قوی کے مقابل میں ضعیف کو یامال ہوتے بھی دیکھتا ہے۔اور اپنی حکمت وعدالت سے اس کی یا داش مقرر کر تا ہے۔اس کے بندے جواس کے ناظر ہونے کے دل سے قائل ہیں۔ ہرگز دیدہ ودانستہ یدافعالیوں کی جسارت نہیں کرتے ۔ بداعمالیوں کی جرات مطلق نہیں ہوتی ۔ قیامت کا اعتقاد، عدالت کا لازمی نتیجہ ہے۔ جب بے دیکھے خدا کوعقل سے پیچانااوراس کوعادل عقل سے مانا تو قیامت کا بھی عقل کے کہنے سے اقر ارکیا۔ سوجاسمجها جانا پیجانا مرکز ہےاس لئے عقل کواس کے گردچکرضرور ہے۔ وہم کی وسوسہانگیزیاں ہیں جن سےایک راز کی بے شار تاویلیں۔ایک واقعہ کی کثرت سے داستانیں، ایک مزل کے بے حدراستے، ایک نشان کے صدیانام، ایک نور کی لاانتہاصور تیں ہوگئیں۔ اس معنی سے کہ وہ کسی کے مانند نہیں کہو کہ خدا کوئی شے نہیں بے شک صحیح ہے۔ خداکوئی چیز نہیں لا ریب درست ہے۔ مگر خدانہیں ہے، بخدا مینلط ہے۔ کیا خدائی کے ہوتے بھی خدانہیں ہے، خلقت کے ہوتے بھی خالق نہیں ہے صنعت کو دیکھتے بھی صافع نہیں ہے ۔ موجو دات کے ہوتے بھی اس کا وجود نہ مانو گے۔ پھر کس طرح کہہ سکتے ہو کہ ہم کسی علیجد ہ وجود کے مقرنہیں یے عقل کی تسلی کے لئے دينا كوغور ہے ديکھو!

اس کا وجود علیحدہ یعنی مستقل ہے۔اس کی شہادت کا ئنات کا ذرہ ذرہ دےرہا ہے،اس کی تصدیق بدن کا رویاں رویاں کررہا ہے۔اس کی گواہی عناصر اربعہ کی ترتیب د بے رہی ہے مخلوق کے اعضاء کی ترکیب دےرہی ہے۔موالید ثلا شہ کی تخلیق دےرہی ہے۔ قدرت کوفطرت کی صورتوں میں دیکھو۔خالق کا نثان خلقت کی شکلوں سے پہچانو، وہی ہے کمال بخش عقل، وہی ہے سراسر عدل، اس کی قدرت آ شکار ہے ذرہ ذرہ میں، مواليد ثلاثة مين، مجموعه عناصر ميں \_حواس خمسه ميں، سات طبق زمين، بنها فلاک ميں، اس کا جلوہ ہے، آفتاب کی ضیاء، ذرہ کی ضومیں، وہی ہے پیدا کرنے والاکشش کا مرکز میں، وہی ہے خزانہ دارعقل کا۔ وہی ہے قوت کا ماخذ ، وہی ہےروح کا موجد ، اسی کی کشش ہے دل میں، اسی سے عقل ہے د ماغ میں، اسی سے قوت ہے اعضاء میں، اسی سے روح ہے بدن میں، اس سے کا ننات کی ہر شے، شے ہے اور ہر ایک میں ایک حد کا کمال ہے۔ وہ عرش سے بالا،جان سےزدیک ہے۔وہ قریب سے قریب تر،دور سے دورتر ہے۔ دور کیوں جاؤ، ،خودکود یکھوخدا کو پہچانو، آپ میں ہوتو آپ میں دیکھو، کاوش تحقیق اپنے ہی میں خدا کا نشان یا رہی ہے۔اپنے ہی جسم کے اعضاء کی ترتیب پر غور کرنے سے خدا سمجھ میں آنے لگتا ہے۔ عقل، منشا، ارادہ، صناعی، دانائی، سب خداوندی قدرت کے یرتو ہیں۔ جو تمہارے روئیں روئیں جوڑ پٹھے سے معلوم ہو رہے ہیں۔ کائنات کی ہر شے قدرت کا نشان ہے۔ مگر وہ خود کسی شے میں نہیں ہے۔ کسی جگہ یرنہیں ہے۔ کسی خلوت، جلوت، کشکش، ہنگام۔ چہل پہل، گہما گہمی، جوم، جمکھٹے، انبوہ، جرگے، گروہ، جماعت،ا ژدیام،غول، جمغفیر میں اس کی ہستی شامل نہیں۔ وید، بھا گوت،اوریرن،توریت،اخیل،زبوراورفرقان سب اس کے ثناخواں ہیں۔ دیر وحرم میں اس کی یاد، دین اور دھرم میں اس کے گیان ہیں، عرب میں رب، عجم میں خدا، انڈیا میں پر بیشر، بورپ میں گاڈ، اس کے مختلف نام اور نشان ہیں۔ صبح کی نوبت، شام کا نقارہ،موذن کی اذان، سکھر کی آواز، ناقوس کی صدا، گرجا کا گھڑیال سب اس کی عظمت کے اعلان ہیں جن میں کچھ دلوں کے بنائے اورکوئی اس کافر مان ہے۔

كائنات كى لامحدود وسعت ميس د هوند هو، اس كا ديدار كهين نصيب نهين،

افلاک کی بلندی اور طبقات الارض کی پستی سے اسے یکسال نسبت ہے۔قطبین کا قیام، ز مین وآساں کی گردش،مہر وماہ کاطلوع وغروب،عروج وز وال فضائے بسیط کے ستارے اور سیارے، دریا کی روانی ، موجوں کی اچھل کود۔ ہوا کے جھو نگے، یانی کے تچھیڑ ے ، صحرا کی ویرانی، دشت کا سناٹا۔ بہار کی تازگی،خزاں کی اداسی،سمندر کے شور، پہاڑوں کی خاموشی سے یوچھو۔سب اس کاکلمہ پڑ ھتے ہیں، سننے والا کان چاہئے ، بجلی کی لیک،سورج کی چیک میں دیکھو۔سب میں اسکی قدرت کا نور ہے۔ دیکھنے والی آنکھ چاہئے۔ آفتاب دور دراز فاصلہ سے چیکتا ہواسنہری گولہ ہے۔خلاہر میں روشنی کانخرج، باطن میں حرارت کا مخزن۔حقیقت میں ثوابت اور سیاروں کی کشش کا مرکز ہے۔ ہم نے نظام عالم میں اسی کو کا رفر مایا یا جو کچھ پایا اسی کی گرمی ہے، جو کچھ د یکھا اسی کی روشنی سے۔خلقت بھر سے فائق پایا۔ اپنا خالق، موجودات کا اخلاق کا ئنات کا آ فریدگار ماننا جاہا گمرعقل نے بتایا کہ جو نکلتا ڈوبتا رہے جو ظاہر ہوتا چھپتا رہے۔وہ خدانہیں ہوسکتا۔سامنے آ جانے سے پردہ فاش ہو گیا۔ وہ پات وہ شان ،وہ عظمت تشریف لےگئی ۔صانع کی صنعت ، خالق کی خلقت ہو گیا ۔ یہ خود آ رانہیں ،خود آیانہیں،خدا کیونکر ہوسکتا ہے۔

اس کی درخشانی کے سبب اس کے جسم کے اجزاء ہیں، اجزا کو کیمیائی تر کیب دینے والے قدرت کے اسباب ہیں۔

محیط عالم، قدرت کا معائنہ، لامحدود کا ئنات کا مشاہدہ بے شار موجودات کی ترتیب کا سلیقہ ایک دانشمند مستی کے وجود کا یقین دلا رہا ہے۔ مگر مشاہدہ اس تک پہنچتا نہیں ۔ تصور کوئی صورت بنا تانہیں، خیال پیش نہیں کرتا، حوال خمسہ سے محسوں نہیں ہوتا۔ ایتھر سے باہر، عاصر سے بالاتر ہے، دکھانے کواشارہ، بتانے کو تفطیں نایاب ہیں۔ البتہ عقل کی نکتہ رہی پرصد ہزار آ فریں۔ جس نے مخلوق سے الگ کر کے اسے بتا دیا کہ قادر ہے،حاضر ہے،دانا ہے،خلاق اورعادل ہے،اورکامل بلکہ سراسر کمال ہے۔اور اس کے ماتحت وہ سب کچھ ہے جسےعقل کمال کے تحت میں داخل کرے بشرطیکہ اس میں نقص کا شائہ بھی نہ ہو۔ عقل رکھتے ہوئے اگر مان لوتو تعجب نہیں مگر نہ ما نوتو سخت تعجب ہے جبکہ عالم

کے ذرہ ذرہ میں اس کی **قدرت ک**ا حلوہ نمایاں ہے۔

4\_رسول مذہب وعقل

رسول رسول بھی مذہبی وہی ہے جو کہ عقلی ہے۔تفرقہ کرنا اپنی عقل کی کوتا ہی ہے۔ نبی اور رسول اصطلاحی گفظیں ۔لغت کے اعتبار سے مجاز، اصطلاح کے لحاظ سے حقیقت ہیں۔

نبی کے معنی خبر دینے والا ، یعنی ان حقیقتوں کا ہتلانے والا جو عام نگا ہوں سے اوجھل ہیں۔ پیشین گوئی اور غیب کی خبر دینی ، اس کی حقیقت کا جزونہیں ہے بلکہ نبی کی تصدیق کے لئے بطور اعجاز ایک خارجی صفت ہے۔ رسول کے معنی فرستادہ، خدا کا پیغام پہنچانے والے ہیں۔ مگر معنی کی حقیقت میں محل کے اختلاف سے تبدیلی ہوتی ہے۔ بیھیجنے کا تعلق کسی مادی ہت کے ساتھ ہوتو وہ بھیجنا بھی مادی ہوگا یعنی ایک جگہ سے دوسری جگہ نتقل ہونا لازم ہو گالیکن جب غیر مادی ذات یا غیر مادی چیز کے ساتھ اس کا تعلق ہوتو بیھیجنے والے کا مقام ۔ قیام اور جسم کچھ بھی درکارنہیں۔ اس کے معنی ہیں صرف بید کہ خدا کی مرضی اور تحکم کی بناء پر کوئی اصلاح خلق اور دنیا کو سچائی کی تعلیمات پہنچانے کا ذ مہدار ہو وہ ظاہر وباطن ہر طرح انسان ہوتے ہیں مگر عامہ بشر سے مانوق ۔ مانوق البشر مہیں بلکہ بلند مرتبہ والے بشر۔ نور سے خلقت کا ہونا ایک مجازی تعبیر ہے صفائے نفس اور

فضائل اور مناقب کی حدیثیں جو محمد و آل محمد کے لئے دارد ہوئی ہیں انہیں رسالت ونبوت کے عمومی عقائد میں داخل کرنا ہر گز درست نہیں، نبیوں کی فہرست طولانی

انسان ۔ ۔ ۔ قرآن کی نظرمیں

ہے۔سب کے لئے کس نے کہا ہے اور کب کہ تمام مخلوق و ملا ککہ سے پہلے خلق کئے گئے ہیں یا خدانے اپنے ہی نور سے خلق فرمایا ہے۔ پاان ہی کی خاطرسب چیز دں کوخلق کیا ہے۔ پایہاں سے سننے بچھنے، دیکھنے رہنے آسان پر جایا کرتے ہیں۔ خداوند عالم کی خصوصی تعلیم جوانبیاء تک پہنچتی ہےاسی کا نام وحی ہے۔ بیٹک بعض انبياءكوكتاب جمي عطاہوئی۔ روحانی حیثیت کے سفیر کا پیام وسلام پہنچا ناتھی عقل کے نز دیک لائق انکار نہیں ہے۔کارخانہ قدرت کو بے شک بخو بی دیکھا بھالا ،غورکیا اور شمجھا ہے۔اگراییا نہ ہوتا تومعرفت ان کی ناقص ہوتی۔ دوسروں کی پنجیل وتر بیت س طرح کرتے اکثر رموز الہی سے واقب بھی کئے جاتے ہیں مگر دونوں جہان کا مالک سوائے اللہ کے کوئی نہیں، سب طرح کی قوت سوائے اس کے کسی کونہیں۔ وہ جتنے اختیارات جس کو دیدے۔جتنی قوت جس کوعطا کردے اتنی اس کو ہے۔ اسی قوت سے انبیاء کام لیتے ہیں۔ اس قوت کا درجہ بھی مصلحت اور ضرورت کے لحاظ سے خدائے تعالٰی کی مرضی پر ہے۔ نظام عالم تبھی ٹو ٹنا نہیں۔مگر عام معمول اور ظاہری دستور کا انتظام کبھی کبھی ان کے ہاتھوں خدا تو ڑبھی دیتا

ہے۔ دنیا میں ہرزمانہ میں بہت سے دا قعات عام دستور کے خلاف ہوتے رہتے ہیں اور نظام عادت اکثر ٹو ٹنار ہتا ہے۔ مگریہی خلاف دستور وعادت امر جب نبی کے دعوے کے مطابق ، اس کے قول کے ثبوت میں ہو جاتا ہے تو معجز ہ کہلاتا ہے۔ وفات پانے کے بعد مادی زندگی انبیاء کے لئے بھی ثابت نہیں ، ہاں روح جتنی کامل ہواس کے ادرا کات استے قوی اور کامل ہوں گے۔ ان معنوں سے ان کور وحانی زندگی حاصل ہے۔ اور ان کا ذریعہ خدا کی بارگاہ میں کارآ مد ہے۔

فطرت الہی سے نہیں بلکہ اکثر نقائص مادی سے اپنے عقلی و روحانی کمال کی بدولت بری ہیں۔ گنا ہوں سے بالکل معصوم ،غلطی سے بے شک بری ہیں۔نہیں تو ان کا

انسان۔۔۔قرآن کی نظرمیں

قول وفعل تمام خلق کے لئے سندنہیں ہوسکتا۔ یہ ہیں انبیاء کے عمومی صفات، اس کے علاوہ بہت یا تیں خاص خاص انبیاء کے مناقب کی ہیں۔جومنقول طور پر بتائی گئی ہیں اور عقل ان کے انکار کا کوئی خاص سبب نہیں یاتی۔ سختی کے دقت ملائکہ کا مدد کو آنا۔ قیامت میں بخشوانا۔ شفیع روز محشر۔ خاتم المسلين اوراشرف الانبياء حضرت مجم صطفى سلاني ليبلى كخصوصي اوصاف ومناقب بين به محال (عقلی ) کامکن بنانا ہرگز کسی نبی ورسول کا کا منہیں۔ بلکہ محالات سے تو خدا کی قدرت بھی متعلق نہیں ہو تی۔ أنخضرت عملى طور سے اصلاح خلق کا کام اور رسالت کے فرائض ابتدائے عمر سے انجام دے رہے تھے۔ جب چالیس برس تک اپنے عقلی اور ملی کمال کوقوم سے منوالیا توآ دازغیبی سے زبانی دعوائے رسالت پر مامور ہوئے۔ واہمہ خلاق اس کا ہوتا ہےجس کی عقل ناقص ہواور مالیخولیا یا خبط میں مبتلا ہو لیکن وہ انسان جس کے کمال عقل کی گواہی واقعات، حالات اور اس کے حکیمانہ تعلیمات نے دے دی ہووہ اس خط میں <sup>ت</sup>بھی مبتلانہیں ہوسکتا۔ وہ آ واز سنے گا توحقیقت ہوگی۔خواہ وہ صدافلک کی ہویا ملک کی ہم جال اصلیت رکھےگی۔ بشرہونے میں آپ کے کوئی شک نہیں۔ آ پ خود فرماتے تھے کہ انابشر مثلکم ۔اگربشر نہ ہوتے تو عالم بشری کے لئے نمونه کیسے بنتے مگر بشرایسے تھے جو کمال بشری کانمونہ بن سکے۔ ذاتی طور پرغیب دان کوئی رسول نہیں تھا۔ مگر خداوندی تعلیم ہے۔ آپ نے غیب کی خبریں ضرور دیں۔ یارہ ا ۲ سور ہ روم آیت ۔ ا ۔ ۲۸ ـ مقام یرقر آن میں موجود ہے کہآ پ کو معجز ہ عطا ہوا۔

وحی ذہنی تصور کا نام نہیں ہوتا۔ورنہ ہر مالیخولیائی اورخبطی دحی کا مرکز سمجھا جائے

بلکہ دحی نام ہے خدادندی پیغام کا خواہ بذریعہ مکلک ہویاصدائے غیب سے، خدادکھائی نہیں دے سکتااس لئے سور دُوالبخم میں بھی جبر ئیل ہی مراد ہو سکتے ہیں۔ صدائے غیب کے لئے ضروری ہے کہ وہ کسی جسم میں پیدا ہواس لئے اللّہ جب چاہے جہاں چاہےا سے خلق کر سکتا ہے۔

نبی کی ضرورت اس وقت ہوئی جب شریعت محدود مدت تک کے ضرور یات کو پیش نظر رکھ کر جاری کی گئی ہوئی لیکن جب نوع انسانی کی تعلیم کا نصاب آخری درجہ تک پہنچا۔ تو شریعت ایسی تصبحی گئی جس کے قواعد وضوابط سے ہر زمانہ کے ضرور یات میں رہنمائی حاصل کی جاسکتی ہے۔ ایسی شریعت کے پہنچا دینے کے بعد سی پیغام لانے والے معلم کی ضرورت باقی نہیں رہی اور جس کے ہاتھوں سیکا مل شریعت آئی وہ آخری پیغیر ہوا۔ معلم کی ضرورت باقی نہیں رہی اور جس کے ہاتھوں سیکا مل شریعت آئی وہ آخری پیغیر ہوا۔ معلم کی ضرورت باقی نہیں رہی اور جس کے مالی شریعت آئی وہ آخری پیغیر ہوا۔ مخرف ہونے سے اور اس طرح خلق کے گمراہ ہونے سے شریعت ورسول کی ضرورت پیدانہیں ہوا کرتی۔ ورنہ بہت سے انبیاءوہ تھے جن کے زمانہ میں فیصدی ۹۹ آدمی گراہ میں ایسانہیں ہوا کرتی۔ ورنہ بہت سے انبیاءوہ تھے جن کے زمانہ میں اور اس کے بعد کسی وقت میں ایسانہیں ہوا کرتی۔ ورنہ بہت سے انبیاءوہ تھے جن کے زمانہ میں اور اس کے بعد کسی وقت میں ایسانہیں ہوا کرتی ہوں کی تعداد گراہ ہوں سے بڑھ جائے۔ پھر اس سب سے اگر آتے کسی رسول کی ضرورت پیدا ہوتو اس کے بہت پہلے یہ ضرورت پیدا ہو چکی اور خود

معلوم ہوتا ہے کہ رسول کی بعث کا بیسب نہیں ہوتا بلکہ بیسب ہوتا ہے کہ گزشتہ نثر یعت کے تعلیمات جتنی مدت کے حالات کے لحاظ سے بیسیج گئے تھےوہ میعاد ختم ہوگئی اس لئے دوسرار سول بھیجا جاتا ہے۔اب اگر سی رسول کے تعلیمات کو بغیر کسی مقررہ میعاد کے ہمیشہ کے لئے جاری کیا گیا ہوتو اس کے بعد کسی رسول کی ضرورت بھی نہیں ہوگی۔ ہردین اپنے اپنے وقت سے مصالح کے لحاظ سے کامل ضرور تھا مگر بلاا سنتناء کامل دین وہی ہے جس کے بعد

انسان \_\_\_قر آن کی نظرمیں

جنس رسول جو میری آیتیں پڑھ کر سنا ئیں تو جو شخص پر ہیز گاری اختیار کرے او راپنے اعمال کی اصلاح کرتے وہ محزون نہ ہوگا۔

اس میں ایک عام اصول کا اعلان کیا گیا ہے جس کا نتیجہ یہ ہے کہ ہمارار سول جو آیا ہے اس پرا گرا یمان لاؤ گرتو نجات پاؤ گے لیکن اب اس کے بعد کوئی رسول آنے والا ہے یانہیں، اس کا یہاں پر کوئی تذکرہ نہیں ہے۔ بلکہ دوسری آیت میں بتلا دیا ہے کہ اس رسول کے بعد کوئی دوسرا نبی آنے والانہیں۔

اب اس آیت کی برکت سے نہ مرز اغلام احمد صاحب کارسول بنایا جانا درست ہے۔ نہ آئندہ اس آیت کے رو سے لوگ رسول بن سکتے ہیں۔ اس کے انسداد کے لئے قرآن کا فرمان کہ (ولکن رسول الله و خاتمہ الندین) اور یہ اعلان کہ (اکہلت لکھ دین کھ واتمت علیہ کھ نعمتی) کافی ہے۔

5\_انثرف الانبياء مذبهب وعقل انثرف الانبياء بمارب رسول حضرت خاتم النبين كثرت فضائل وخصوصيات کے لحاظ سے تمام انبیاء میں انثرف و بہتر ہیں ۔ گزشتہ انبیاء میں حضرت عیسلی ملایتا سب سے آخر میں تھے۔جن کی ماننے والی ایک بڑی امت موجود ہے ان کی فضلیت کے متعلق

حسب ذیل خصوصیات کا توہم ہوتا ہے مگروہ توہم صحیح نہیں ہے۔ (1) عیسیٰ روح اللہ ہیں ۔ اس کے بیہ معنی ہر گزنہیں کہ وہ خدا کی جان و

روح ہیں۔ بلکہ ان کی روح کو مقام شرف میں اللہ نے اپنی طرف منسوب کیا ہے یہ حضرت عیسیٰ سے کیا مخصوص ہے بلکہ سلسلہ انبیاء میں جو سب سے پہلے فرد تھے حضرت آدم، جو اولوالعزم بھی نہیں ہیں ان کے متعلق کہا ہے۔ فاؤ تفتح شے فیتہ وین ڈوچی اس کے برخلاف ہمارے حضرت کا خودروح ہونا کیا آپ امنزل روح تھے جیسا کہ ارشاد ہوا۔ ولقں ار سلنا الیگ من امر نا۔ جیسا کہ ارشادہ وا۔ ولقں ار سلنا الیگ من امر نا۔ اور دو سری جگہ: تنزل الملائک تھ والروح۔ (۲) حضرت عیسی میلا ہے باپ کے پیدا ہوئے مگر حضرت آ دم تو بغیر ماں باپ کے پیدا ہوئے ۔ معلوم ہوتا ہے بی سبب فضلیت نہیں ہے۔ حضرت ابراہیم میلا سب کے زد یک افضل ہیں مگر وہ بھی ماں باپ دونوں سے پیدا ہوئے تھے۔ اس کو ذاتی شرافت سے کوئی تعلق نہیں۔

جہان کی عورتوں سے بڑھ کر برگزیدہ کیا مگر اس سے زیادہ خصوصیات ہمارے رسول کو

حاصل ہے کہ حضرت کی دختر صدیقہ،مطہرہ،اورمریم سے زیادہ علم وطہارت کی حامل ہے اورسیدة نساءالعالمین ہے۔ پەخصوصیت عیسلی ملاک<sup>ی</sup> کو ہرگز حاصل نہیں ہے۔ (۴) حضرت عیسیٰ ملالیا کا صرف بطن مادر سے پیدا ہونے کے بعد نبوت کا دعویٰ تھااور ہمارے رسول نے فرمایا کہ میں عالم ارواح میں خصوصیات نبوت کا حامل تھا۔ كنت نبيا وادمريين المآء والطين. (۵) تانی الکتاب کے معنی یہ ہرگزنہیں کہ عیسیٰ ملاقط کی ولادت کے ساتھ کتاب دنیا میں آگئی تھی بلکہ اس سے مطلب صرف اتنا ہے کہ مجھ کو اس نے کتاب عطا فرمانے کے لئے منتخب کیا ہے۔ یہی صورت ہمارے پیغمبر کے لئے ہے۔ عیسیٰ ملایلا کی کتاب بطوراعازنہیں دی گئی تھی مگر ہمارے رسول کی کتاب کومعجز ہ قرارد باگیا۔ (۲) عیسیٰ ملایلا کو پیدا ہوتے ہی کلام کی ضرورت اس لئے آئی کہ ان کی ماں کے دامن پرایک بڑا شرمناک دھیا آ رہا تھا۔ ہمارے رسول کے پیماں خدانخواستہ ایسے کسی الزام کی گنجائش نہ تھی۔ (۷) ہر نبی کومبجز ہ اس کے اہل زمانہ کے لحاظ سے عطا ہوتا ہے جس چیز میں کمال کااس زمانه دالوں کواد عاہو۔ عیسیٰ ملائلہ کومجز ےعطا ہوئے تھےجسمانی اس لحاظ سے کہاس زمانہ میں فن طب کا زورتھا مگر ہمارے رسول کے زمانہ میں فصاحت وبلاغت اور کلام وبیان کا دور دورہ تقااس لئےان کومجمز واس طرح کاعطاہوا۔ عیسیٰ مالیلا کے معجزات فانی تھے مگر ہمارے رسول کا معجزہ ہاتی ہے۔اور ہر زمانہ میں رسول کی سچائی ثابت کرنے کوکافی ہے۔ (۸) پیہ بالکل غلط ہے کہ آنحضرت کو مجمز نے نہیں دیئے گئے آ پکو بھی معجزات

انسان ۔ ۔ ۔ قرآن کی نظرمیں

عطاہوئے جن کے تعلق آیات قر آنی کا حوالہ آئندہ آئے گا۔ (۹) مصائب اٹھانا خاصان خدا کا شیوہ ہے مگر <sup>ح</sup>ضرت عیسیٰ ملای<sup>ل</sup> کوسولی سے بجانے کا سبب بیتھا کہ موسوی جماعت میں یہ بات مقررتھی کہ جوسولی پر چڑھایا جائے گاوہ ملعون ہوگا، حضرت عیسیٰ ملایلا کوسولی سے بچایا گیا تا کہ ان کی روحانی عظمت برحرف نہ آئے یونہی حضرت رسول کی سچائی کے اظہار کے موقع پر چونکہ قر آن میں ارشا د ہوا تھا کہ لو تقوّ ل علينا بعض الاقاديل لاخذ نامنه باليمين ثم لقطعنا منه الونين اس لئر آنحضرت كونود شہادت ظاہری نہیں عطاہوئی اور آپ تو تل سے حفوظ رکھا گیا اور شب ہجرت قبل سے آپ کی حفاظت ہوئی جس طرح عیسیٰ ملائلہ کی حفاظت سولی پر چڑھنے سے کی گئی۔ (۱۰) حضرت عیسیٰ مالیلاً کی بیخصوصیت که اہل کتاب میں سے کوئی نہ بچے گا مگر یہ کہ مرنے سے پہلے عیسلی ملالال پرضرور ایمان لائے گا۔ اس سے بہتر خصوصیت ہمارے رسول کے لئے ہے کہ آخر میں آپ کا دین سب پر غالب آئ گا (ليظھر لا على الدين کلہ)ادرآپ کے اتباع خلافت فی الارض کے مالک ہوں گے۔ وعدالله الذين امنوامنكم وعملوالصالحات ليستخلفتهم فيالارض (۱۱) عیسیٰ اللہ کے متعلق ارشاد ہوا۔ اتدینا عدیسی بن مرید

(۱۳) )عیسیٰ ملایلاً ابھی تک زندہ ہیں تو پی خصوصیت ہمارے رسول کے بارھویں جانشین حضرت مہدی موعود ملائلہ کوعطا ہوئی کہ انہیں ات تک حیات حاصل ہے۔ (۱۴) حضرت عیسیٰ ملایقا کے پیروؤں کو غالب رکھنے کا وعدہ ہوا اور ہمارے پنج برے دین کے غالب رہنے اور آپ کی جماعت کے بلندر بنے اور بلاشرکت غیرے الله کی عبادت اطیمنان سے کرتے رہنے کا صاف وعدہ ہوا۔ (۱۵) معجزات تمام انبیاء کووقتی دیئے گئے۔اسی میں عیسیٰ ملاقط ہیں اور ہمارے پیغمبر کو مجز ہ دائمی عطا ہوا۔ پیخصوصیت کسی نبی کوحاصل نہیں ہے۔ ردایتی اور تاریخی واقعات (۱۲) حضرت عیسل ملایته باوجودیکه تبلیغ میں گھو متے پھرتے رہے مگرآپ پرایمان لانے والےصرف چندنفر ماہی گیر تھے مگر حضرت رسول پر ایمان لانے والے آپ کی زندگی میں ہزاروں سے بڑھ کرلاکھوں تک پنچے۔ (۱۷) حضرت عیسیٰ ملایقا کوا تنااقتدار کبھی حاصل ہی نہ ہوا کہ ملک و مال حاصل ہوتااور حضرت محم مصطفی نے اس اقتد ارکے باوجو دفقیرا نہ شان سے زندگی بسر کی۔ (۱۸) عیسیٰ پلاللہ کواتنی قوت نہیں حاصل ہوئی کہ وہ تلوار اٹھاتے چربھی انہوں نے اپنے ساتھ والوں کوتلوار رکھنے کی تاکید کی۔ آنحضرت نے باوجود قوت شمشیرزنی اور جنگ کرنے کے پھربھی رحم وکرم کی وہ مثالیں پیش کیں جوانسانیت کے لئے سبق آ موز ہیں ۔

(۱۹) حضرت عیسیٰ ملایلہ عورتوں سے علیحدہ رہے اور شادی نہیں کی ، اس طرح ان کی زندگی خلق خدا کے لئے مثال بننے سے قاصر رہی مگر ہمارے رسول نے تعلقات دنیا قائم رکھنے کے ساتھ پھر بھی روحانی فرائض کوکمل طور پرانجام دیا اس طرح تعمیر انسانیت کی مثال پیش کی۔

(۲۰) حضرت عیسیٰ ملالا کے معجز ہے جو مفاد عامہ کے تقصے وہ خاص خاص

انسان ۔۔۔ قرآن کی نظر میں افراد سے متعلق ہوتے تھے اور جسمانی بیاریوں سے متعلق تھے اور ہمارے رسول کا معجز ہ قرآن جو مفاد عامہ کے لئے ہے وہ تمام خلق کے واسطے ہے اور انسانیت وروحانیت کے کمال کا ذریعہ ہے۔ مذکورہ وجوہ سے اشرف الانبیاء ہمارے رسول حضرت محمہ مصطفی ثابت

ہوتے ہیں۔

6\_كتاب مذبب وعقل

کتاب بے شک تخمیناً ۲۵ کروڑ زندہ مسلمان مقربیں کہ قرآن کلام اللہ ہے کتاب خود بھی اسے بتارہی ہے۔ مگر کلام اللہ کے بیمعنی سجھنا بالکل غلط ہے کہ وہ اس کے زبان و دہن سے نکلا ہوا ہے۔ وہ توجسم وجسمانیات سے بری ہے پہلے بھی کہا جا چکا اور پھر سنے اور سجھنے کہ کلام اللہ کے معنی ہیں خدا کا اپنے ارادہ خاص سے خلق کیا ہوا کلام خواہ کسی درخت میں یا فضا میں یا فرشتے کی زبان پر یا رسول کے قلب و دماغ میں۔ اسی کا نام کلام اللہ ہے۔ بیکہنا کہ "بنی امیہ نے اپنے دور حکومت میں بانی اسلام کے ارشادات کو قریش کی فضح تر زبان میں اپنے طریق پر مرتب کیا ہے۔ "ہر گرضح نہیں ہے۔ اس میں بس اتنا جزو فضح تر زبان میں اپنے طریق پر مرتب کیا ہے۔ "ہر گرضح نہیں ہے۔ اس میں بس اتنا جزو درست ہے کہ اس کتاب ( قرآن ) کے اجزاء ( سوروں ) کی ترتیب بنی امیہ کے پہلے تمران خلیفہ تالث عثان بن عفان نے اپنے زمانہ میں دلوائی ہے۔ گر الفاظ قرآن اور متن دل وزبان ہی پر آیا۔ ان ہی الفاظ کا مجموعہ آیات قرآن کی صورت میں تکفوظ تھا جسے پہلے خلیفہ اول ابو بکر این ابی قاف نے سوروں کی شکل میں ترتیب دلایا۔ پھر خلیفہ تا ان میں ان خلیفہ اول ابو بکر این ابی قاف نے سوروں کی شکل میں ترتیب دلایا۔ پھر خلیفہ تا کہ عثول

آئین فطرت اور قانون قدرت کے خلاف کوئی بات کلام الہی میں نہیں ہو سکتی۔ بی<sup>م ی</sup>قول گمرآئینِ فطرت اور قانونِ قدرت سے مراد ہمارے محدود مشاہدات اور مختصر تجربات ہرگزنہیں ہو سکتے۔

ہزاروں مثالیں ایسی ہم نے دیکھی اور سنی ہیں جو ہمارے عام مشاہدوں کے خلاف ہیں۔ پھر ہم کسی ایسی بات کو جوصرف ہمارے تجربہ دمشاہدہ کی دنیا سے باہر ہوآ کین فطرت ادرقانون قدرت کےخلاف کیسے سمجھ سکتے ہیں۔

خالق خود ہی ہمارے حدود دومشاہدہ سے بالاتر ہےتو اس کی طرف روحانی بات چیت کوہم مادی لباس بہنا ئیس ہی کیوں جوہمیں سیجھنے میں دشواری ہو۔معاہدہ ہے اور گفتگو جس میں ایک فریق ہے خالق اور دوسرا فریق مادہ سے بے نیاز روحیں تو یہاں کی گفتگو کو کانوں سے سی جانے والی گفتگو سیجھنا عقل و دانش کا ثبوت نہیں ہے۔ وہ صلاحیتوں اور ارواح کے روحانی جو ہروں کی زبان تھی جوخالق کی ربو ہیت کی اقراری تھی۔اب مادہ کی کثافتوں میں گرفتاررہ کر کتنے ہیں جو اس معاہدہ کو اقرار سے دور ہوجاتے ہیں اور اسے فراموش کرتے ہیں یعنی اینی روحانی صلاحیتوں کو دبا کر خدا سے الگ ہوجاتے اور اس

پچھوہ ہیں جو مادی طاقتوں کو مغلوب رکھتے ہوئے اپنی روحانیت کی زندگی کو برقر ارر کھتے خالق اور اس کی طرف کے متعلقہ فرائض کا احساس رکھتے ہیں۔ یہ وہ ہیں جنہوں نے اس معاہدہ کو یا درکھا ہےاوراسے ہر گز فراموش نہیں کیا ہے۔

اب بتائیے کہ اس میں آئین فطرت اور قانون قدرت کے خلاف کیا بات ہے۔اسی طرح انسان کی خلافت عیسیٰ علایتا، کی ولا دت، اصحاب کہف کی نیند، یوسف علایتا، کا حسن، سلیمان علایتا، کی قدرت، نوح علایتا، کا طول حیات، خصر علایتا، کی عمر جاودانی، جانوروں کی بات چیت، موٹی علایتا، سے تکلم،

ان تمام باتوں میں سے کوئی بھی ایسی نہیں جس کے خلاف کوئی عقلی دلیل قائم ہو زیادہ سے زیادہ یہی ہے کہ دہ غیر معمولی بات ہے جو عام طور سے نہیں ہوا کرتی ۔ مگر ایسی غیر معمولی باتیں دنیا میں مختلف اسباب کی بناء پر ہوتی ہی رہتی ہیں کون کہہ سکتا تھا کہ آ دمی ہوا پر اڑیں گے ۔ میڈزشتہ ہزاروں صدیوں میں کسی نے نہیں دیکھا تھا مگر بیآئین فطرت اور قانون قدرت کے خلاف تھا؟ اگرا بیا تھا تو آج بیہ کیسے وجود میں آگیا۔ کس کے مشاہدہ میں آیا تھا کہ ہزاروں میل کی آوازا پنی جگہ پر بیٹھ کر سن لی جائے مگر پھر بھی بیہ قانون فطرت اور آئین قدرت کے خلاف نہ تھا نہیں تو آج آنگھوں کے سامنے نہ آتا۔

یہی صورت معجزات انبی ملایظا ء کی ہوتی ہے وہ عام مشاہدات سے باہر ضرور ہوتے ہیں مگر عقل کے خلاف نہیں ہوتے اس لئے انہیں قانونِ فطرت یا آئین قدرت کے خلاف نہیں سمجھنا چاہئے۔

مٹی سے بنائے پتلے کوملائکہ سے سحبرہ کرانا اس منصب کی اہمیت دکھلانے کے لئے جس کے واسطے بیرخا کی نژادانسان مقرر ہوا ہے نہ قانون قدرت کے خلاف ہے نہ آئین فطرت کے منافی ۔

کتاب سے مراد وہ الفاظ قرآنی ہیں جو قلمبند ہونے پر بصورت کتاب مرتب ہوتے ہیں اس کے لئے خداور سول کے لئے کتابت ثابت ہونے کی ضرورت نہیں ہے۔ امت کے لئے چار نکاح عدالت کی شرط کے ساتھ اور وہ بڑی دشوار۔ پی غیر کی آزمائش کو سخت رکھا گیا۔ متعدد از واج کی موجودگی میں نہ کسی کے حقوق میں کو تا ہی نہ دوسر فرائض میں فروگز اشت۔ پی معمولی انسانوں کا کام نہیں ہوسکتا۔ موقع پر زندہ کرنا۔ پیر سب وہ غیر معمولی مظاہرات ہیں جو کسی دلیل عقلی سے غیر مکن الوقو عنہیں ہیں۔ پیر نے کہا کہ قہر الہی سے جو بستیاں اجاڑی کئیں ان میں معصوم بیچ موجود بلکہروایات سے پتہ چلتا ہے کہ عذاب کے بہت پہلے سے اولا دکا سلسلہ طع کر دیاجا تاتھا۔

کلام اللّہ کے معنی کئی دفعہ دہرائے جاچکے اللّہ کا خصوصی پیدا کیا ہوا کلام خواہ جسم میں ہویا جان میں، یہی وہ ہے جوخدا کی طرف منسوب ہوتا ہے۔

وہ سب کارب ہے اور ہرایک قوم کونواز تار ہا ہے۔ سب سے آخر عرب کونواز ا کیونکہ ان میں قومی عصبیت سب سے زیادہ تھی کسی اور پر کلام اتر تا تو وہ مانتے نہیں ان کی اصلاح کے لئے اس کی ضرورت تھی کہ کلام ان میں اتارا جائے ان کی زبان میں ہو۔ زبانیں سب این این قوم کی ایجاد ہیں۔ اگر خدا ان سب کو چھوڑ کر کسی نئی زبان میں اتارتا۔ تب تو پھر کوئی بھی نہ سمجھتا۔ اسی لئے عرب میں جوسب سے ضیح زبان تھی تجاز کا لہجہ اور قریش کا محاورہ اس کونتخب کیا۔ بیخدا کی نہیں۔ ہماری محتا جی ہے کہ ہماری زبان میں ہوتو ہم سمجھیں۔ اسے دنیا کے موجودہ نظام سے کام نکالنا منظور تھا ضرورت کیا تھی کہ وہ زبان میں توڑ پھوڑ، دماغ انسانی میں تصرف کرے۔ وہ قادر ہر ممکن بات پر ہے۔ مگر ممکن ہر شے جوقدرت کا متیجہ ہو حکمت کے مطابق تونہیں ہوتی۔

بیغلط ہے کہ جو چیز قدرت کی طرف سے ہے وہ بلاامتیاز خاص وعام، بلاتفریق ادنیٰ واعلیٰ بلاتخصیص انہیاءواوصیا، بلااستثنائے شخصے سب کے لئے برابر ہے۔

عقل، قوت طاقت، بلکہ خط و خال، قدوقامت، شکل شائل سب قدرت کی طرف سے ہیں مگر برابرنہیں ہیں۔

مناظر قدرت، چاند کی چاند نی، آفتاب کی دھوپ، فضا میں آواز زبان پر ذائقہ، زہر کااثر، اشیاء کی تاثیر، تکلیف وراحت کا احساس، تناسل کا قانون، تخلیق کے قاعدے،موت کے اسباب مختلف حالات کے لحاظ سے جدا گانہ ہیں۔ خالق کے عطیہ حواس خمسہ،قوت ناطقہ،جسم، روح، عناصر سب کے لئے ہیں مگر

پھر بھی مختلف طبائع واشخاص میں مختلف ہیں۔ قدرت کے تحفے ہوا یانی، گرمی، سردی، برسات، دن، رات، چاند، سورج، تارے، زمین آسان، سارے سب کے لئے ہیں مگر خواص اور حالات الگ الگ ہیں قدرت کے عظیم الشان کا رخانہ میں صلاحیتوں کے لحاظ سے تفسیم اور تفریق قائم ہے۔ یے شک اللہ کی جانب سے مذہب سب کا ایک ہے مگرمستفید ہونے میں اپنے عقل وعمل کی طاقتوں کے اختلاف سے تفرقہ ہے۔ خدانے کتاب دی سب کوایک مگر شیچھنے میں د ماغ و ذیہن کی قو توں کی تبدیلی سے امتیاز ہے۔ قدرت کے عطیقو توں کے بڑھنے کے ساتھ ترقی کرتے ہیں کوئی ضرورت نہیں کہایک ہی کتاب ابتدائے خلقت سے دی جائے۔وہ دلچیپ ودنشیں ہے مگر اکثر میں شبھنے کاقصور ہے۔ ہدایت خدا کی طرف سے بے مگراس سے اٹر لیناارا دہ داختیار کے ساتھ وابستہ ہے۔ بے شک، اختیار کی طاقتیں داخل فطرت ہیں مگرخوداختیار ہی میں دونوں پہلوؤں کی <sup>ع</sup>نجائش ہے۔ مذہبی اصول میں ہرگز تبدیلی نہیں ہوتی۔ نہ وہ قابل ترمیم میں ہیں۔ بیہ شریعت کے آئین ہوتے ہیں جن میں حالات کے لحاظ سے تبدیلی وترمیم ہوتی ہے۔ خداخودسب بندوں کی پکساں سمجھ میں کت یا جواس کی کتاب سب بندگان اللي كي شمجھ ميں يكسان آئي اور سب كو يكسان شمجھا تا۔ اصول ميں تمام ہادي مثفق القول ہیں۔لیکن احکام منوعات،میراثی ترتیب،تعزیر ی قوانین، مالی حقوق میں زمانہ کے اعتبار *سے فر*ق ہوتا ہے جو حکیمانہ نگاہ کا تقاضا ہے۔ ہدایت انسان کے لئے ہرگز غیرارادی واختیاری افعال کی طرح نہیں ہے جو

ہدایت السان سے سے ہر کر میراردی واسیاری افعال کی طرک میں ہے بو خود بخو دسرز دہوں بلکہ انسان کے حسن کارکردگی کا نتیجہ ہے۔اگرایسا ہوتا تو جزا دسزا برکار

انسان \_\_\_قر آن کی نظرمیں

ہوتی۔تعریف دمذمت کا استحقاق نہ ہوتا۔

جس متحیر عقل کوقدرت کی لامحدود کا ئنات، خلقت کے اژ دہام، ستاروں کے جمگھٹے، ساروں کے انبوہ میں محض ایک معمولی ستارہ دنیا،اور دنیا کی پے شارمخلوق میں سے ایک ضعیف البیان انسان اور پیکرانسانی کے خجملہ تمام اعضاء کے آنکھ کی تیلی کے جھوٹے سے تل کی حقیقت اور اس کے رموز واسر ارمعلوم نہ ہوں یا جو آئھ کر ہُ ارضی کے تین حصوں کو گھیرے ہوئے یانی کے ایک قطرہ میں ایک سومبیں طرح کی خلقت کے نظارہ سے لاکھوں بریں محروم رہی ہواوراب جدید سائنس کے آلات سے احساس کر سکی ہو، یاجس کی نظریں عالم کے نظام اور اجسام کی کشش میں ڈانوال ڈول رہی ہوں کبھی زمین کو مرکز مانیں اور بھی سورج کو یا جوعناصر کے اعتدال اور ذرات کے امتزاج کے کیمیا وی طریقہ کو نہ ہجو سکی ہوں اس لئے باوجودا جزاءکو ہمجھ لینے کے پھربھی علیحدہ اجزاءکواس طرح تر کیب د یے برقادر نہ ہوں یاجس کوغور دفکر میں سینکڑ وں سنسان خاموش را تیں جاگ کر کا ٹنے کی ضرورت یڑی ہو پھربھی نقطہ حقیقت دور ہی رہا ہویا جسے تبادلہ خیال میں صدیا د ماغوں سے مشورہ اور بیسیوں کتابوں سے سبق لینا پڑا ہو۔ پھر بھی آخر میں وہ یہی شمجھا ہو کہ ہمارے مجہولات کی دنیا معلومات سے زیادہ ہے یاجس کی غلطیوں اور خامیوں کا بیدعالم ہو کہ ایک ایک صفحہ لکھنے کے لئے درق کے درق سیاہ کرکے پھر چاک کر ڈالے ہوں اس کے متعلق کس طرح باورکیا جاسکتا ہے کہ وہ عالم کا ئنات کے اسرار ورموز کو بالکل سمجھ سکتا ہے یا اپنے محسوسات ومشاہدات کومعیار حقیقت سمجھ سکتا ہے۔

پھر جب کہ ہرانکشاف کا کا شف اور صنعت کا موجدا پنے اپنے وقت میں ایک ہوا ہے پھر دوسروں نے اس کی پیروی کی توبیہ باور کرنے میں کیا حیرت ہے کہ کسی وقت میں بیر محیط عالم قدرت کسی ایک کامل انسان سے راز داری رکھتی ہو بات کرنے والی نہ تہی، وہ کلام کی خالق ہے اسی لحاظ سے وہ اپنے ارادہ کے مطابق جو بات ہوا سے پہنچاتی اوراپنے منشاءکو پورا کرتی ہے۔ عقل ہرگز مشاہدہ اور دستورکی پابندنہیں ہوتی۔وہ دلیل کے پیچھے چلتی اور حجت کی تلاش کرتی ہے جب تک کسی شے کے غیرممکن ہونے پر دلیل نہ قائم ہودہ اسے امکان کے دائرہ میں برقر اررکھتی ہے۔

عقل اسی معیار پر مضامین مندر جدقر آن کو جانجتی ہے اور ہر ایک کی صحت کا اقر ارکرتی ہے۔ وہ نیسی سلیلہ کی تخلیق کو بعید از حقیقت سمجھتی۔ نہ نوح سلیلہ کے طول حیات کوخلاف فطرت جانتی۔ نہ یوسف سلیلہ کے حسن۔ موسی سلیلہ کے ید بیضا۔ اصحاب کہف کی نیند، خصر سلیلہ کی عمر جاود انی کو لایعنی قصہ کہانی کہتی ہے۔ بیر سب با تیں مادیت میں گھرے ہوئے اوہا م کی ہیں جو محسوسات کے شکنج میں اسیر ہو کر اپنے عقلی جو ہر کو کھو بیٹھتے ہیں۔ عقل ان کی باتوں سے فریادی ہے اور سب سے زیادہ اس بات پر چراغ پا ہے کہ بیا پی من کی آگے سچا رو مرے مثل اصل ہے مجبوراً عقل 'جواب جاہلاں'' پر اکتفا کرتی ہے اور خاموش اختیار کرتی ہے۔

جس طرح انسانوں میں باہم فرق ہے، مقامی تا ثیر، ماحول کے اثر ہے، کالا گورارنگ، انچھی شکل، بری صورت، چھوٹے بڑے قد قو ی اور ضعف اعضا وغیرہ، مختلف اسباب کے ماتحت ہیں یوں ہی انسانی ذہنیت د ماغ اور اس کے ادرا کات میں فرق ہوجا تا ہے۔ مادیت کی فضا میں رہنے سہنے بسنے اور سانس لینے والے اشخاص میں زیادہ تر مافوق الطبیعت ادرا کات سے قاصر رہتے ہیں، میان کی عقل کانہیں ماحول کا قصور ہے جوعقل کو کا منہیں کرنے دیتا۔ مگر وہ اس کا احساس نہیں کرتے وہ کہہ دیتے ہیں قدرت نے ہر شخص کے د ماغ میں عقل ودیعت فر مائی ہے اس لیے عقل سے مجھا ہے تو سمجھا دیجئے۔ تھلا کوئی سمجھائے جمیح پر عمل ہوا تو تمام کوششیں بے سود ہیں۔ نہ انبیاء و مرسلین ملالا کے نصائح فائدہ مند، نہ قرآن کی ہدایت کا رآمد، نہ خداوندی مذہب سمجھانے میں کا میاب ہے بیرسب با تیں اپنے ہاتھوں، سب کوتا ہیاں اپنے گنوں سے ہیں۔ ذاتی افعال کا نتیجہ ہیں قدرت کو اس سے کیا سروکا ر۔ اس کی کتاب سب کے سجھنے کے لائق اور مذہب سب کے ماننے کے قابل ہے۔ اس کے یہاں مساوات ہے۔ وہ عادل ہے۔ اس کے گھر انصاف ہے۔ وہ سب کے لئے یکساں، اس کے زد دیک سب براہر ہیں۔

7\_روح مذہب وعقل روح حیوان کی جان کوروح کہتے ہیں مگر وہ ہے کیا؟ اس کی حقیقت لوگوں کی سمجھ سے باہر ہےات لئے جاننا جاہتے کہ امررب ہے۔ انسانی روح اس کے ساتھ بہت سے خصائص ادراک کی حامل ہے اور جسمانی خواص سے الگ ہے اس لئے اس کے ماننے میں کیا عذر ہے کہ وہ وجودجسم سے ماقبل ہے اور مرنے کے بعد بھی ناپید نہیں ہوتی۔ جب کہاس کے خواس جسم سے الگ ہیں جسم کی ناتوانی کے باوجود دہ توانا اورجسم کی توانائی کے باوجود دہ ناتوان ہوتی ہے۔جسم کے مرض کی حالت میں وضحیح اورجسم کی صحت کی حالت میں وہ اکثر مریض ہوتی ہے۔ پھرا گرجسم کی فنا کے ساتھ وہ ہاقی رہےتو اس میں عقل کو کیا گنجائش انکار ہے۔ فضامیں اس کی سیر کرنا۔جسم سے پھر کمحق ہونا۔ دادی السلام یا دادی برہوت میں قیام ہونا، بیہ باتیں مذہبی روایات میں واردییں۔جوکسی عقلی اصول کےخلاف نہیں ہیں لیکن دوسر ےجسموں میں حلول کرنا،سر پرآنا، شیطان بننا، ایک جسم سے دوسر یے جسم میں منتقل ہوا کرنا۔ بهوت بریت، برم راکس، اگیابیتال، شهید مرد، نٹ بن جانا، درختوں میں عمارتوں میں ٹھکا نابنالینا۔ بازاری باتیں ہیں جن کی مذہب پر ذ مہداری نہیں۔ شریر آ دمی اس دنیا میں ہیں شیطان ہیں۔ بعد مردن ان کے شیطان بننے کی کوئی

سمر یرا دی آن دنیا یں بیل شیطان بیل۔ بعد مردن آن کے شیطان بسے کا توں اصلیت نہیں دوسرے جسموں میں حلول کرنا آریوں کا آوا گون ہے اس کو مذہب اسلام سے کوئی واسطہنہیں ۔

اساب وسامان خانہ داری سے مستفید ہونے کے معنی صرف اتنے صحیح ہیں کہ اگرکسی غریب کواس کے ذریعہ سے امداد پہنچائی گئی تو اس کا نیک صلہ قدرت کی طرف سے دینے والے کی نیت کے لحاظ سے میت کی روح کو حاصل ہو سکتا ہے جواخر وی نعمتوں کے لباس میں ہوگا۔ ایسا ہر گزنہیں کہ بید دینوی ساز و سامان بجنسہ روح کے کام آئے۔ اور اس سے وہ فائد ہوا ٹھائے۔ قوت جاذبہ و نامیہ کو روح کہنا غلط ہے اس لئے کہ بیتو پھول پتی گھانس اور درخت میں بھی موجود ہے۔ مگر روح اس میں نہیں مانی جاتی وہ حیوان سے مخصوص ہے۔ اور انسانی روح وہ اس سے خاص ہے۔ مواکی ضرورت نبا تات کے لئے بھی و لیے ہی ہی ہے جیسے حیوان کے لئے پھر اس کی جان کو روح کیوں نہیں کہتے۔ پرانے زمانہ کے ریاضت کرنے والے سادھوں بر سوں تک سانس رو کے نہیں پنچتی تھی پھر بھی اس عالم میں روح ان کے جسم میں اعضاء کے ذریعہ سے نہیں پنچتی تھی پھر بھی اس عالم میں روح ان کے جسم میں مضاء کے ذریعہ سے

پھر بھی روح موجودتھی اگر روح نہ رہتی تو ہمیشہ کے لئے مرجاتے پھر سانس کیسے لیتے۔ معلوم ہوتا ہے کہروح کوئی اور چیز ہے۔

تیجیپچروں کی کشش، دل کی حرکت سے ہوا کی آمد ورفت کے ذریعہ فضا کے حیات بخش اجزاء کا پہنچنا، اور برے اور مصر اجزاء کا نکال پچینکنا، خون کا دوران، عناصر کا اعتدال اور امتزاج، اجزاء کی تر کیب اور تر تیب، اندرونی اعضا کاعمل میہ سب روح کے آثار ولواز مہیں۔روح کے نگلنے سے میتمام مشینری بے کار اور معطل ہوجاتی ہے روز ہزار پرزے بگڑیں جب تک روح ہے اسی وقت تک زندگی قائم رہتی ہے اور نفس کی آمدو شد برقر ارر ہتی ہے۔ قدرت نے عالم کا نظام اسباب پر قرار دیا ہے مگر اپنے سے علاقہ قطع نہیں کیا ہے وہ جب چاہتا ہے اسباب کا نظام بدل دیتا ہے۔اور نتائج میں تبدیلی کر دیتا ہے۔ اس لئے ہر شے جوفنا ہوتی ہے کسی سبب سے فنا ہوئی مگر پھر خدا کی مشیت کے ماتحت۔ بے شک خصوصی حیثیت سے مشیت کاعمل اس وقت نما یاں ہے جب نظام اسباب کی رفتار کورو کنا اور ان کے روید کا بدلنا ہوور نہ جو عام نوعی نظام جاری کر دیا اس کے مطابق ہوگا اور اس کے ہر ہر جز و میں خصوصی منشا اور مفاد کے ڈھونڈ نے کی ضرورت نہ ہوگی ۔ جبکہ بحیثیت مجموعی وہ پور انظام ایک خاص حکمت اور مسلحت پر مبنی کیا گیا ہے۔

بڑے فائدے کے لئے چھوٹے نقصانات گوارا کئے جاتے ہیں اور میزان میں آکر وہ نقصان نقصان نہیں رہتے بلکہ فائدہ بن جاتے ہیں۔ یہی حالت نظام کائنات کی ہے۔

خالق کا کام بے شک بنانا ہے۔اور بگاڑنا بھی اس کا حقیقت میں بنانا ہی ہوتا ہے۔کوتاہ نظرانسان اسے بگاڑنا سمجھتا ہے پھر بننے بگڑ نے میں خوداسی نے اسباب کاعمل دخل رکھا ہے اسی لئے بیماری میں علاج سے عناصر، اعضا، اعصاب کا امتزاج درست کیا جاتا ہے اور یہ قدرت کے خلاف مقابلہ نہیں قرار پاتا، نہ حفظان صحت کے کالجوں میں اس کے مقابلہ کوامدادی افواج کی تیاریاں ہیں بلکہ یہ سب بھی قدرت کے منشاء پر عملدر آمد ہے۔

اس نے ان اسباب کو مقرر کیا ہے اور اس نے ان میں اثر دیا، بے شک وہی کبھی اس اثر کوسل بھی کر لیتا ہے۔ مگر ہمیں تو عام قانون پر عمل چا ہے اور کا میا بی کے لئے پھر بھی قدرت سے لولگا نا چاہئے کہ اسی کی بید سب فوج ہے اور اسی سے ان افواج کی کا میا بی کی ڈھارس ہے۔

عقائد ومراسم جو باتیں مدت سے چلی آئی ہیں، انہی کے مطابق عملدرآ مدکو

رواج کہتے ہیں۔ عقیدہ کورواج پر ہر گز مین نہیں ہونا چا ہے بلکہ عقل اور استدلال پر مین ہونا چاہئے ۔ ب شک مراسم رواج سے متعلق ہوتے ہیں۔ وہ اگر خلق خدا کے لئے فائدہ رسان ہیں اوران کی کوئی عقلی بنیاد ہے تو انہیں باقی رہنا چاہئے ورنہ ختم ہونا چاہئے۔ مراسم اکثر بڑھ کر مورو ڈی خلل دماغ ہو گئے ہیں یہ یقیناً اصلاح طلب ہیں۔ قدرت نے ہم کولا محد ودعقل اور گویائی دے کر انسان بنادیا۔ دماغ دیا ہے کہ سوچ کر سمجھنے، نطق دیا ہے کہ یو چھ کر سمجھنے، آنکھیں دی ہیں کہ پر انے قضے، گزرے افسانے، قدیم مقولے، موجودہ فضا کود کچھ بھال کر سمجھنے، تب محھ کی اصلاح یا چے اندازے کے لئے عقل عنایت کی ہے۔

بہترین انسان وہی ہے جو قدرت کی دی ہوئی نعمتوں کو اچھی صورت سے صرف میں لائے۔ کسی بات کا بلادلیل اقرار نہ کرے۔ کسی بات کا بلا دلیل ا نکار نہ کرے جبکہ میصح ہے کہ فطرت کے آئین میں قوت، خواہش، قد، نیند، عمر، وغیرہ کی کوئی حد مقرر نہیں تو پھر کمی یا زیادتی کے درجہ پر ناک بھوں چڑھانا عقل کے اصول پر صحح نہیں ہے۔ عام و خاص کے اعتدال ادر کم و میش کے اوسط پر دل کی تسلی ہوجائے تو ہوجائے۔ د ماغ کوسکون نہیں ہوسکتا جب کہ انہی اوسط حدود میں آخری نقطہ معمول سے باہر ہی ہوگا۔ تو پھر اس آخر پر بھی اضافہ کا امکان کیوں نہ ہو۔

قوت! کوئی شخص دو چار چومن کا وزن اٹھالے، اور رام مورتی صاحب بقول شخص تر کیب سے ۳۸ من پتھر کا سینہ پرتو ڑ ڈالیس تو آخر ۸ سادونا چھہتر من کا وزن اٹھانا غیر ممکن کیسے سمجھا جائے۔ د ماغ یہاں خاموش اور عقل دم بخو در ہے گی انکار کی جرات نہ کرے گی۔ داہمہ ہے جو مشاہدہ کے آگے ایک اپنچ قدم آگے بڑھانے میں تھرا تا ہے۔ وہ تو رام مورتی صاحب کا قصہ بھی اگر پہلے پہل سنتا تو انکار پرتل جا تا اس لئے کہ اس کے سامنے وہ انو کھا تھا تو اس سے زیادہ طاقت کے مظاہرہ پر بھی وہ انکار کی جرات کرتا ہے۔

انسان \_\_\_قر آن کی نظرمیں

گرعقل دوراندیش کہتی ہے کہ جب قوت کی کوئی حدنہیں مقررتواس سے زیادہ بھی قوت کا امکان ہے یوں ہی خواہش،قداور نیند کو تمجھ لو،عمر کے لئے سی نے کوئی میعاد مقررنہیں گی۔ کوئی حد قرارنہیں دی۔ابتم اصول فطرت کے مشاہدے تک مانتے ہوتو جوآخری مشاہدہ قرار دو گے وہ عام نظام فطرت سے الگ ہی ہوگا۔

پھر جب عام نظام سے وہ الگ ہے اور مانا گیا اس لئے کہ مشاہدہ میں آگیا تو اس سے زیادہ مقدار کے مشاہدہ کا اگر کوئی ادعا رکھتا ہوتو تم س عقلی اصول کی بناء پر اس کا انکار کرو گے۔اس کا باور نہ کرنے والا اپنے محدود مشاہدات کے حلقہ کا قیدی واہمہ ہے۔ اس کو عقل سے کوئی تعلق نہیں۔

عقل کو برکار بدنام کرنا اینی انسانیت کو دهها لگانا ہے۔عقل تو دلیل کی پابند ہے۔ وہ بلادلیل ہرگز کوئی مفروضہ قائم نہیں کرتی۔ نہ کسی بات کا انکار کرتی ہے۔ نہ وہ واقعات کومشاہدات کا پابند بھتی ہے۔

نظام قدرت میں مداخلت اور آسان پر دست دراز کی اگرائی کے منشاء سے ہو جواس نظام کا موجد اور آسان کا بانی ہےتو ہمارا یا کسی کا اجارہ نہیں ہے۔اس کی قدرت کو مان کراس کی کارفر مائی کاا نکار بالکل بعید از انسانیت ہے۔



بحا تاہے۔ ڈاکو، چور،اٹھائی گیرے کمز ورحکومتوں کے دور میں خوب مزےاڑاتے ہیں اور پھربھی بال برکانہیں ہوتا۔

مہماجن ہزاروں غریبوں کے گھر بربادکر کے اپنی دولت میں اضافہ کرتا ہے اور مونچھوں پر تاؤدیتا ہے۔ آئین وقانون کی آڑمیں حکام کی طرف سے سینکڑوں مظلوموں کے گلے کٹتے ہیں اوروہ مطمئن ہیں اس لئے کہ قانون خودان ہی کے ہاتھ کا کھیل ہے۔ بتائے ان تمام جرائم کی پاداش میں کون سادل کا دھڑکا جنم میر کا اضطراب، نتیجہ کی دہشت ،صحت کی خرابی، انجام کی دھمکی حشر بر پا کردیتی ہے۔کون سی عدالت کی زخمتیں اور قانونی سز ائیں قیامت ڈھاتی ہیں۔

وہ ہرگز گنا ہوں کے ارتکاب کی جسارت نہیں رکھتے۔ جواندیشہ معاد سے آزاد ہیں انہیں جرائم سے بازر کھنے کے لئے صرف قانونی تحفظ کا سامان کافی ہے اس لئے وہ جرائم سے منتفز نہیں ہوتے بلکہ صرف اپنے بچاؤ کے خواہاں ہی رہتے ہیں۔

9 \_ مذہب اسلام مذہب وعقل

مذہب اسلام باامن و امان عرصہ کیات طے کرنے کے لئے مافوق انسانی لامحدود طاقت کو بجو کر اور مان کر کچھ اصول کے پابند ہوجانے کا نام مذہب ہے۔ خداوندی پیغام کے سامنے سر تسلیم خم کرنے کا نام اسلام ہے۔ جس نے اس پیغام کو نہ مانا کا فر ہوا یہ تفریق ہمیشہ سے قائم ہے خدا کا دین ہمیشہ سے اسلام رہا اصطلاحی طور پر نام بے شک حضرت ابراہیم ملاح سے چلا۔ پیغام ایک تھا پیغام لانے والے بد لتے گئے اور اصلاح خلق کے عملی تعلیمات پروگرام کے مطابق تبدیل ہوتے رہے ہر پیغامبر کے پیغام مسلم قرار پائے۔

اس پیغام کے آخری حامل اور شریعت کے معلم حضرت محد مصطفی تصاس لئے آخری معیار اسلام اور کفر کا آپ کی رسالت کو تسلیم کرنا اور نہ تسلیم کرنا قرار پایا۔ اب جننے لوگ آپ کے پہنچائے ہوئے پیغام اور بتلائی ہوئی شریعت کو مانتے ہیں وہ مسلم کیم جانے کے حقدار ہیں۔ اسلام کے اصل اصول کو فطری بھی کہہ سکتے ہیں کیونکہ ہوش وحواس میں رہ کر ہر انسان اپنے خالق کا مقر ہے اور اگر باپ دادا کے راستے کی محبت ، ماحول کا اثر ، پرانے رسم ورواح کی لاح مانع نہ ہوتو خالق کے پیغام کے سامنے سرجھکانا بھی فطرت کا تقاضا ہے۔

اسلام کا مذہب اٹل اور ٹھویں حقائق کا مجموعہ ہے جو ہمیشہ سے ایک حالت پر برقرار ہیں ۔

بے شک شریعت اسلام جو دسیع اور جامع اور جاودانی ہدایات کو لے کرآئی ہے

انسان ۔ ۔ ۔ قرآن کی نظرمیں

نائٹ ہے تمام گزشتہ شریعتوں کی۔ تاریخ شاہد ہے کہ علمبر دارانِ اسلام نے تبلیغ وحدانیت اور تکذیب شرک سے لاکھوں کا فرمسلمان بنا دیئے بلکہ یوں کہا جائے کہ اپنے لاجواب تعلیمات سے کروڑوں آدمی انسان بنادیئے۔

اسلام اب بھی وہی ہے۔ اس کی تطوی حقیقتیں وہی ہیں اس کے لاجواب تعلیمات وہی ہیں۔ رہ گئی " مسلمان" نام اختیار کرنے والی جماعت کی بے راہر وی تو یہ آج بھی ہے اور پہلے بھی تھی اور اس کے بعد بھی تھی اور خود پیغیر اسلام کی زبان سے اسلام کا پیغام پہنچائے جانے کے دور میں بھی تھی اور اس کے بعد بھی رہی۔ بات سہ ہے کہ زبان سے اقر اروالے سب دل سے تو مومن نہیں ہوتے۔ نہ سب ان تقیقتوں کی صحیح معرفت رکھتے ہیں۔ جنہیں وہ عقیدے کے طور پر مان رہے ہیں۔ کیونکہ ما نا اور ہے معرفت رکھتے ہیں۔ جنہیں وہ عقیدے کے طور پر مان رہے ہیں۔ کیونکہ ما نا اور ہے معرفت رکھتے ہیں۔ جنہیں وہ عقیدے کے طور پر مان رہے ہیں۔ کیونکہ ما نا اور ہے معرفت رکھتے ہیں۔ جنہیں وہ عقیدے کے طور پر مان رہے ہیں۔ کیونکہ ما نا اور ہے میں، پنچ جھوٹ میں کب نہ چھپا تھا عقیدت کو از روئے حقیقت دل میں جگی ہے اسلام کفر ہمیں ہی جھوٹ میں کب نہ چھپا تھا عقیدت کو از روئے حقیقت دل میں جگہ دینے والے ہمیں ہے م متے۔ آج بھی وہی صورت ہے امتدادزمانہ سے پچھ برتر سہی حالانکہ برتر تھی نہیں کہہ سکتے۔

ہر فرقہ کا دوسرے فرقوں کو کا فربنانا، بے بنیاد باتوں پرلڑنا جھگڑنا، تعلیمات اسلام کے خلاف لباس، وضع ، سوسائٹ کی پیروی اور رواج کی پابندی اور اپنے خود ساختہ رسوم قد یمہ اور سلمات دیرینہ کی پابندی کرنا۔

یہ باتیں بے شک افسوسناک ہیں جواسلام کی ترقی میں سدراہ ہیں مگر عقل کا کام ہے کہ دہ حقیقت کے جواہرات کی تلاش کرے اگر چہ دہ گرد میں اٹے ہوئے ملیں۔ گرد جھاڑ وتو ہیراا پنی چک پوری دکھلائے گااس کی قیمت میں کمی نہیں ہوگی۔ کتب پارینہ، اقوال دیرینداور مسلمات سابقہ بے شک ماننے کے قابل ہیں۔ بشرطیکہ مستند وجوہ سے ان کی صحت ثابت ہو۔ عقل کوفقل سے دبانا اور مسائل عقلیہ کو تاویل سے مکرانا درست نہیں بشرطیکہ وہم کوفقل اورمحد ود مشاہدہ کے نتائج کو مسائل عقلیہ کے نام سے پیش نہ کیا جار ہا ہو۔ مشاہدہ جزئیات سے متعلق ہوتا ہے اور اپنی حد میں اس کے مکرانے کا کسی کوفق نہیں مگر چاہ بہ نقبہ میں جن کہ بیا ہے ہوتا ہے اور اپنی حد میں اس کے مکرانے کا کسی کوفق

نہیں مگر مشاہدہ کا نتیجہ ہمیشہ جزئی ہوتا ہےاوراس پرکلی اصول کی بنیا دقائم نہیں ہو سکتی ،او ہام پرتی کبھی حقیقت پروری کا ذریعہ نہیں ہو سکتی مگر آج کل کی روشن میں او ہام کو مسائل عقلیہ اور عقلی دلائل کواو ہام سے تعبیر کیا جانے لگا ہے۔ .

خرد کانام جنوں رکھ دیا، جنوں کاخر د

عقائدا گردهیقت کے مطابق ہیں توان کی پرورش میں حقیقت کی پرستش ہے۔ پیرا گرر ہبر حقیقت ہوں توان کی پیرو کی صحیح طریقت ہے۔ ملاا گر عالم باعمل ہوں تو ان کی تقلید عین ہدایت ہے۔ مرشد اگر واقعی " مرشد" یعنی راہ رشاد کے مالک ہیں تو ان کے ارشاد کی تعمیل نجات کی ضامن ہے۔ مگر آب وسراب میں تمیز ، یاقوت اور ایمی ٹیشن میں فرق عقل وشعور کی آزمائش اور انسانیت کی کسوٹی ہے۔ خدائے واحد کے علاوہ پرستش کسی کی صحیح نہیں مگر اس کی طرف تعلق سے کسی کی تعظیم ، کسی شے کا احتر ام خواہ وہ کوئی قبر ہو۔ کوئی شہیہ ہو۔ یا کوئی خداسا خدتہ یا خود ساختہ چیز حقیقاً اللہ کی پرستش اور اس کی عبادت ہے نیت میں زمین آ سمان کے مزت ہوتا ہے۔ کعبہ بھی خود ساختہ ہے۔ قرآن کے نفوش بھی میں زمین آ سان کا فرق ہوتا ہے۔ کعبہ بھی خود ساختہ ہے۔ قرآن کے نفوش بھی کا تب کے خود ساختہ یا خود ساختہ چیز حقیقاً اللہ کی پرستش اور اس کی عبادت ہے نیت کا تب کے خود ساختہ یا خود ساختہ چیز حقیقاً اللہ کی پرستش اور اس کی عبادت ہے ہیں کا تب کے خود ساختہ یا خود ساختہ چیز حقیقاً اللہ کی پرستش اور اس کی عبادت ہے ہیں کا تب کے خود ساختہ یا خود ساختہ چیز حقیقاً اللہ کی پرستش اور اس کی عبادت ہے ہیں ہوگا نا عین اسلام ہمان کا فرق ہوتا ہے۔ کو ہو ان کی طرف حاصل ہے۔ واقعات و معرفرات اگر تی ہوتا ہے۔ خال کی خال ہی ہوں تو ان کی ماختی ہیں سند میں اسلام ہے اس نسبت کی وجہ سے جو ان کو خالق کی طرف حاصل ہے۔ اسلاف کے کارنا مے ضرور عزت وافتان کی طرف حاصل ہے۔ اسلاف کے کارنا مے ضرور عزت وافتان کی ساتھ طاہر کرنے کے مستحق ہیں ، ب شک وا قعات میں اصل اور تراشیدہ، کارنا موں میں کردہ اور ناکردہ کے جانچ کی ضرورت ہے۔ مگر پچھ غلط اصول یا خود ساختہ تو ہمات کی بناء پر ہر وا قعہ اور معجز ہ کو آنکھ بند کر کے تراشیدہ اور ہر غیر معمولی کارنامہ کو ناکردہ کہہ دینا بھی آج کل کے د ماغوں کا بڑا کارنامہ ہے جو عقل وہوش کے مخالف ہے۔

اسلام عقلی مذہب ہے تو اس کے اصول کا ماننا بھی ضرور ہے اس مانے کا نام عقیدہ ہے پھر مطلق اعتقاد کی نئے وین کیوں اکھاڑتے ہو۔ اس کے احکام کو عقل و دانش کے مطابق جانتے ہوتو ناواقف لوگوں کو واقفیت حاصل کرنے کے لئے واقف کا رلوگوں سے دریافت کرنا ضروری ہے۔ پھر مطلق تقلید کی مخالفت کیوں کرتے ہو۔ اسلام کی کتاب بے شک رفعۃ آسمانی اور باعتبار خلقت نسبتہ کلام آلہی ہے۔

غلط ہے جو کہے کہ آسان پر خدا کا مقام ہےاور وہ وہاں بیٹےا ہوارسولوں کو بھیجتا ہےاور کتابوں کو نازل کرتا ہے۔

بے شک ایساہی ہے کہ ہم اپنے پیکر میں سرکوتما ماعضا سے برتر پاتے ہیں اس لئے اپنے اشارہ میں خدا کورفعۃ ً اوراد باً سر سے او پر اوراپنے محاورے میں افلاک سے بالاتر بتاتے ہیں حالانکہ قدرت کی حیثیت سے اس کو جہات ستہ میں او پرینچے آگے پیچھے دہنے بائیں کسی طرف محدود نہیں بنا سکتے۔

بانی اسلام عام ذرائع تعلیم کے لحاظ سے ان پڑھ تھے مگر علم ومعرفت اور عقل و حکمت کا جو ہران کا خداداد تھا۔ اپنے دماغ سے جو با تیں انہوں نے دنیا کو بتلا عیں اور سنائیں وہ احادیث کہیں گئیں ان میں بھی حکمت اور دانشمندی کے خزانے مضمر ہیں مگر خود ان کے دل وزبان پر قدرت کی طرف سے ایک ایسا کلام جاری ہوتا رہا جس سے خود ان کے اقوال کو کوئی نسبت اور مما ثلت نہیں اس کو وہ اپنے رب کا کلام مانتے اور بتلا لیے تھے۔ اور اپنے خالق کی طرف سے ایک سفیر لیعنی جرئیل کے ذریعہ آیا ہوا ظاہر کرتے ہتھے۔ انہوں نے جبرئیل کی تشریح اوصاف کے ذریعہ سے اس طرح سے کی کہ معلوم ہواوہ خدا کی روحاني مخلوق ايك فرشته ہے۔ جر کے معنی پیغام اورئیل کے معنی قوت الہید کہنا آپ کے تول کی بلاوجہ تاویل اوراینے دل کی ایجاد ہے۔حضرت کے دعوے سے اس کا کوئی تعلق ہی نہیں۔ جماعت اسلام نے بھی صرف ان ہی اقوال کو جوان کے ذاتی کلام سے متاز ادر بالاتر تصحفدا کی طرف سے اترا ہوا کلام مانا ہے ادراس دحی کا مجموعہ قر آن، عرب کے لہجہ میں او پر سے آیا ہوافر مان ہے۔ بانی اسلام کی سیرت تھی کہ سوال کا جواب، نیکی کی ہدایت، بدی سے ممانعت یا کسی بات کاحکم اینے دل سے نہ دیتے تھے، بلکہ اس نیبی طاقت کی ہدایت کے منتظرر سے یتھےدل سے سوچ شمجھ کر جو باتیں کی ہیں وہ حدیثیں ہیں تمہارے ہمارے سامنے موجود ہیں۔ان کاانداز،طریقہ طرزایک خاص ہےاورجودحی ربانی کا کلام ہےوہ بھی سامنے ہے اس کاانداز وطریقہ بالکل جدا ہے کیا کوئی کہہ سکتا ہے کہ حدیثیں بےسویے شمچھ فوراً کہہ دی جاتی تھیں۔ ہرگزنہیں، وہ بھی عقل خداداد کی رہنمائی، تو فیق ربانی، تا سُد آسانی سے متعلق تھیں مگرآں ہمہ دیگراور کلام قرآنی چیزے دیگر ہے۔اس کی تبلیغ پررسالت کے مدعی ہوئے۔ یعنی جو خداوندی پیغام ان کو ودیعت ہوئے خواہ عقل خداداد سے اورخواہ قول خداساز سےان کوہم تک پہنچانے کےرسول ہیں۔ آپ نے اپنی بساط تلقین ہر گز اس نیم تاریخی اورروایتی زمین پرنہیں بچھا کی جو

یہود ونصار کی اور بنی اسرائیل کوخوشگوارتھی بلکہ آپ نے ان کےروایات کی تصحیح کی ، ان کی ترمیم کی اوران کواصلی صورت پر پیش کیا۔

د کیچرلوآ دم ملایقا کا جنت میں گندم کھانے کا قصبہ، حضرت داؤد ملایقا کا اور یائے حتی والا واقعہ۔ بائبل میں اور قر آن میں ۔معلوم ہوگا کہان کہ وہ اجزاء جو شان رسالت واوہیت کے خلاف ہیں قرآن میں کہیں موجود نہیں ہیں۔معلوم ہوتا ہے کہ تاریخی اظہارات میں قرآن نے تقلید سے نہیں یحقیق سے کا م لیا۔

گزشتہ وا قعات میں "تانہ باشد چیز کی " کے مطابق جتنی اصلیت تھی اس کو بیان کیا گیا اور آ دمیوں کی بنائی ہوئی "چیز ہا " کے جو اضافے تھے انہیں خذف کر دیا۔ نیکی کی ہدایت ، جزا کی بشارت دی ، بدی سے ممانعت کی ، سز اسے ڈرایا ، قوم میں شریعت قائم کی ۔ جہالت کی فضائھی ، عرب میں لکھے پڑ ھے ہوئے آ دمیوں کی کی تھی ، آپ نے کوشش کے ساتھ لکھے پڑ ھے آ دمی فراہ ہم کئے جو پچھ کلام الٰہی کی حیثیت سے آپ کی زبان پر جاری ہوتا۔ اسے فور اُکا تب کو بلا کر خود کھوا دیتے تھے اور اپنے بھائی ، داماد اور شاگر د خاص حضرت علی ابن طالب ملایش کی حفظ خات میں دے دیتے تھے۔ دوسر لوگ بھی جو پرکھ لیتے تھے۔ یا دکرتے تھا اور ہڈی چڑ پر ککڑی پتہ ، پوست ، کاغذ جو پاتے تھا اس پرکھ لیتے تھے۔

حضرت کی وفات کے بعد ایک طرف تو حضرت علی ملیظ نے دنیا سے الگ تھلگ ہوکر سب سے پہلاکا میں کیا کہ ان تمام مکتوبات کو کتاب کی شکل میں مرتب کرلیا۔ دوسری طرف باا قتد ارجماعت یعنی خلیفہ اول حضرت ابوبکر اور ان کے گروہ نے بڑی کوشش سے آیتوں کو تر تیب دے کر صحیفوں کی شکل میں جع کیا۔ اور اصحاب نے بھی اپن اپنے سلیقہ کے مطابق اپنے اپنے محفوظات کو کتاب کی شکل میں تر تیب دے لیا۔ جیسے ابی بن کعب ، عبد اللہ بن مسعود دوغیرہ دان سب کے جع کئے ہوئے مصحفوں میں اگر کچھ فرق تھا تو تر تیب کا تھا ہی لئے جب حضرت علی ملیک تر جع کئے ہوئے قر آن کو لوگوں نے نہ لیا تو آپ نے اس کی اشاعت ضرور کی ہیں تمجھی ۔ بلکہ آپ ہمیشہ اسی قر آن پڑل اور اس کی تعظیم پر لوگوں کو ما مور کرتے رہے جو مسلما نوں میں رائج ہو گیا تھا۔ آپ نے معمولی احکام شرعیہ کے لئے جن کے تو کی تعلق حکومت کا طرز عمل خلاف

آئین حقیقت تھا۔ علان یخالفت کے طور پر (جوآب کے نز دیک مفاد اسلامی کے خلاف تقی) نہ ہی مگرا ظہار حقیقت کے طور پرا ظہاروا قعہ سے بھی دریغ نہیں کیا۔ پھرغیر ممکن تھا كه قرآن میں کسی قسم کی قطع برید ہوتی، کوئی الحاق واضافہ کیا جا تا اور اس پر آپ احتجاج ے خاموش رہتے اور اس کا صاف اعلان نہ کر دیتے ۔<sup>ح</sup>ضرت عثمان کی جدوجہد اپنے دور میں صرف بیر ہی کہ مسلمانوں کوایک تر تیب کا یابند بنا دیں اور وہ تمام مصاحف جن کی تر تنیبیں مختلف تھیں جو عبداللہ بن مسعود وابی بن کعب وغیرہ کے پاس تھے انہیں تلف کرا دیں اس لئے کہ دہ لوگ اپنی ہی تر تیب کے مطابق اپنے شا گردوں کوتعلیم بھی دیتے تھے اوراسی کی اشاعت کرتے تھے۔حضرت علی ملایش نے اپنے ترتیب دادہ مصحف کی اس کے پہلے ہی اشاعت نہ کی تھی اس لئے اب اس دور میں آپ کے اس مصحف کے خلاف کوئی كوشش دكاوش بھى نەہوئى \_موجودہ ترتيب بے شک ترتيب عثمانى ہے اوراس ميں بھى شک نہیں کہ اکثر جگہ بے ربط ہے۔ آیتیں سورے اپنی جگہ پرنہیں۔ کمی مدنی آگے پیچھے۔ پہلے بڑے سورے رکھے پھر بتدریج حچھوٹے سوروں پر اختیام کیا ہے مگر کوئی شبہ نہیں کہ ہر آیت اپنی جگہ وہی کلام ہے جو پنج ببراسلام نے بحیثیت کلام اللہ پیش کیا۔ اس میں ہمارے خيال ميں کمي نہيں ہوئي اورزيادتي تو قطعاً نہيں ہوئي۔

ترتیب میں بنی امید کا سلیقہ ہوتو ہو مگر بہترین احکام و ہدایات کے ساتھ قدیم حکایات کے ہونے میں بنی امید کا قصور بجھناغلطی ہے۔ حکایات بھی اس کی طرف کے ہیں جس کی جانب کے احکام و ہدایات ہیں نہ مکرر سہ کر رفقر ے تاید و یا دد ہانی کے طور پر مختلف وقت پرآئے ہوئے مضامین میں تکرار فصیحت اور عبرت کے استحکام کے لئے ایک بات پر دو چار بار بلکہ دس باراس لئے کہ زود فراموش افراد کو یا در ہے۔ بیان میں انتشار موقع اور محل کے اختلاف سے فسیحت کہیں پر صراحتۂ اور کہیں ضمناً، بیشا ذنہیں بلکہ ہر مقام پر پہاں تک کہ قضص و حکایات میں فسیحت ہی اصل مقصد و مفاد۔ ہدایت جا بجانہیں بلکہ ہر

جا فشمیں حسن بیان اور کلام کی سجاوٹ اور شان کے لئے، خود ستا ئیاں دنیا کواپنی معرفت حاصل کرانے کے لئے جس میں دنیا کی بہوداورتر قی کاراز پنہاں۔ دوزخ سے دھمکیاں شر پر طبیعتوں کی اصلاح کے لئے بہشت کی بشارتیں نیک اعمال والوں کی ہمت افزائی کے لئے۔ پچھلے قصے پرانی حکایتیں، سبق دینے اورعبرت حاصل کرانے کے لئے۔انسان کی خلافت انسان کے مقصد خلقت بتانے کو، آدم مایش کی حکایت ۔ انسان کی قدروشان اور اس کی مملی کمز وری کا امکان جتانے کو۔ جانوروں کی باتیں خالق کی ہمہ گیرقدرت کے اظہار کے لئے ۔موسیٰ ایس کا تکلم، انبیائے سابق کی معرفت حاصل کرانے کے لئے، شیطان کی کہانی بنی آ دم کی تنبیہ وتوجہ دہانی کے لئے، ہابیل قابیل کا قصہ رشک وعدادت کا انجام بتانے کے لئے۔ بلقیس کا تخت۔ سلیمان ملایہ کی سلطنت مال ومتاع دنیا کی بے اعتباری دکھانے کے لئے،طوفان کی واردات دنیا کی موجودہ سرکش آبادی کوخوف دلانے کے لئے۔ یوسف ملایلا کا قصہ اسباب معیشت کی فرادانی کے موقع پر نبی ملایلا خدا کی یا کدامانی کے اظہار کے لئے، ہاروت ماروت کی سرگزشت جادو اور ظلم کی حقیقت کھولنے کے لئے۔ زکری پایتا، کا ذکر، انبی پایتا، کا تذکرہ صالحین کی یاد تازہ کر کے ان کے اسوۂ حسنہ کی طرف د نیا کودعوت دینے کے لئے،عزیر کی دوبارہ حیات، حیات بعدالموت کے تصدیق واقرار کے لئے، غرض کوئی جزو برکارنہیں کوئی بات فضول نہیں ہر ایک خدائے حکیم کی جانب سے حکمت اور مسلحت کی بناء پر بندوں کی ہدایت داصلاح کے لئے مذکور ہوئی ہے۔ بنی امیدلا کھ برے سہی مگران کی اتن محال نہ تھی کہ بیسب کچھ قرآن میں بڑھا دیتے اور مسلمان ٹھنڈ بے دل سے گوارا کر لیتے بلکہ اس پر یونہی پر دہ پڑار ہتا اورکوئی اس

پردہ کونہا ٹھا تا۔نہاس کاانکشاف کرتا۔ یہ بات بالکل غیر ممکن ہے۔

بنوامیہ کو بڑھانا ہی تھا۔ تواپنی تعریف اور منقبت کے سورے بڑھادیتے اپن سلطنت کی حقیقت کے لئے آیتیں تصنیف کرتے۔ نہیں کیا ضرورت تھی کہ یہودیوں کے

انسان ۔ ۔ ۔ قرآن کی نظرمیں

تاليف قلب كوموسى علايتلا كايد بيضابه

لائھی، عصا، بچھڑ بے کا قصد، طور کاوا قعہ، لاش فرعون کی بقاء۔ نصار کی ستفسار پر پچھلی کتابوں کے معلومات ک ااظہار، ذوالقرنین کی گام فرسائی وغیرہ دغیرہ کی تصنیف کے لئے سر مغزی کرتے اوران تمام باتوں کا اضافہ قرآن میں کردیتے۔ جوابیا گمان کرے عقل کے ساتھ کھیل کھیلتا ہے اور کلام الہٰ کی تکذیب کواس پردہ میں چھپا تا ہے کہ آئی گئی بنی امید کے سر ڈالتا ہے مگر دنیا ایس سادہ لوح نہیں ہے کہ وہ ان چکہوں میں آئے اورا لیسی بیوقوف بنے۔

کون نہیں جانتا کہ بنی امیہ نے احکام شرع میں جو تبدیلیاں کیں اور مذہب کے ساتھ جو بغادت کی اس کے خلاف آل رسول اور سیچ مسلمان احتجاج کرتے رہے اور نہ صرف احتجاج بلکہ قربانیاں پیش کرتے رہے ۔ کربلا کی خونی تاریخ کی اسی پر بنیاد ہے۔ کیا ممکن تھا کہ قرآن میں اس تصنیف وایجاد پر آل رسول اور تمام سیچ مسلمان خاموش رہتے اورآج سے پہلے اس کا بھی اظہار نہ کیا جاتا۔

ییچی دیکھئے کہ بنی امیہ کے بعد سلطنت بنی عباس کی قائم ہوئی جو بنی امیہ کے حریف تھے۔ اس لئے لوگوں کو اس دور میں بنی امیہ کے نقائص ومعائب بیان کرنے کا خوب موقع ملا۔ مگر اس وقت بھی قرآن جوں کا توں قائم رہااور کسی نے بنی امیہ کے خلاف بیالزام نہیں عائد کیا کہ انہوں نے یہوداور نصار کی کی خاطر اس میں غلطافسانے شامل کئے ہیں اور جھوٹے حکایات درج کئے ہیں۔

حکومت کا دبا وَہرگزمسلمانوں کے زبان اور دل پراییا یخت پہرہ نہیں بٹھا سکتا تھا کہ اتناا ہم معاملہ دبار ہتا اورایک صدائقی اس کے خلاف بلند نہ ہو تی ہے نہ پہلے نہ بعد اس وقت جبکہ حکومت کا دبا وَاٹھ چکا تھا اور دوسری حکومت قائم ہوچکی تھی۔ نہ یہوداور نصاریٰ کارسوخ امور سلطنت میں اس درجہ تھا کہ دوا پنی طبیعت کے موافق قرآن میں تبدیلیاں کر سکتے۔ شروع والی خلافت کے دور میں تو کچھ نومسلم یہود ایسے تھے بھی جن کے روایات احادیث واخبار کے ذیل میں مسلمانوں میں رواج پا گئے مگر اس کے بعد پھر کوئی ایسی جماعت یہودونصار کی میں سے بھی برسرافتد از ہیں رہی۔عثان کافتل جن الزاموں پر تھاوہ ہمارے سامنے موجود ہیں۔ان میں سے ہرگز نہیں ہے کہ انہوں نے یہوداورنصار کی کی جماعت کی خاطر قرآن کی آیتیں یا سورے تصنیف کر کے الحاق کئے۔

ان کے قل ہوجانے کے واقعہ ہی سے ظاہر ہے کہ سلمان اسنے مردہ دل نہیں سے کہ وہ آسانی سے ان باتوں کو گوارا کر لیتے جوان کے نزدیک بالکل غلط ہیں۔ جب معمولی الزامات پرعثان قتل کردیئے جاتے ہیں تو قر آن میں اضافے ہوتے اسے مسلمان کیسے گوارا کر سکتے۔

ایں خیال است و محال است غیرمذہب والا اگرعقل وانصاف سے کام لے گاتو وہ ایسے اعتراض نہیں کرسکتا جن کی کوئی بنیاد نہ ہو۔

آسان حسى طريقة پرسروں كے او پر بطور حجبت كے نظر آتا ہے، حقيقت اس كى جو كچھ ہو۔ بہر حال وہ كچھ اجسام واجرام كا مجموعہ ہو، ايتھ كا طبقہ ہو، حد نگاہ ہو، كچھ ہو۔ قرآن نے كب كہا كہ وہ لو ہے سونے چاندى يا پيتل كا كوئى ٹھوں جسم ہے بيتو سمجھ كا فتور ہے كہ لوگوں نے اپنے دل سے ايسا ہى سمجھ ليا تھا وہ سمجھا كريں۔ مگر قرآن پر اس كى ذمه دارى كيا ہے؟ حجبت پر خدا كا مقام ہر گرنہيں بتايا۔ كتاب كے بلند مضامين اگر كسى بلند طبقہ سے اسے متعلق بتا كيں تو نہ مانا اپنے ضمير سے مقابلہ كرنا ہے۔

قرآنی حکایتوں میں بہت سی باتوں کی صحت واقعات سے ثابت ہو چکی ، بہت سی باتوں کے لئے سنتقبل کاانتظار کرو، محدود معلومات کے ساتھ کامل دانائی کا دعویٰ عقل انسانی کے شایان شان نہیں ہے۔ ترتیب میں بے شک زید بن ثابت کی صلاح ہے مگر قریش کی فضیح ترین زبان قدرت کا انتخاب ہے۔ مکہ کے زباں دانوں ، مدینہ کے زباں آ شاؤں اور قریش کے فضیح اللسانوں کا سرِ عاجزی جھکا نا ہند کے عربی میں دخل نہ رکھنے والے بے تمیز وں کے لئے بھی سند ہے۔

تر تیب کی بے ربطی سے آیتوں کے مضامی کو مجذوب کی بڑ کہنے والامشر کمین عرب کا ہم زباں ہے جورسول کو مجنون اور دیوانہ کہتے تھے۔

سورهٔ النجم بھی سامنے ہے۔ آیات میں وہی شکوہ و دبد بہ اور شان ہے جو فصاحت و بلاغت کی جان ہے۔ پریشان خیالی سے دیکھنے پر بیان منتشر عبارت طول طویل، مکرر سہ کررفقر ے اور الفاظ کی تکر ارنظر آئے اور بے ربط طبیعت کو حکایتیں بے ربط معلوم ہوں تو اس میں قرآن کا کوئی قصور نہیں، اس میں ہدایات بھی ہیں اور نصائح بھی۔ خدا کے جاہ وجلال کا نقشہ ہے جو مقصد رسالت ہے اسے چاہے خود ستا ئیاں کہوا ور چاہے جو تی کھ تکر خود ستائی ناقص انسانوں کی زبان سے قابلِ مذمت اور کا کہ "تی کھر فرف سے انسان نے قہم وعرفان کی بچمیل کا ذریعہ ہے۔

دہلانا۔ بہلانا۔ یعنی عذاب وثواب۔ بہشت ودوزخ کا تذکرہ چاہے طبیعتوں پر بار ہولیکن منگروں کوبھی اقرار ہے کہ اصلاح خق کے لئے بیطریقہ بہتر ہے۔ عیسیٰ ملاللہ کی تعریف اور موسیٰ ملاللہ کی شریعت کا تذکرہ حق کا اظہار ہے رہ گیا مفسرین کی مختلف عقل آرائیوں کا حاشیہ۔وہ نہ قرآن کے اندر ہے۔ نہ قرآن اس کا ذمہ دار ہے۔

سورہ کہف میں بھی کوئی بات اینی نہیں جوعقل کے خاف ہو۔دیوار چین مشہور ہے۔ تا تار کے غیر معمولی انسانوں کی آبادی بھی ہرایک کو معلوم ہے۔آ فتاب حسی صورت سے سمندر میں اندر ڈوبتا اور اس سے نکلتا ہے۔ سمندر کے اندر ہی دوسری سمت امریکہ کے جزائر کا اب انکشاف ہوا۔ اس لئے پانی میں زمین کی شرکت کا عین حمد کی لفظ سے اظہار کیا گیا۔ آج تک

انسان \_\_\_قر آن کی نظرمیں

حفریات میں ہزاروں چیزیں برآ مدہوتی ہیں جن کا پہلے پتہ نہ تھا۔ سینکڑوں پہاڑ۔ ہزاروں غار اب تك ايس بين جن تك تحقيق كاماته نهيس يهنيا ير پرامحاب كهف كي نسبت كس لئرا نكار ب؟ حضرت خصر ملایتا کے ہاتھ سے بچہ کا قتل ایک سابق شریعت کی بات ہے۔جس کی بنیاد باطنی اسرار پر ہے۔اس سے ہرگز بچیر کی خلقت کا عبث ہونا ضروری نہیں گھہرتا تمهميں كيامعلوم كي اتن ہىءمر ميں خلقت كامنشا يوانہيں ہو گيا جب مقصد كى يحميل ہو گئى تو دنيا ے اٹھا لینے کا ذریعہ بنایا گیا۔ بیہ پشما نی نہیں ہے بلکہ حالات کے لحاظ سے نتائج کی تبدیلی ہے۔موت کا فرشتہ مارتا تو بھی خدا کے حکم سے ہوتا خصر ملایل باطنی شریعت کے ہوتے ہوئے منثائے قدرت کے راز دار اور ملک الموت کے قائم مقام بنائے جائیں توہمیں اعتراض کا کیاحق ہے؟ بے شک ہماری شریعت کی بنیاد ظاہری اسباب پر ہے اس لئے ہماری شریعت میں استمل کی مثال نہیں لائی جاسکتی۔ آسان حدنگاه ہویا کچھ، پھر بھی بلندی کی سمت ایک کا سُنات کا عالم آباد ہے اس کوقر آنی زبان میں افلاک وساوات کہا جار ہاہے۔ ثوابت کی گردش ثابت ہومگر سارات کےلحاظ سے وہ اتنی ست ہے کہ شی طور پر مفقو د ہے اسی لئے بطور تقابل سیارات کے ساتھ ثوابت کا ثبوت صحیح ہے۔ بهتمام اعتراضات این جهالت اورکوتا بی معلومات کی نشانی ہیں۔ اپنے ناقص معلومات نہیں بلکہ سیچ علم ومعرفت کی قشم کہ اس کتاب کے تمام آيات بجنسة تزمل آساني ہيں۔ (وانه لنتزيل من رب العالمين نزل به الروح الامين على قبلك لتكون من المندرين) بلسان عربي مبين-لايا تبهالباطل من بين يديدولامن خلفه تنزيل من حكيم حميد -

10 معجزه مذہب وعقل

معجز ہ ایفت میں "وہ بات جو عاجز کرد بے "معجز ہ ہے۔ اہل مذاہب کی اصطلاح میں خداوندی منصب جیسے نبوت ، رسالت یا امامت کے عہدوں کے واسطے ان کے حامل کو جوغیر معمولی خصوصیات حاصل ہوں ۔ جنہیں وہ اپنے دعوے کے ثبوت میں پیش کریں وہ معجزہ ہیں۔ اگر کوئی غیر معمولی خصوصیت ایسی جو دلیل نبوت بن سکے نہیں ہے تو کوئی وجہ نہیں کہ ہردعو یدار کو سچار سول ، نہی یا امام مان لیا جائے۔

بیغیر اسلام کا باقی اور دائمی معجزه قر آن ہے۔ آپ نے عمومی حیثیت سے اسی کو ثبوت رسالت میں پیش کیا۔ بیر وایت نہیں درایت ہے۔ اور بیتمام انبی ملیط اس کے معجز ات میں اس کی امتیازی صفت ہے۔ رہ گئے دیگر انبی ملیط ء کے معجز ات وہ ہم تک بطور روایت پہنچ ہیں۔ ویسے معجز ات ہمارے رسول کے لئے بھی حاصل ہوئے اور ہم تک روایت پہنچ میں القمر اسی طرح کا معجزہ ہے۔

قر آن کی آیت اقتربت الساعة وانشق القمر۔ کا ییز جمہ کہ ؓ قریب آ گئی ساعت اورشق القمر ؓ بالکل غلط ہے۔

جس عربی دان سے چاہے یو چھلوتر جمہاس کا بیہ ہوا کہ" قریب آ گئی ساعت اور شق ہواقمر۔"

روایات کے اختلاف سے اصل واقعہ کی صحت پر کوئی اثر نہیں پڑتا۔ وفات رسول ایسی مسلمہ حقیقت مگر کس تاریخ یہ وفات ہوئی مسلمانوں میں عظیم اختلاف کا مرکز ہے۔ نماز ایسی مسلمہ بات مگر رسول نماز کس طرح پڑھتے تھے اس میں مسلمانوں

انسان ۔ ۔ ۔ قرآن کی نظرمیں

میں بڑاا ختلاف ہے۔

پرجس طرح تاریخ کا اختلاف سے وفات رسول کا اصل واقعہ شکوک نہیں ہو سکتا۔ نماز کے خصوصیات میں اختلاف سے اصل حقیقت کہ رسول نماز پڑ سے تھے کل انکار نہیں بن سکتی تو ویسے ہی صورت و کیفیت اور تفصیل کے اختلاف سے اصل واقعہ میں القمر کی صحت پر اثر نہیں پڑ سکتا جبکہ مجموعی حیثیت سے تمام روایات اس کے دقوع پر منفق ہیں۔ چاند کی ہیئت مختلف مقامات کے دیکھنے والوں کے لحاظ سے مختلف ہوتی ہے۔ سوائے قریب الافق مقامات کے ایک شکل دصورت پر ایک وقت میں چاند کہیں نظر نہیں اسوائے قریب الافق مقامات کے ایک شکل دصورت پر ایک وقت میں چاند کہیں نظر نہیں کی تاریخ راور اس کے قریب الافق مقامات کے دیکھنے والوں کے لحاظ سے محتلف ہوتی ہے۔ کہ تاریخ راویوں کے بیانات ہی سے مدون ہوئی ہے اور اسلام کے خلبہ کے بعد تمام کھنے راویوں نے اس واقعہ کی روایت بیان کی اور ہم تک پیچی میں اسلام لا چکے تھے۔ ان ہی راویوں نے اس واقعہ کی روایت بیان کی اور ہم تک پیچی میں اسلام کی جماعت کے افراد کی کوئی تاریخ تدوین کردہ اس وقت کی موجود ہوا ور اس میں بیدواقعہ دریخ نہ ہوتو و فیر اس کی

ہم حال بیدروایتی بحث ہے۔ اسلام اور نبوت رسول کی بنیاد معجز ہشق القمر پر ہر گزنہیں ہے۔اس کی بنیادان عظیم الشان گونا گوں معجزات پر ہے جواس ایک قر آن عظیم میں مضمر ہیں ۔ یہی ہزاروں معجز دن کا ایک معجز ہ ہے جو ہمیشہ کے واسطے رسول کی تصدیق کے لئے بہترین دلیل اور حجت ہے۔

کہا جاتا ہے کہ خود قرآن میں موجود ہے کہ آنحضرت کو معجز ے عطانہیں فرمائے گئے۔ ثبوت میں ۱۱ آیتیں پیش کی جاتی ہیں۔ مگران آیتوں میں کہیں بھی معجزہ کی لفظ نہیں ہے۔ ان میں جو کچھ ہے وہ " آیات "اور" بینات" کی لفظ ہے۔ ان ہی کا ترجمہ "معجزہ "کے ساتھ کیا گیا ہے۔ ان آیات سے معجزہ کی نفی کا ثبوت اسی وقت ہو سکتا ہے۔ جب بیمان لیاجائے کہ قرآنی اصطلاح میں معجزہ کو "آیت" اور" بینہ کہا جاتا ہے۔ اگر اس کومان لیاجا تا ہے تو آپ کو قرآن مجید میں حسب ذیل ۲۸ مقام پر واضح اور صاف الفاظ میں ثبوت ملے گا کہ ہمارے رسول کو بھی معجزات عطا ہوئے ہیں۔ملاحظہ ہو۔

نمبر پارہ سورہ مضمون ۱ یقینا ہم نے اتارے ہیں تم پر روشن مجزات ، اور نہیں انکار کر سکتے ان کا مگر فاسق لوگ ۔ ۲۲ بقرہ جولوگ علم نہیں رکھتے وہ کہتے ہیں کہ کیوں ہم سے خدا بات نہیں کرتا یا کوئی خاص معجزہ کیوں نہیں اتر تا۔ ایسا ہی کہا تھا ان لوگوں نے جو ان کے پہلے تھے ان کے ہی قول کی مثل یقیناً ہم نے معجزات ظاہر کئے ان لوگوں کے لئے جویقین لانے پر آمادہ ہیں۔

رحمت تو پھرکون څخص زیادہ خالم ہوگا اس ہے کہ جوخدا کی طرف کے معجزات کی تکذیب کرے اور ان سے روگر دانی کرے۔۱۱ جب ہم کسی ایک معجز ے کے بچائے بدل کر دوسرا معجزه بحيح ديتة بين اورخدازيا ده داقف ٻاس چيز ڪ متعلق جسے دہ اتارتا ہے تو وہ کہتے ہیں کہتم توایینے دل سے گڑھتے ہو۔ بلکہا کثران میں سے علمٰہیں رکھتے ۔ ۲۱ ۱۳ انحل ۴۰ اوہ لوگ جوایمان نہیں لاتے خدا کے معجزات پر خداان کو جبراً راہ راست تک نہیں پہنچائے گا اور ان کے لئے دردناک سزا مقرر ہے۔ ۱۵۱۳ ال إسراء \_ 94 \_ 94 ہم ان کوروز قیامت اندھا بہرامحشور کریں گے بیان کابدلہ ہے اس بات کا کدانہوں نے ہماری طرف کے مجزوں کا انکارکیا۔ ۲۰۱۳ لکھف ۱۵۷س بڑھ کرکون ظالم ہوگاجس کواس کے پروردگار کی طرف کے مججزات کے ذریعہ سے یا دد ہانی کی گئی مگراس نے روگردانی کی۔ ۱۲۱۵ مریم۔۷۷ کیا دیکھاتم نے اس شخص کوجس نے انکار کیا ہمارے معجزات کا۔ ۲۱ کا الج ۔ ۲۱ ہم نے اس کو اتارا ہے، روشن معجزوں کی حیثیت سے اور خداہدایت کرتا ہےجس کی چاہتا ہے۔ ۱۸ المؤمنون ۔ ۹۷۔ ۹۹۔ وہلوگ جواپنے پروردگار کے خوف سے ڈرتے رہتے ہیں اور جواپنے پروردگار کی طرف کے معجزات پرایمان لاتے ہیں۔ بیدہ الوگ ہیں جو نیک باتوں میں تیزی کرتے ہیں اور قدم آگے بڑھاتے ہیں۔ ۱۸ النور۔ اسورہ ہے جس کوہم نے اتارا اور مقرر کیا اور اس میں مجزات اتارے کہ جو روثن ہیں۔ ۱۸۱۹ النور۔ ۳۳ یقیناً ہم نے تمہاری طرف ا تارے ہیں داضح معجزات اورولیم ہی باتیں جو پہلے زمانہ کےلوگوں کوملی تھیں اور موعظہ کو نصیحت پر ہیز گاروں کے لئے۔ ۱۸۷۰النور۔۲۴ ہم نے اتارے ہیں روشن معجز ےاور خداجس کو چاہتا ہے راہ راست کی طرف ہدایت کرتا ہے۔۲۰۲۱ انمل۔ ۹۳ کہوالحمد للَّد عنقریب ہم تمہیں معجزات دکھلائیں کے جنہیں تم پیچانتے ہو گے۔ ۲۳۲۲ الصافات۔ ۳ جب وہ کوئی معجزہ دیکھتے ہیں تو مذاق اڑاتے ہیں اور کہتے ہیں کہ پنہیں ہے

مگر کھلا ہوا جادو۔ ۲۳ ۲۳ نافر ۸۱ دکھلا رہا ہے وہ اپنے معجز ہے۔ پس خدا کے کن کن معجز ات کاتم ا نکار کرو گے۔ ۲۵۳ ۲ الجاشیۃ ۹ جب ہمارے معجز ات میں ان کو کسی کاعلم ہوتا ہے تو یہ اس کا مذاق اڑاتے ہیں۔ ان کے لئے ذلت آمیز سزا ہے۔ ۲۹۲۵ الااً حقاف۔ 2 جب ان کے سامنے پیش کئے جاتے ہیں ہمارے روش معجز ہے تو جولوگ انکار کرتے ہیں۔ وہ حق کو دیکھ کر کہتے ہیں کہ مید کھلا ہوا جادو ہے۔ ۲۲۷ کا الحد مید۔ ۹ وہ انکار کرتے ہیں۔ وہ حق کو دیکھ کر کہتے ہیں کہ مید کھلا ہوا جادو ہے۔ ۲۲ کا الحد مید۔ ۹ وہ انکار کرتے ہیں۔ وہ حق کو دیکھ کر کہتے ہیں کہ مید کھلا ہوا جادو ہے۔ ۲۲ کا الحد مید۔ ۹ وہ اتار تا ہے اپنے بندہ پر روش معجز ات تا کہ نکالے تہ میں تاریکی کے پر دول سے روشن کی طرف۔ ۲۸۲2 القت ۲ کہ ایک میں کہ ایک میں تاریکی کے پر دول سے روشن کی مول تمہار کی جانب تصدیق کرنے والا اس تو ریت کی جو میرے قبل تھی اور بشارت دینے مول تمہار کی جانب تصدیق کرنے والا اس تو ریت کی جو میرے قبل تھی اور بشارت دینے معجز ات کے ساتھ تو انہوں نے کہا کہ مید کھلا ہوا جادو ہے۔ ۲۹ سالین کی طرف معجز ات کے ساتھ تو انہوں نے کہا کہ مید کھلا ہوا جادو ہے۔ ۲۹ سالی کہ میل خدا کا رسول اختلاف کیا ان لوگوں نے کہا کہ مید کھلا ہوا جادو ہے۔ ۲۹ سالین کی طرف معجز ہت کے ساتھ تو انہوں نے کہا کہ مید کھلا ہوا جادو ہے۔ ۲۵ میں الیں کی طرف معجز ہوں تی ہوں نے کہا کہ مید کھلا ہوا جادو ہے۔ ۲۹ سالیے جس تا کی طرف معجز ہو تو انہوں نے کہا کہ مید کھلا ہوا جادو ہے۔ ۲۹ سالیے تو میں کی طرف

ان تمام آیتوں سے صاف ظاہر ہے کہ رسالت مآب بھی اسی طرح معجزات کے ساتھ مبعوث ہوئے تھے جس طرح سابق انبی طلیطاء معجزات کے ساتھ آئے تھے اب جب کہ اتنی آیتوں میں رسول کو معجز وں کا عطا کیا جانا مذکور ہے توغور سیجے ان چودہ آیتوں پر جواس کے ثبوت میں پیش کی جاتی ہیں کہ ہمارے رسول کو معجز نے نہیں عطا ہوئے۔ بات ہیہ ہے کہ سنت آلہیہ ہیر ہی کہ تمام انبیا کے معجز نے یک سان نہیں رہے بلکہ ہر نبی کو حکمت و مصلحت کے لحاظ سے مخصوص معجزات عطا ہوئے جواسی نبی سے خاص ہیں۔ رسول کو بھی خدا کی طرف سے وہ معجزات عطا ہوئے جو آپ کے ساتھ خاص ہیں۔ مشرک لوگ عناد اور تعصب سے ان تمام معجز وں سے سر تابی کرتے ہوئے کبھی

انسان ۔ ۔ ۔ قرآن کی نظرمیں

حقیقت طلی کے جذبہ سے نہیں بلکہ صرف اپنے انکار کی تخن پر دری کے لئے۔اور تبھی بیہ چاہتے تھے کہ بالکل وہی معجز ہے جو سابق انبی ملاظا، ءکومل چکے ہیں وہ ان کو بھی دیئے جائیں۔ان کے جواب میں تبھی سیکہا گیا ہے کہ میں معجزات پہلے انبی ملاظا، پر آچکے ہیں اور لوگوں نے تکذیب کی ۔ پھر اب ان ہی معجزات سے کیا فائدہ اور تبھی سیکہا گیا کہ اگر سیہ معجز ہے دیکھو گے تب بھی تم ایمان نہیں لاؤ گے۔اور تبھی سیکہا گیا کہ معجز ے تمہارے سا منے موجود ہیں اگر تم ایمان لانا چاہوتو وہ کافی ہیں۔

حقیقت میہ ہے کہ اگر ہر فرد کی فرمائش پر معجزہ ہی ہونے لگے تو معجزہ بازیچہ اطفال بن جائے اوراس کی غیر معمولی عظمت واہمیت باقی نہ رہے۔

اب ان آیتوں پرالگ الگ نظر ڈالئے ۔خود ان کے الفاظ بتلاتے ہیں کہ ب خاص فرمائشی معجزات سے متعلق ہیں۔

(۱) کہتے ہیں کہ خدان تو ہم سے عہد کیا ہے کہ جب کوئی رسول یہ مجمزہ نہ دکھائے کہ وہ قربانی کرے اور اس کو آسانی آگ آ کر چٹ کر جائے اس وقت تک ہم ایمان نہ لائیں گے ہم کہد و کہ بہت پیغیر مجھ سے قبل تمہارے پاس واضح اور روثن معجزات اور جس چیز کی تم نے فرمائش کی ہے لے کرآئےتم نے قبل کرڈالا۔

۲) کہتے ہیں کہاتی نبی پراس کے پروردگار کی جانب سے کوئی معجز ہ کیوں نہیں نازل ہوتاتم کہد و کہ خدام حجز ے کے نازل کرنے پرضرورقا در ہے مگران میں سے اکثر لوگ نہیں جانتے۔

اس آیت کے قبل میہ موجود ہے کہ ہمیں معلوم ہے کہ ان لوگوں کے اقوال سے تہمیں صد مہ پنچتا ہے بیلوگ فقط تمہاری ہی تکذیب تھوڑی کرتے ہیں بلکہ خدا کے مجز وں کی تکذیب کرتے ہیں اور اس کے بعد بیآیت ہے کہ جولوگ ہمارے مجز وں کی تکذیب کرتے ہیں بیتار بکیوں میں اند ھے اور گوئگے ہیں۔ (۳) ان لوگوں نے خدا کی سخت قشمیں کھا نمیں کہ ان کے پاس کوئی معجز ہ آئے توضر وراس پرایمان لائیں گے،" کہو کہ مجمزہ توبس خداہی کے پاس ہےاور تمہیں کی معلوم کہ معجز ہے آئیں گے توبیہ ایمان نہ لائیں گے۔اور ہم ان کی آنکھیں الٹ بلىك كردين گے۔" کتنے غضب کی بات ہے کہ ترجمہ لکھ کرا تنا جھوڑ دیا جاتا ہے۔ اس لئے کہ بعد کا لمكرامقصد کے لئے مصر ہے۔ آخری فقرہ کواس طرح ملا کریڑ ھئے "اورہم ان کی آنکھیں الٹ پلٹ کر دیں گے جس طرح بیلوگ ایمان نہیں لائے اور حیوڑ دیں گےان کوسرکشی میں ان کی تاریکی میں ہاتھ یا دُن مارتے ہوئے۔" اس سے صاف ظاہر ہے کہ پہلے مججزہ آیا اور بیلوگ ایمان نہیں لائے اور اب ان کی خواہش صرف سرکشی اورعناد پر مبنی ہے۔اسی لئے ان کا مطالبہ پورانہیں کیاجا تا۔ (۴) جبتم ان کے پاس کوئی خاص محجزہ نہیں لاتے تو کہتے ہیں کہتم نے اس کو کیوں نہ نتخب کیا تم کہد و کہ میں تم بس وحی کا یا بند ہوں جو میرے پر وردگار کی طرف سے میرے پاس آتی ہے۔" اس آیت سے کسی طرح مطلب نکل ہی نہیں سکتا تھا جب تک اس کے معنی میں ترمیم نہ کی جائے۔ اس لئے اس کا ترجمہ کیا گیا ہے کہ جب تم ان کے پاس کوئی معجزہ نہیں لاتے تو کہتے ہیں کہتم نے اسے کیوں نہیں بنالیا۔" آیت میں بہلفظ ہے(لولا احتبیتھا )احتباء کے معنی بنانے کے ہرگزنہیں ہیں

بلکہ اجتباء کے معنی منتخب کرنے کے ہیں اور انتخاب کے لفظ سے صاف ظاہر ہے کہ دوسرے محجزات ان کے سامنے موجود تصح مگر وہ بیہ چاہتے تھے کہ جو معجزہ ووہ کہہ رہے ہیں

انسان ۔ ۔ ۔ قرآن کی نظرمیں

وہی پیش کیا جائے۔اس لئے وہ کہتے تھے کہ آپ نے بجائے دوسرے معجزات کے اسی کو کیوں نہنتخب کیا۔

۵) کہتے ہیں کہاس پیغیبر پرکوئی معجز ہ کیوں نہیں نازل کیا گیا؟ توتم کہد وکہ "غیب توصرف خدا کے واسطے خاص ہے" اس میں اصل آیت میں اتنا گلڑااور ہے،" پس انتظار کرو میں بھی تمہارے ساتھا نتظار کرتا ہوں۔"

انتظاراتی بات کا ہوتا ہے جوآ ئندہ ہونے والی ہے اس سے معلوم ہوتا ہے کہ اس آیت میں مطلوبہ معجز ہ کا انکارنہیں کیا گیا ہے بلکہ آئندہ کا وعدہ کیا گیا اور چونکہ خدا کا وعدہ غلطنہیں ہوسکتا اس لئے ماننا پڑےگا کہ بی<sup>ہ عج</sup>ز ہ ضرور خاہر ہوا۔

(۲) بیلوگ کہ بیٹھیں کہ خزانہ کیوں نہیں نازل کیایا اس کے ساتھ فرشتہ کیوں نہآیا۔توتم صرف ڈرانے والے ہو،خدا ہر چیز کا ذمہ دار ہے۔اس میں تو معجز ہ کا کہیں نام بھی نہیں ہے بلکہ دو خاص باتوں کا ذکر ہے، ایک خزانہ نازل ہونا اور دوسرے ان کے ساتھ فرشتہ کا لوگوں کے سامنے آنا۔ان دونوں باتوں کی فنی سے مطلق معجزہ کا انکار کہاں ثابت ہوتا ہے۔

(۷) تم سے کہا کہ جب تک تم ہمارے واسطے زمین سے چشمہ نہ بہا نکالو گ ہم تم پر ہر گزایمان نہ لائیں گے یا تھجوروں کا اور انگوروں کا تمہارا کوئی باغ ہوان میں تم پنج نیج میں نہریں جاری کرکے دکھا دو۔ یا جیسا تم گمان رکجھتے تھے ہم پر آسان ہی کو گھڑ ب <sup>ع</sup>کڑ بے کر کے گرا دَد یا خدا اور فرشتوں کو گوا ہی میں لا کھڑا کرو۔ یا تمہارے لئے کوئی طلائی محل سراہو، یا تم آسان پر چڑھ جا دَاور جب تک تم ہم پر کتاب نازل نہ کرو گے کہ ہم اسے خود پڑھ بھی لیں اس وقت تک ہم تمہارے قائل نہ ہوں گے۔ تم کہد و کہ سجان اللہ میں ایک آ دمی رسول کے سوا اور آخر کیا ہوں ۔ اس میں بھی تما م تر فر مائش معجزات کا تذکرہ ہے اور مطلق معجزہ کا کوئی ذکر نہیں ہے۔ (۸) کہتے ہیں کہ بہانے پر دردگار کی طرف سے ہمارے پاس کوئی معجز ہ کیوں نہیں لاتے ۔تو کیا آگلی کتابوں میں ان کے ماس نہیں پنچے۔ یہ ترجمہ بھی غلط ہےاور مالکل یے معنی ہے۔ آخری فقرہ کا آیت کے ترجمہ بیہ ہے کہ "کیا آگل کتابوں میں جو کچھ تھا۔ اس کا ثبوت (بینہ )ان کے ماس نہیں آیا۔" اس سے توبینہ یعنی دلیل نبوت کا وجود ثابت ہوتا ہے۔ معجزہ کی نفی کہاں ثابت ہوتی ہے۔ (9)جس طرح کے الگلے پنج بر ملالا معجز بےلائے متھے دیساہی کوئی معجز ہ یہ تھی کیوں نہیں لاتا۔ان سے پہلے ہم نے جن بستیوں کو تباہ کر ڈالا وہ ان معجزات پر ایمان نہیں لائے تو کیا بہ لوگ ایمان لائیں گے۔" اس میں بھی ان ہی خاص طرح کے معجزات کا مطالبہ کیا گیا ہے جو پہلے انبی ملایتا، و پراتر چکے تھے اور ان ہی کا نکار کیا گیا ہے۔ (۱۰) "جب حق ان کے پاس پہنچا تو کہنے گئے جیسے موسیٰ اللیا کو مجز ے عطا ہوئے ویسے ہی اس رسول کو کیوں نہیں دیئے گئے۔ کہا جو معجز ے موسّٰ ملایلا کو عطا ہوئے ان سے ان لوگوں نے انکار نہ کہا تھا۔" اس میں تو خاص حضرت موسیٰ ملیلا کے معجزات کا تذكرہ ہے۔ (۱۱) کہتے ہیں کہ اس کے بروردگار کی طرف سے معجز ے کیوں نہیں نازل

ہوئے۔ کہہ دوکہ معجز تے وبس خداہی کے پاس ہیں اور میں توصرف ڈرانے والا ہوں۔" اس کے پہلے بیآیت موجود ہے کہ " بیر دوشن معجزات ہیں ان لوگوں کے دلوں میں جو صاحبان علم ہیں اور ہمارے معجزات کا انکاروہی کرتے ہیں کہ جو ظالم ہیں۔" اس سے صاف طور پر معجزوں کا ثبوت ہوتا ہے۔ اب اگر اسی کے بعد اس جماعت کاانگار مذکور ہے تو بیصرف ان کی ہے دھرمی کااظہار ہے۔ جبکہ ۲۸ جگہ قر آن میں صاف مجزات کا ثبوت موجود ہے اور گیارہ آیتیں ان چودہ نکات میں سے جو مجمزوں کی نفی کے متعلق پیش کی گئی ہیں وہ صرف فر مائش معجزات سے متعلق ہے اور خودان میں ایسے ضمیم اور قر ائن موجود ہیں جو مجزات کے وجود کا پیتا دیتے ہیں تو اگر دو تین آیتوں میں صرف بیالفاظ نظر آئیں گے کہ بیلوگ کہتے ہیں کہ مجزہ کیوں نہیں دکھا یا جاتا، تو ماننا پڑے گا کہ یہاں بھی مراد خاص مطلو بہ مجزات ہیں اور کہ خین ہیں۔

11 \_ اصول دين مذ بب وعقل

**اصول وین** اول توحید: خداایک ہےاں کا شریک کوئی نہیں۔ قدرت جو کا ئنات کے ذرہ ذرہ میں شامل ہے ذات قادر کا پتہ دےرہی ہےا<sup>یں ح</sup>یثیت سے اسی کوقدرت بھی کہہ سکتے ہو کہ اس کی ذات سے الگ قدرت کوئی چیز نہیں۔

انسان ۔ ۔ ۔ قرآن کی نظرمیں

کا ذریعہ ہے جوعین حکمت کے مطابق ہے۔عدالت اصول حکمت ومصلحت کے لحاظ بن کا نام ہے۔جو شے موافق حکمت ہوو ہی عدالت ہے۔

جب تك انسان طالب حقيقت ربتا ب خدامد دكرتا ب اورايس اسباب فرابهم کرتا ہے کہ وہ سید سے راستے پر آجائے۔جب انسان ہٹ دھرمی سے کام لیتا ہے تو خدا اس کی پاداش میں اپنی نگاہ موڑ لیتا ہے اور گمراہی چھوڑ دیتا ہے۔ بیہ بداعمالی کی ایک سزا ہے جواصول عدالت کے مطابق ہے۔ اس نگاہ موڑ لینے کے بعد دلوں کے مرض میں اضافہ ہوجا تاہے۔ یہ بھی اپنے کرتوت کا نتیجہ ہے اسی کا نام ڈھیل دینا ہے۔ الٹ پلٹ کرنا بھی کرتوتوں کی بدولت ہے تو عدالت کے خلاف کیا ہے۔ بے شک خدا جاہتا تو جبری طاقت سے کام لیتا، اس صورت میں بیلوگ شرک نہ کرتے مگر بیہ جبر کرنا اصول عدالت کے خلاف ہوتا۔ اسی طرح وہ چاہتا توسب کوایک ہی امت بنادیتا مگر ایسا بھی عدالت ہی کی بناء پر نہ ہوا۔ وہ چاہتا توایک ہی گروہ بنادیتا مگرا۔ تو ہرایک کے اختیار عمل کے مطابق اس سے سلوک کرنا ہے۔ جواپنے اختیار سے گمراہی پر مصر ہیں خداانہیں گمراہی میں چھوڑ دیتا ہے،خدا کی تو فیق سلب ہونے سے خفلت میں اضافہ ہی ہوتا جا تا ہے۔ بدآ نکھوں پر پردوں کا پڑنا ہےاور بیٹک جوا تنابدا عمال ہو کہ خداا ہے گمراہی کے سپر در بنے دے اور ہدایت سے ہاتھ اٹھالے تو پر کون اسے راہ راست پر لاسکتا ہے۔ کوئی اسے راہ پر لانے والانہیں۔ کیونکہ اس کاعنا داور اصرار ہدایت کی آواز پر رخ ہی نہیں کرنے دے گا۔ اس سے کیا حرف آسکتا ہے اس قدرت کا ملہ کے انصاف پر جو کا مل عقل اور

مکمل عدل ہے۔ سوم نبوت: نبی کی تصدیق ان خصوصی دلائل اور آیات و بینات کے ذریعہ سے ہوگی جواس کے کمال صفات اور بلندی ذات اور خداوندی انتساب کے شاہد ہیں۔انہی دلائل سے اس کے بشیر ونذیر ہونے میں اثر پیدا ہوگا۔ جواس کے دلائل سے ایمان نہ

انسان \_\_\_قر آن کی نظرمیں

لائے گاوہ اس کے بشارت وانذار سے انٹریذ یرچی نہیں ہوگا۔ چہارم امامت: پنج برکی جانشینی ہے اس لئے پنج برکی زبان سے نام کا اعلان کافی ہے۔ قرآن تو مجمل ہدایات کا مجموعہ ہے جس کی تفصیل پنج بر کے قول وعمل سے ہوئی ہے۔ اسی لئے ہم ننہا قرآن کو ہدایت کے لئے کافی نہیں سمجھتے پھر جو شخص کہ قرآن کو بن امیہ کی تالیف بتا تا ہوا سے تو قرآن میں اتمہ کے نام ڈھونڈ نے کا کوئی موقع ہی نہیں۔ بقول شخصہ تعلم در کف دشمن است" بنی امیہ کی تالیف اور اس میں ہمارے اتمہ کے نام ، می خلط خیال ومحال ہے۔

پنجم معاد: بیجزاوسزا کے لئے انسانوں کی بازگشت ہے۔ اس کے ثبوت کے لئے عقل کا فیصلہ ہے۔ تفصیلی حالات اور بہشت ودوز خ کے کیفیات بے شک نبی کی زبان سے معلوم ہوئے۔ مگر نبی کی سچائی ان کے دلائل نبوت سے جب حاصل ہے تو آئندہ کے لئے ان کا قول ہر طرح سند ہے واقفیت کے لئے ان کا بتلانا کافی ہے۔ خدا کود یکھانہیں عقل سے پہچانا ایسے ہی قیامت کو ہمچھلو۔

12 \_فروع دين مذہب وعقل

فروع دين

اول نماز: خدا کے حکم کی پابندی کے لئے اس کی بارگاہ میں تھوڑی دیر کی حاضری ہے۔ بے شمجھ ہوئے بھی پڑھتے ہیں صرف حکم کی پابندی کے لئے۔ ریبھی عین فرض شناسی ہے جوعبادت کی حقیقت ہے۔

- دوسرے روزہ: بے شک صحت و برداشت کے ساتھ ہے مگر بیاری کے لئے اصلیت درکارہے۔ بہانہ باز وں کا اعتبار نہیں۔
- تیسرے جج: استطاعت کی صورت میں فرض ہے مگر بغیر استطاعت بھی قبول ہے۔ بہت سوں کو جب ایک دفعہ عمر بھر میں استطاعت حاصل ہوگئی تو پھر چاہے روپیداڑ جائے، حیثیت لٹ جائے جح کا فرض عائد ہے۔ ایسے بہت کم ہوں گے جنہیں عمر بھر میں ایک دفعہ بھی اتنی استطاعت نہیں ہوئی۔
- چو تھے زکو ۃ: مقدرت کیسی ،مخصوص مقدار سے زیادہ رو پیہ کوایک سال تک رو کے رہنے پر داجب ہے۔مطلب ہیہ ہے کہ مسلمانوں کا سر ماہیے چلتا پھرتار ہے۔ کا م میں لگارہے ایک جگہ ہند کر کے نہ رکھا جائے۔
- پانچویں خمس: مصارف اس کے مقرر ہیں۔اب بھی موجود ہیں۔ بیفر دی محل نظر ہے۔
- چھٹے جہاد: خود سے پیش قدمی کرنا ہوتوا جازت امام درکار ہے مگر مدا فعانہ جنگ کا دروازہ کھلا ہے۔ حفاظت خوداختیاری کے لئے قوم وملت کی جانب سے جہاد میں اجازت امام کی ضرورت نہیں ہے۔



عمر کے متعلق جہاں تک غور کیا گیا عقلائے عالم ، حکمائے زمانہ، اطبائے دہر شروع سے اب تک اس کا کوئی معیار ہی نہیں مقرر کر سے ہیں کہ کس بناء پر کس کی عمر زیادہ اور کس کی کمی ہوئی ہے اور بید کہ واقعی اس کی ایک منصبط حد کیا ہے پھر جب عقلی حیثیت سے اس کا کوئی معیار ہی نہیں مقرر ہو سکا تو اس میں حد بندی کا حق کیا ہے کہ اتن عمر تو ہو سکتی ہے عگر اس سے زیادہ نہیں ۔ رہ گیا مشاہدہ تو حوادث کا ننات میں ہر زمانہ میں الی صور تیں ظاہر ہوتی رہتی ہیں جن کے مثل مشاہدہ اس کے قبل نہ ہوا تھا حالا نکہ اگر صرف مشاہدہ کی بناء پر ہم کوئی مقدار مقرر کریں تو جو بھی زیادہ سے زیادہ مقدار مقرر کریں گے اس میں کوئی ایک فروغیر معمولی ضرور ہوگی ۔

کوئی کتنا ہی جئے، چاہے ہزاروں برس کی عمر ہو پھر بھی آخر میں تو بیرزندگی ختم ہونا ہے۔قر آن ٹھیک کہہ رہا ہے کہ کسی بشر کو سدا کی زندگی نہیں دی گئی۔سدایعنی ہمیشہ کی زندگی کسی کو بھی نہیں۔

دو ہزار برس یا اس کے پہلے سے تاریخی دور ہے۔ اس مدت میں بہت سوں کے متعلق تاریخ غیر معمولی طور پر طولانی عمر کا پیۃ دیتی ہے۔ نام څخص عمر نام شخص عمر شرح قاضی ا ۱۲ سال عمر و بن کمیسی + ۱۵ سال ارطاۃ بن سہیہ + ۱۳ معاذ بن مسلم ہراء + ۱۵ منقذ بن عمر و + ۱۳ ابورہم بن مطعم + ۱۵ ابوعثان الہندی + ۱۳ بحر بن حارث کلبی + ۱۷

یہ چندوا قعات ہیں جوسر دست عرب کی تاریخ سے پیش نظر ہیں۔ ہندوستان کی قدیم تاریخ اورایران کے سلاطین کی تاریخ میں ایک ایک کی عمر سینکڑوں بلکہ ہزاروں سال تک کی مندرج ملتی ہے۔

اب کوئی ان سب کاا نکار کرے اور پھر کہے کہ" بتایئے تاریخ میں کس کوزندگی کے لئے بیددن نصیب ہوئے ہیں۔" تواس کا کیاعلاج ہے۔ فطرت کا کوئی آئین ایسا منصبطنہیں دکھلایا جا سکتا جس کی بناء پرعمر کے لئے

خا**ص مدت ث**ابت ہو۔

یہ کہنا کہ قدرت کا قانون ہے کہ بچہ جوان ہو کر بوڑ ھا ہوجا تا ہے کیا مشاہدہ کے سواکسی عقلی استدلال پر مبنی ہے؟ پھر مشاہدہ کا حال تو اس کے پہلے معلوم ہو چکا ہے۔ "جوان ہو کر بوڑ ھا ہو تا ہے" مگر جوانی کتنے دن تک قائم رہ کتی ہے اس کا کوئی

انسان ۔ ۔ ۔ قرآن کی نظرمیں

کلیہ اور اصول نہیں۔ فطرت کے آئین ہیں کہ بڑھاپے میں اعضاءر وزبر وز<sup>مض</sup>محل ہوتے ہوتے روح فراہم کرنا چھوڑ دیتے ہیں۔ مگر بڑھا پاکب آجائے گا۔ بیعمر کے لحاظ سے مختلف ہے، پھر جب کہ عمر کی کوئی میعاد نہیں توبڑ ھاپے کی حد کون مقرر کر سکتا ہے۔ فطرت کا آئین جو واقعات کی بناء پر ثابت ہے اس آئین کا انضباط خود سے ہوئے غیر معمولی واقعات کی تصدیق اور تکذیب پر ہے یعنی اگر ان واقعات کو تسلیم کر لیا جائز حدود آئین اتنے وسیع ہوجا کیں گے اور تکذیب کی جائز تو حدود آئین مختصر۔ اس صورت میں خود آئین اس واقعہ کی تصدیق یا تکذیب کا معیار کس طرح قرار دیا جا سکتا ہے۔

قدرت کے قاعدوں کی کوئی لفظی کتاب ہر گرنہیں ہے۔ اگر ہے تو واقعاتی کتب جس کے سطور حوادث کی شکل میں سامنے آتے ہیں۔ اگر کوئی واقعہ غیر معمولی صورت پر ہوا ہے تو وہ بھی اس کتاب کا ایک جزو ہے۔ اس کا انکار کر دینا اس کتاب کی ایک سطر کو حچھیل دینا یا محوکر دینا ہے۔

ذاتی تجرب؟ اللّٰداللّٰد کہاں عالم کی وسیع اور لامحدود کا ئنات اور کہاں انسان کا محدود تجربہ۔اگرانسان کے محدود تجربہ ہی میں" قضا کی فضا" کومحدود کردیا جائے تو گولر کے بھنگے کی دنیا بے شک گولر کی اندرونی محدود فضاہی ہے۔

انسان اشرف المخلوقات، صرف اس لئے ہے کہ وہ اپنی جہالت کا احساس کرتا ہوا اآگے بڑھتا رہتا ہے اور اگر کہیں وہ اپنے کو جہانیاں جہاں گشت محقق ماضی و حال، مستقبل اندلیش، نکتہ رس، حقیقت آشنا سمجھ کر طلب سے قدم روک بیچھا اور کا ننات کو اپنے محدود تجربوں اور مشاہدوں کا پابند سمجھنے لگا تو وہ ہرگز گولر کے بیچنگے اور کنوئیں کے مینڈک یا فضا کے بلند پر داز تیز نظر گدھ سے زیادہ نہیں ہوگا۔ بِ شک عقیدہ عقل کے مطابق ہے اور عقل بتلاتی ہے کہ خالق تو کی جس کسی کی قوت کو چاہے جتنی مدت تک بر قرار رکھے۔ اس میں ہمارا اور کسی کا اختیار نہیں ہے۔ جن چیز وں کو ضروریات زندگی سمجھا جاتا ہے۔ اول تو عقلی حیثیت سے ضروریات زندگی نہیں بلکہ اس دنیا کی کثیف و ثقیل غذا ؤں کے پیدا کردہ ضروریات ہیں۔ دوسرے یہ کہ ضروریات زندگی پورا کرنے کے لئے کسی خاص عمر کی حد نہیں مقرر ہے۔ وہ قوائے طبعی کے سلامت رہنے کے ساتھ ہم حال پورے ہو سکتے ہیں۔ گراہی کا دورانبیاء و مرسلین ملین کی موجودگی میں بھی رہا۔ ائمہ کے زمانہ میں پاتے ہیں۔ امامت گیارہ اما موں کی ، زمانہ والوں کی مخالفانہ سر گرمیوں کے باعث پوشیدہ رہی مگر وہ بزرگوار برابر کسی نہ کسی پردہ میں ہدایت کے فرائض انجام دیتے رہا ہی طرح بار هویں امام بھی اپنا فرض انجام دیتے رہے ہیں جو حاصل ان امامتوں کا تھا وہی اس

14 \_نماز مذہب وعقل

نماز خدا کے حضوراس کی حمدا پنی عبودیت سے اقبال ، نعمتوں کا شکرید ، مدعا کا اظہار ہے۔ دوگا نہ ہویا پہ بڑگا نہ ۔ یا جماعت ، اسلام میں با ہم یک جہتی قائم کر نے کو وضع کی گئی ہے۔ اس یک جہتی کے قائم رکھنے کے لئے اس کے لئے مخصوص الفاظ خاص عربی زبان کے مقرر کردیئے گئے ہیں۔ تاکہ وہ آپس کی زبانوں کے با ہمی اختلاف کے باوجود ایک متحدہ قوت کارمز ونشان رہے حضور قلب اس تصور سے متعلق ہے کہ یک بزرگ مرتبہ ذات کی عبودیت کا مظاہرہ ہے ۔ جتنا بیا احساس قو کی ہوگا اتنا ہی حضور قلب اور خصوع و خشوع زیادہ ہوگا۔ ادھرادھر کے دھیان دل میں نہ آئیں گے۔ اس کا زبان قبنی سے کوئی تعلق نہیں۔ اگر ایسا ہوتا تو عربی جانے اور سجھنے والے سب ہی نماز کو اعلی ہے کہ یک مقوم زیادہ موگا۔ ادھرادھر کے دھیان دل میں نہ آئیں گے۔ اس کا زبان قبنی سے کوئی تعلق نہیں۔ اگر ایسا ہوتا تو عربی جانے اور سجھنے والے سب ہی نماز کو اعلی درجہ کے حضور موقع کا صحح اس نہیں رکھتے تو دل ود ماغ ان کے کیسونہیں رہتے اور ہزاروں میں ایک موقع کا صحح احساس نہیں رکھتے تو دل ود ماغ ان کے کیسونہیں رہتے اور ہزاروں میں ایک موقع کا صحح احساس نہیں رکھتے تو دل ود ماغ ان کے کیسونہیں رہتے اور ہو ای یا تیں ہی نما کر ہی دان طالب علم بھی اگر موقع کا صحح احساس نہیں رکھتے تو دل ود ماغ ان کے کیسونہیں رہتے اور ہزاروں میں ایک موقع کا صحح احساس نہیں رکھتے تو دل ود ماغ ان کے کیسونہیں دیتے اور ہزار وں میں ایک

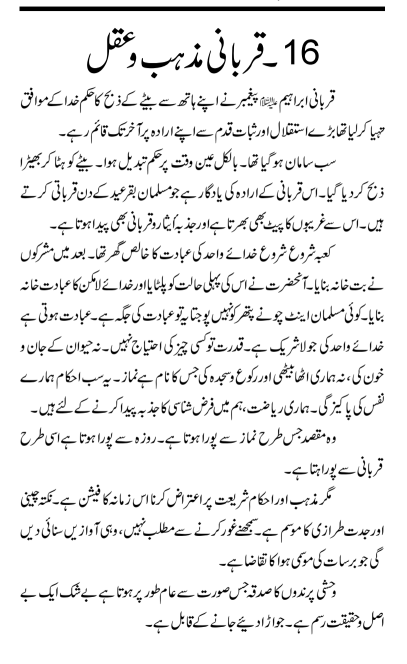
بے شیمجے بھی اگر اس احساس کے ساتھ پڑھتا ہے کہ اس کے مالک کا عائد کردہ فریضہ ہےتو یہی عین عبادت ہے۔ دربار قدرت میں اس کی بڑی وقعت ہے اور اس عبادت کی بڑی عزت ہے کیونکہ وہ فرض شناسی کا نتیجہ ہے۔سوسائٹی میں بھی اس کی بے حد عزت ہے۔رہ گئی د نیا سازی یہ نیت سے وابستہ ہے۔اور نیت کا حال بس خدا کو معلوم ہے۔ تقلید زندگی کے ہر شعبہ میں ناواقف آ دمی کا بہتر سے بہتر واقف کا رآ دمی کو تلاش کر کے اس پر بھر وسا کرنا اور اسلے کیے پرعمل کرنا ایک عقلی نا قابل انکار اصول ہے۔ یہاری میں حکیم ڈاکٹر ۔ مقد مہ کی کتمکش میں بہترین و کیل اور بیر سٹر ۔ مکان کی تغمیر میں ماہر فن انجینئر ، غرض ہر کام میں جو اس کا ماہر ہوا سے اپنا علاج و در مان سپر دکیا جائے گا۔ اس کا نام تقلید ہے۔ واقف کار اور ماہر شخص کی تلاش میں خوب عقل سے سوچ سمجھ لینے کی ضرورت ہے۔ آنکھ بند کر کے ہرایک کے کہے پر نہ چلنا ور نہ گھا نے میں رہو گاہو۔ اس کی رہنمائی پر سی ایک کو اس شعبہ کا ماہر سمجھ لیا تو پھر اس کی ہدا بتوں میں مینے یں نہ نکا لو۔ اس کی رہنمائی پر عمل کر و یہی کا میابی کا ذریعہ ہے۔ اس کے کہے پر چل کر غلطی بھی کی تو اپنا بھی ضمیر مطمئن ہو گا اور دوسر وں کو بھی اعتر اض کا حق نہ ہو گا اور جو اس کے کہے کہ خلف کیا اور رطحان کی رہنمائی پر تو خود اپنے نز دیک مجرم اور خلق کے زند یک ملز م ہو گئے ۔ نقصن ما بیا اور شات ہم سا بی اس کا نام ہے۔

15 \_ دیگراعتقادات مذہب وعقل ، یگر اعتقادات

تقیہ تقیہ اور نفاق ہر گزایک چیز نہیں۔ نفاق باطن کا خراب ہونا اور ظاہر کا درست ہونا ہے اور تقیہ کیا ہے باطن کا صحیح رکھنا اور ظاہر میں اس پر پردہ ڈالنا نقصان سے بیچنے بچانے کو حفاظت خود اختیاری تقیہ ہے جو عقل اور مذہب کا تقاضا ہے اس وقت جب دین اور ایمان کی حفاظت کا اظہار حقیقت پر منحصر نہ ہو گئ ہوور نہ دین کی حفاظت کے لئے جان کا دے دینا شان ایمان کا ہوگا۔ بے شک شہید کر بل ملیلاہ نے اس کی مثال پیش کر دی ہے۔

استخارہ نہ مذہب کے اصول میں سے ہے۔ نہ فروع سے، بے شک اماموں کی زبان سے فقل کیا ہوا حیرت اور سرگشتگی کے دور کرنے کا، خدا سے لولگا کر کیسوئی حاصل کرنے کا ایک طریقہ ہے۔ اس کامحل وہی ہے جب عقل بالکل کام نہ کرے، رائے مشورے سے بھی کوئی صورت نہ نگلے اس وقت رائے کو سہا را۔ اضطراب کو تسلی دینے کے لئے بہترین صورت ہے۔ بے شک جاہلوں نے اس کا بیجا استعال کیا ہے اور بہت سی صور توں میں صرف ایک رسم بنالیا ہے۔ اس کی اصلاح کی ضرورت ہے۔

فاتحہ درود اس موقع کے زیادہ تر کام مذہبی نہیں، رواجی ہیں۔غریبوں کی اعانت، امور خیر کی انجام دہی بہر صورت بہتر ہے۔اس کے سواجو پھھ ہوتا ہے وہ ڈھکو سلا ہے اپنے سے نہ ہوتو اجرت دے کر دوسرے سے میت کے لئے نماز پڑھونا، روزے رکھوانا اپنی طرف سے ایک مالی قربانی ہے۔اس لئے اس کا تواب ہے۔ بے ادبی اور گستاخی اس میں کا ہے کی؟ بے شک اور سب رسمیں اسراف ہیں۔ قرآن کی تلاوت کوتر تیل کے ساتھ ہونے کی ہدایت کرو۔اچھا ہے مگر سرے سےاڑانا کوئی اچھی خدمت نہیں ہے۔ ردح کے خودجسم تونہیں مگر دہ جو ہر ہے جوجسم سے متعلق ہوتا ہے۔جسم سے الگ ہوکراس کےادرا کات میں اضافہ ہوجاتا ہے کیونکہ مادیت کے شکنجہ سے رہا ہو چکی ہے۔ اس لئےاسے اچھے کاموں سے مسرت حاصل ہوتی ہے۔اور کچھ بچھ میں نہ آئے تواہی کو ثوات سمجھلو۔اس مسرت کا حصول ایک بہترین تحفہ ہے۔ ہ پیسجھنا ہر گرضچے نہیں کہ دنیا کی چیزیں بجنسہ میت کو پہنچتی اور اس کے لئے کار**آ م**د ہوتی ہیں۔وہ عالم دوسراہے اور دہاں کی چیزیں وہاں کے اعتبارے ہیں۔ ذبیجہ قدرت کا یہ منشا بے شک نہیں ہے کہ انسان کے لئے گوشت کھانالا زمی ہے لیکن قدرت نے جس بات کا انسان کوموقع دیا ہے اس کے اسباب مہیا گئے ہیں۔اور بیدنظام قراردیا ہے کہ ہریست چیز بلند کی تربیت کے لئےاپنے کوفنا کر کے ترقی کا درجہ حاصل کرتی ہے۔ زمین کے ذریحقوت نباقی سے اپنی ہتی کوفنا کرکے یودے میں شامل کرتے ہیں تو نباتات کی پیدائش ہوتی ہے۔نباتات اپنے کوغذا بناتے ہیں توحیوان کی پردرش ہوتی ہے یوں ہی حیوان اگرانسان کی غذامیں صرف ہوتو ہیعام نظام فطرت کے بالکل مطابق ہے۔ ببيتك بلاضرورت صرف تفريح كےطور يرجانوروں كومارنا بھى ممنوع ہے مگراپنى غذافراہم کرنے کے لئے جانوروں کوذ بح کیا تو کوئی قیامت نہیں ڈھائی ایسے ہی رحمدل ہو تو جانوروں پرسواری نہ لو۔ بار نہ لا دو۔کھیت نہ جوتو بیہ سب با تیں تکلیف کی ہیں مگران کا کوئی یا بند نہیں۔ بس ایک گوشت کھانے کے لئے ذبح کرنے میں تکلیف کا خیال ہے۔ ہاں بیہ ہدایت ہوئی ہے کہ شکم کوجانوروں کا مقبرہ نہ باؤ۔ یعنی گوشت کھانے میں افراط سے کام نہ لو۔ مگر بہت سے غریوں کا پیٹے بھرنے کے لئے کثیر تعداد میں خانہ کعبہ کی زمین پرجانوروں کے ذبح کئے جانے میں کوئی قباحت نہیں ہے۔



بآ زار چرندوں پرندوں پر بلاضرورت نشانہ آ زمائی قابل اعتراض طرزعمل ہے۔ترک کئے جانے کامستحق ہے۔

حرام حلال فرون احکام ہیں جن میں زمانہ کے حالات کے لحاظ سے محدود شریعتوں میں تبدیلی ہوتی رہی ہے لیکن جس طرح ہر نصاب کے لئے ایک آخری درجہ ہوتا ہے جس کے لئے تعلیمات نسبۃ کمل اور جامع ہوتے ہیں اسی طرح خدائے واحد کی طرف کے قانون شریعت کا آخری نصاب جو خاتم المرسلین کے ذریعہ سے پہنچایا گیا۔ ایسا جامع اور کمل اور معتدل اور ہمہ گیر نصاب ہے جس میں کلی تبدیلی کی ضرورت نہیں اور جزئی تبدیلیاں جو ضروری بھی ہوں وہ اس کے وسیع کلیات کے ماتحت ہوں گی اس لئے بحیثیت مجموع اس میں تبدیلی کی گنجائش نہیں سمجھنا چاہئے۔رواج جو اس قانون کے موافق ہووہ حق بچانب ہے جو اس کے خلاف ہے وہ رواج نا جائز ہے۔

حرامی کو خطا کارکون کہتا ہے؟ بیہ اور بات ہے کہ اس کا حرامی پن رنگ لائے اوروہ کا م ہی ایسے کرے جو خطا کا روں کے ہوتے ہیں تواسے ولیی ہی پا داش تھی دی جائے گی۔

عقد ومہر قانون شرع کی پابندی میں عورت اور مرد کے درمیان مضبوطی کے لئے جوعہد باندھاجا تا ہےاس کوعقد کہتے ہیں مہراس کا معاوضہ ہے۔

اسلام فطرت کے تقاضوں کواعتدال میں رکھنے کاذمہدار ہے اس لئے اس نے قواعد مفرر کئے پابندیاں لگا کیں پھر بھی اعتدال کی شرط کے ساتھ تعدد ازدواج کی اجازت دی۔ اجازت دی۔

فطرت کے جوش وجذبات کوروکا اس حد تک کہ فرض شناس کا احساس قائم رہے مذہب ہے لیکن اس سے زیادہ برکار کا دباؤ ہے۔اسلام کے وقت جس حد تک تعداد بڑھانے کی ضرورت تھی اسی قدر جنگ جوئی کے لئے نہ سہی۔اپنے حقوق کے تحفظ کے لئے اب بھی

ضرورت ہے۔ویسابی زمانہ اورویسا ہی عہد ہے۔ پھر اصلاح کا کون ساموقع ہے۔ مہر کا زیادہ رکھنا اس زمانہ کی یادگار ہے جب دولت گھر کی لونڈ ی تقل ۔ اور رویے ٹھیکروں کی طرح پیروں کے پنچے ٹھوکریں کھاتے تھے اس وقت وہی لاکھوں کے مہر کی حیثت کے موافق تھے۔ اب وقت بدل گیا۔ زمانہ دوسرا ہو گیا۔ اب مہر کا اتنابا ندھنا برکار کی اپنج ہے۔ عقل کےخلاف ہے۔ مهرکی کمی میں ہم چشموں میں خفت کا خیال کیسا۔کون سی حیثیت اپنی پہلے کی س ہے جومہر پہلے کا سابند ھے۔سواری کا تزک واحتشام پہلے کا سانہیں۔ درواز ہ کی چہل پہل اور رونق پہلے کی سی نہیں محل کی شان وشوکت پہلے کی سی نہیں ،نو کروں چا کروں کی کثرت پہلے کی سی نہیں۔ دسترخونوں پر کھانوں کی فرادانی پہلے کی سی نہیں،مہمانوں کی ميز باني يہلے کی سی نہيں جسم پرلباس پہلے کا سانہيں، گھر کا اثاثہ پہلے کا سانہيں۔ اس سبب میں جب خفت نہیں تو پھرمہر پہلے کا سانہ ہوگا تو کیا خفت ہوجائے گی۔ بہترین صلاح یہی ہے کہ اس خفت کا خیال بالکل چیوڑو۔ بہتر تو ہے کہ مہر فاطمی باندهواورزیادہ بھی اتناجو دولہا کی حیثیت کےلحاظ سے زیادہ سے زیادہ تم مقرر کر سکو۔ گر اتنانہیں جس کی اون اس کے دہم وخیال میں بھی نہآ سکے۔ اگراس خلاف عقل طرزعمل سے مہراوراس کے عقد کی رسم کو بالکل ڈھکوسلا سمجھا اور حقیقت خیال نہ کیا تو یا در کھو کہ عقد تشریف لے گیااور حلال کے پر دے میں عمر بھر حرام ہوتار ہے گاجس کی ذمہ داری اس غلط طرزعمل پر ہوگی۔ کثرت از دواج شرع نے مجبورنہیں کیا ہے۔کوئی ضرورت نہ ہواورخرابیاں ديكھوتو ہر گزايسانہ کرو کروتو بہت سمجھ پوچھ کر کرو۔

حق تلفیاں اورخون ریزیاں ناحق شناس طبیعتوں کا خاصہ ہیں ۔خود اسلام میں

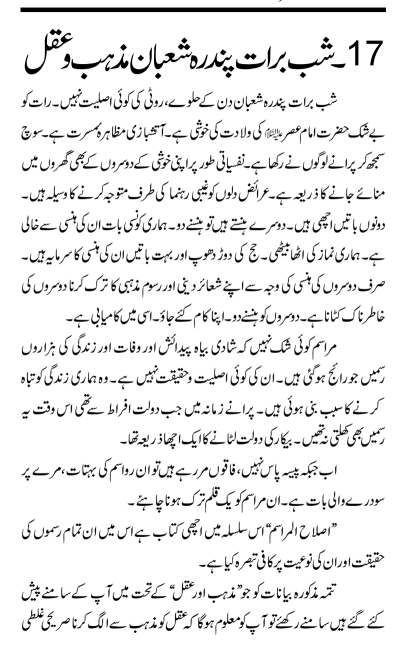
کثرت از دواج کے ساتھ سو تیلے بھا ئیوں کے خوشگوار تعلقات کی بھی نظیریں موجود ہیں۔ ایسے بھائی جو یک جان و دوقالب ہوں ۔ حسین ملایت اور عباس کود کچھ لو پھرایک کے مرنے کے بعد دوسری سے نکاح کے تم بھی منگر نہیں مگر پہلی کی اولا دسے دوسری کو اور اس کے خاندان والوں کو سو تیلے بین کی جلن وہاں بھی ہوتی ہے اسلام کی ابتدا سے تن تلفیاں، حق ناحق کی خونریزیاں، گھروں میں جھگڑ ہے اور گھرانوں میں لڑائیاں بہت سی اسی کے ماتحت تھیں پھراس کو کثر ت از دواج کے سرکیوں عائد کرو۔

پردہ کہا جاتا ہے کہ پردہ اٹھ رہا ہے اور دعوے ہیں کہ اٹھ کررہے گا۔ مگر ہمارا اندازہ ہے کہ جورفنار پردہ کے اٹھنے کی دس برس پہلے تک تھی اس میں اب سستی پیدا ہو گئ ہے۔سبب اس کا بیہ ہے کہ استادوں نے خودا پنی غلطی محسوس کر لی ہے۔ ہندوستان نے قدم آگاس دفت بڑھائے جب یورپ قدم پیچھے ہٹا تایا ہٹانے کی کوشش کررہا ہے۔عورتوں کی حدسے بڑھی ہوئی آزادی پر پابندیاں عائد ہونے لگی ہیں۔

ہندوستان میں خراب نتائج بہت جلدی ایسے ظاہر ہوءے کہ دیکھنے والے دہل کئے۔ہمیں امید ہے کہ بیدوبا زیادہ نہیں پھیے ل گی اور جتنی پھیل گئی ہے اس کی بھی رفتہ رفتہ اصلاح ہوجائے گی۔

بے شک ممکن ہے کہ ہندوستان کے خاص حصوں کی، شرفاء کے گھروں کی پابندیاں اور پردہ کی مروجہ صورت زیادہ تر قائم نہ رہے۔ بہت سے گھرانوں میں عراق اورایران کا سا چادر اور برقعہ کا رواج ہ جائے۔ وہ بھی غنیمت ہے اگر چہ ہندوستان کے حالات ویسے ہی پردہ کے متقاضی ہیں جیسا شرفاء کے یہاں کا عام دستورہے۔

انسان ۔ ۔ ۔ قرآن کی نظرمیں



ہے۔ سچے مذہب کے طریقہ پر چلنے والے ہی عقل کے رامنے پر گامزن ہوں گے۔ وہ آزاد خیال افراد جن کود ہریہ یالامذہب یا نیچری کہاجا تا ہے عقل کے نام پر وہم کے شکنجہ میں اسیر ہیں ایسا نہ ہوتا تو مشاہدات کے آگے حقیقتوں کو قبول کرنے سے انکار نہ کرتے حالانکہ عقل کا کام ہی آنکھ سے اوجھل چیزوں کا سمجھنا اوران پر حکم لگا ناہے۔

مذہبی حضرات جوشریعت کے پابند قر آن کے زیر فرمان ہیں وہ بھی عقل کے فیصلہ کی بناء پر ہیں۔ حکایتوں پر بھی ایمان لاتے ہیں تو عقل کی رائے اورا شارہ سے۔ بعید از مشاہدہ واقعات کو بھی باور کرتے ہیں تو عقل کے سمجھانے سے۔

انہوں نے عقل کے صاف اور شفاف آئینہ میں حقیقتوں کا جلوہ پہلے ہی سے دیکھ لیا ہے۔ اچھ برے کی تمیز کر لی ہے۔ میلا اور داغدار آئینہ نگاہ کو ملکجا اور حقیقت کو داغدار بنا تا ہے۔ اسی لئے جھائیاں دور کرنے کی کوشش کی گئی ہے مگر اجمالی تبصرہ دھند لی نگا ہوں کے لئے ناکافی ثابت ہو سکتا تھا اس لئے تفصیلی تبصرہ کی ضرورت محسوس کی گئی۔ اب بید آپ کے سامنے ہے۔ سب" مسئلہ" " مسائل" جو اس ذیل میں پیش

ہوں۔ان کا اسی میں جواب ہے۔ پھر بھی آسانی کے لئے خلاصہادراصل کتاب کا حوالہ ذیل میں درج ہے۔

18 جمله حقوق بحق لحسنين عليهما السلام سائث محفوظ بين امام حسين فاؤند ليثن

Wisdom is the lost property of the Believer, let him claim it wherever he finds it

